VIE||gm|IR|I S -

ae

||||T" QU s
Qigi0UILLIDIL L0010

HARVARD SERIES IN UKRAINIAN STUDIES - 18

DMITRI] TSCHIZEWSKI]

SKOVORODA

WILHELM FINK VERLAG MUNCHEN



HARVARD SERIES
IN UKRAINIAN STUDIES

Edited by The Harvard Committee
on Ukrainian Studies:
Omeljan Pritsak (Editor-in-Chief),
Members: Horace G. Lunt, Richard E. Pipes,

Thor Sevéenko, Wiktor Weintraub

Vol. 18 - 1974



DMITRIJ TSCHIZEWSKI]

SKOVORODA

Dichter, Denker, Mystiker

WILHELM FINK VERLAG MUNCHEN



Editorial Assistants: Adrian Slywotzky (Harvard)
M. J. Diakowsky (Munich)

Library of Congress Catalog Card Number: 73 85934

© 1974 Wilhelm Fink Verlag, Miinchen 40
Satz und Druck: MZ-Verlagsdrudkerei GmbH, Memmingen
Bindearbeiten: G. Endres, Miinchen



H. S. Skovoroda (Zeitgendssisches Portrirt)



II.

II1.

1V.

V.

INHALT

Vorrede

. Der Mensch und sein Schicksal .

1. Skovorodas Leben
2. Die geistige Umwelt .
Grundsitze .

3. Coincidentia oppositorum .
4, Kreis der Kreise

5. Alles Vergingliche ist nur ein Glelchms

6. Die symbolische Welt .

Metaphysik

7. Materie .

8. Baum der wagkelt und sein Schatten .

9. Gott
10. Die Weisheit
11. Die Pflanze als Smnbxld des Kosmos

Anthropologie .

12. Der innere Mensch

13. Das Herz .
14. Sinnbilder des inneren Mensd’len
15. Der Abgrund

16. Mikrokosmos

17. Erkenntnis

Ethik

18. Die Welt
19. ,Ungleiche Gleldmhen:
20. Die Reinigung

22

28

28
38
45
62

74

75
82
95
106
110

120

120
127
133
139
143
149

156

157
163
183



VI. Mystik

21. Die Vergéttlichung
22. ,Die Ruhe Gottes* . . .

23. Der mystische Weg Skovorodas .

24, Skovoroda und die Kirche .

VII. Der mystische Dichter .

25. Skovoroda als Dichter .
26. Die Reform der Versdichtung .

Schluflbemerkungen .
Bibliographische Hinweise .
Die Werke Skovorodas .
Anmerkungen

Namenindex

191

191
196
201
211

215

215
219

222
224
225
227
229



VORBEMERKUNG

Dieses Buch verdffentliche ich jetzt, um den ukrainischen Denker und Dich-
ter bei der 250. Wiederkehr seines Geburtstages (1722) den Lesern in Er-
innerung zu bringen. Obwohl es iiber Skovoroda bereits einige Hundert
Aufsitze und Biicher gibt (und im laufenden Jahr noch weitere Veroffent-
lichungen zu erwarten sind), fiihle ich mich berechtigt, auch ein Wort iiber
diesen bedeutenden und zu seiner Lebenszeit einsamen Mann zu sagen. Ich
fiihle mich dazu berechtigt, da ich, wie der Leser ersehen mag, mindestens
einen Teil der Werke kenne, die Skovoroda gelesen hat und die ich als ihm
geistesverwandt empfand. Ich las sie vor allem fiir meine anderen wissen-
schaftlichen Aufgaben, kann aber den gesammelten Stoff leider nur in dieser
Arbeit verwenden; denn meine anderen vétbereiteten und druckfertigen
Arbeiten, die auf demselben Material aufgebaut waren, sind mir leider
nicht mehr zuginglich (und nach zuverlissigen Nadhrichten vernichtet).
Die Verfasser der zahlreichen Arbeiten iiber Skovoroda haben sicher — lei-
der ohne Ausnahmen — diese Werke nicht gekamnt. Wenn die einzelnen
Verfasser Parallelerscheinungen zu Skovoroda nengen wollen, erwihnen
sie fast immer nur solche Denker, die Skovoroda nicht gekannt hat (wie
Paracelsus), oder solche, die er wenig beachtet hat (wie Jakob Bohme). Die
Biographien Skovorodas wiederholen fast immer unkritisch véllig phanta-
stische Legenden (so iiber seine Reisen in ganz Westeuropa).

Ich bitte meine Leser um Entschuldigung fiir manche Unklarheiten und
Liicken. Die Handschrift zu diesem Buch wurde bereits vor zwei Jahrzehn-
ten von einem Verlag zum Druck angenommen, der leider nicht mehr exi-
stiert. Meinen Mitarbeitern aus verschiedenen Zeiten méochte ich dabei
danken, vor allem Herrn Dr. St. Grzonka (t), Frau Prof. S. Windisch und
Frau A. Lauhus, die diesen Druck beaufsichtigte.

Heidelberg, August 1972 Dmitrij TschiZewskij



I. DER MENSCH UND SEIN SCHICKSAL

1. Skovorodas Leben

Die Gestalt Skovorodas steht in der Geistesgeschichte der Ukraine am Aus-
gang des Barodkzeitalters. Er selbst ist noch ein Glied der ukrainischen
Barodkkultur, seine Zeit bildet aber schon einen Ubergang zu einer neuen
Kulturform ... So wird er schon von vielen Zeitgenossen als eine ,archai-
stische®, ja epigonenhafte, der Vergangenheit angehorende Gestalt gesehen;
er steht im Schatten des heranwachsenden Riesen, — des aufgeklirten Ratio-
nalismus. Fiir Skovoroda ist aber dieser neue Geist Ungeist, Ungeheuer,
Teufelskind, Goliath, das apokalyptische Tier! .. So will und kann er von
sich selbst aus keinen Weg zu seiner Zeit finden. Deshalb darf uns eigentlich
gar nicht wundern, dafl von seinen Zeitgenossen nur wenige den Weg zu
Skovoroda suchen und finden . .. Und wenn die menschliche Gestalt Skovo-
rodas zu seinen Lebzeiten noch eine kleine Gemeinde um ihn zu sammeln
vermag, so kann diese nach dem Tode Skovorodas, gler weder die Absicht
noch den Willen hatte, fiir seinen Kreis irgendwelche iuerlichen Bindungen
zu schaffen, gegen das Ungetiim, den aufklirerischen Geist, sich nicht be-
haupten und verschwindet in den Wellen jener stiirmischen Zeit. Damit
fille auch Skovoroda selbst der Vergessenheit anheim ... — Hinzu kommt
noch dies: Skovoroda lebte in der Ukraine und hielt hartnickig an seinem
heimatlichen Boden fest. Die Ukraine wird aber gerade in der Zeit seines
Wirkens aus ihrer Stellung als Vasallenstaat Rufllands zu einer bloflen
Provinz des russischen Reiches herabgewiirdigt ... Petersburg zieht im
Laufe des 18. Jahrhunderts alle lebendigen Krifte aus dem ganzen Reiche in
sich hinein; so entsteht in der Provinz eine geistige Leere, die auch nicht
durch die Schaffung lokaler Kulturzentren (Charkover Universitit) aufge-
hoben werden konnte. Und so versickert der Strom der von Skovoroda
ausgeldsten geistigen Bewegung in der unheimlichen geistigen Sandwiiste des
immer mehr und mehr verprovinzialisierten Landes . . .

Skovoroda hat sich den Vertretern der nachfolgenden Generationen auch
noch dadurch verschlossen, dafl er sich in der Sprache und in der Literatur-
form seiner Werke nah an die Tradition der Kiever Barockliteratur an-
schloff, an die Tradition, die der spiteren Zeit vollig fremd geworden ist.
Die grof8russische Literatursprache trennte sich schon im 18. Jahrhundert von
der kirchenslawischen Grundlage, und eben auf dieser Grundlage baut

9



Skovoroda, wie scine Kiever Vorginger, auf; die neue ukrainische Literatur-
sprache entstand in den nichsten Jahren nach dem Tode Skovorodas —
ebenfalls auf einer ganz neuen Grundlage, auf der Grundlage der lebendigen
ukrainischen Volkssprache ... So ist das Werk Skovorodas fiir die grofi-
russische wie fiir die ukrainische Welt schon rein sprachlich fremd gewor-
den ... Skovoroda geriet genauso in Vergessenheit wie die ganze prichtige
ukrainische Barockdichtung . . .

Allein die den romantischen verwandten (,,vorromantischen“) Motive, die
bei Skovoroda, wie bei allen Barockmystikern so stark sind, haben einen
gewissen Anklang im ukrainischen (weniger im grofirussischen) 19. Jahr-
hundert gefunden. Aber fiir die ukrainischen Romantiker war Skovoroda
vorwiegend ein Vertreter des ,ukrainischen Volksdenkens®, eine prachtvolle
Bliite des alten entschwindenden Volkslebens ... — Etwas mehr inneres
Verstindnis hatten fiir Skovoroda die russischen und ukrainischen Sektierer
verschiedener Richtungen, — den Sektierern lieferte er aber vor allem Stoff
zum Aufbau ihrer eigenen religiosen Systeme; seine lebendige Gestalt und
seine wirklichen Intentionen blieben ihnen doch im wesentlichen gleichgiil-
tig ...

So steht vor unserer Zeit die Aufgabe, die Wege zu Skovoroda selbst zu
finden, zu seiner Gestalt, die ein Jahrhundert lang von Legenden umwoben
war, und sie aus den Sagen, falschen Interpretationen, pseudogelehrten Ver-
suchen, Skovoroda bald die eine, bald die andere ,zeitgemifie* Weltan-
schauung zu unterschieben, herauszuschilen.

Die ,Gestalt“ Skovorodas, von der wir eben sprachen, ist vor allem seine
»geistige Gestalt“. Sein menschliches Bild, sein Lebenslauf in dieser irdischen
Welt ist schon einige Jahre nach seinem Tode nur noch als eine ,Skovoroda-
Legende“ lebendig. Wenn wir®im weiteren einige wenige Daten seines
irdischen Lebens feststellen wollen, so nur darum, um durch diese wenigen
uns bekannten Daten den Zugang zu seiner geistigen Welt zu bekommen,
die allein uns in unserem Buche beschiftigen wird . ..

Vom Lebensgang Skovorodas sind uns manche Daten bekannt. Was aber
seine innere Entwicklung betrifft, so wird sie fiir uns wahrscheinlich immer
ein Geheimnis bleiben. Aus seinen Schriften tritt uns eine schon ganz fertige
Personlichkeit entgegen. Seine Briefe, seine Gedichte, seine Fabeln — nichts
verrit den Weg, auf welchem er zu seiner Weltanschauung gelangte. So sind
z.B. die schonen Gedichte, in welchen man eine Spiegelung seiner inneren
Kimpfe hat sehen wollen, erstens gar nicht sicher datiert, es ist sogar nicht
ausgeschlossen, dafl manche von ihnen schon in seiner Studienzeit in Kiev
entstanden sind als praktische Anwendung der Vorlesungen iiber die Dicht-
kunst, die er — wie jeder Student — in Kiev héren mufite; und zweitens mufl
uns auch der barocke Stil, in dem sie geschrieben sind, davon abhalten, als
Ausdruck persénlichen Lebens zu werten, was nur iiberkommene Art der

10



dichterischen Produktion ist. Das personliche Leben Skovorodas aus diesen
Gedichten herauslesen zu wollen, haben wir darum keinen berechtigten
Grund. Auch sein Briefwechsel ist wenig aufschluflireich, weil er der spiteren
Zeit seines Lebens angehort und durchweg in einem Ton geschrieben ist, der
den Schreiber als einen fertigen, in seinen Uberzeugungen gefestigten Mann
hinstellt. Dazu kommt noch, dafl diese Briefe zum gréfiten Teil an einen
Zogling des Charkover Kollegiums gerichtet sind, gegen den er sich als
Professor des Kollegiums doch sicher von gewissen ,pidagogischen® Riick-
sichten hat leiten lassen.

Wir sind eigentlich nur auf eine einzige Quelle angewiesen. Das ist die
Lebensbeschreibung Skovorodas aus der Feder gerade jenes Schiilers, der der
Empfinger der oben erwihnten Briefe war, den Skovoroda nath mehreren
Jahren, kurz vor seinem Tode, wieder aufsuchte, ihm bei diesem Besuch
vieles aus seinem Leben erzihlte (vieles kannte der Verfasser dieser Bio-
graphie, Michail Kovalinskyj aus eigenen Erlebnissen) und so selbst eine
wichtige Grundlage fiir diese Lebensbeschreibung lieferte. Kovalinskyj hat
Skovorodas Biographie bald nach dessen Tode aufgezeichnet, als die Er-
innerungen an das Erzidhlte noch frisch und lebendig waren. Es ist auch
eine sehr gut geratene Biographie. Sie ist jedgpfalls eines der schénsten Pro-
sastiicke jener Zeit, das die russische Literatiir besitzt. Aber eben diese, den
Leser auf den ersten Blick fiir das Werk Kovalinskyjs einnehmende Schén-
heit macht es bedenklich. Die Lebensbeschreibung ist zu schén, um lebens-
wahr zu sein. Und wenn wir bedenken, dafl Kovalinskyj ein Freimaurer,
daf er in der mystischen Literatur sehr belesen wag (so erwihnt er beispiels-
weise selbst in der Biographie Skovorodas u. a. ein Gesprich mit ihm
iiber St. Martin, beruft sich auf den Schweizer Mystiker Dutoit, auf Philo,
Plato, Tacitus, Xenophon usf.), daf8 er auch sonst viel gelesen hat, dafl er
vor allem auf seinen jahrelangen Auslandsreisen auch reichlich Gelegenheit
hatte, sich die westliche Literatur in bedeutendem Umfange anzueignen, so
wachsen die Bedenken bis zu starken Zweifeln an. Man darf darum wohl
vermuten, dafl Kovalinskyj bei der Abfassung seiner Schrift durch die
mystische Literatur beeinfluflt wurde. Die dufleren Daten miissen allerdings
im grofilen und ganzen stimmen. Manches lifit sich aufgrund anderer
Quellen erginzen oder nachpriifen. Was wir so erhalten, ist aber doch nur
das Geriist einer Biographie Skovorodas, die unsere Vorstellungen, die wir
aus seinem Werke von ihm gewonnen haben, keinesfalls erginzen und mit
lebendigem Inhalt fiillen kann.

Andere ,Erinnerungen“ an Skovoroda sind durchwegs von Menschen ge-
schrieben, die ihn zu seinen Lebzeiten gar nicht niher gekannt haben und die
ihre Aufgabe von vornherein darin sahen, eine mdglichst lesenswerte, ja
amiisante Darstellung dieses ,Sonderlings* zu geben ... Als man dreiflig
Jahre spiter daran ging, die Materialien iiber Skovoroda (unter anderem
die iiber ihn im Volke lebenden Erzihlungen) zu sammeln, da hatte man es
eigentlich schon mit einer ,,Skovoroda-Legende“ zu tun. Wenn darum eines

11



dieser Zeugnisse im Widerspruch steht zu Behauptungen Kovalinskyjs oder
iiber sie hinausgeht, so befinden wir uns in der Verlegenheit, keinen Anhalt
dafiir zu haben, welcher Seite mehr Glauben zu schenken ist; denn die Be-
hauptungen Kovalinékyjs konnen nie als ganz sicher und vollstindig
angesprochen werden.

So darf man sich in einer Biographie Skovorodas nur auf einige wenige
sichere Tatsachen beschrinken.

Skovoroda wurde in einer Kosaken-Familie im Dorf Cernuchy im Gou-
vernement Poltava am 22. November 1722 geboren. Die von Historikern
aufgefundenen Erwihnungen iiber die Eltern und Verwandte Skovorodas
zeigen, dafl er zwar einer irmeren Kosakenschicht angehdrte, aber jedenfalls
doch einer freien und Skonomisch unabhingigen Schicht der ukrainischen
Bevélkerung. Es gab auch recht vermdgende Kosaken in Cernuchy, zu denen
auch ein Onkel Skovorodas gehorte, der am Hofe in Petersburg eine Stelle
bekleidete; ein Bruder Skovorodas studierte Mitte des 18. Jahrhunderts am
Gymnasium in Breslau, was allerdings vielleicht durch die Hilfe eines Mizens
ermoglicht wurde. Das Gouvernement Poltava — die Heimat Skovoro-
das — ist die Gegend, die in so grofler Zahl bedeutende Ukrainer hervor-
gebracht hat; um nur einige zu nennen: den beriihmten Dichter Gogol’, den
Moskauer Philosophen und Lehrer von bedeutenden russischen Denkern, z. B.
Vladimir Solov’ev, P. Jurkevy¢, die anderen bedeutenden ukrainischen
Dichter und Historiker usf. Die Frage, ob das Blut, die geschichtlichen Ver-
hiltnisse oder aber die Landschaft entscheidend darauf eingewirkt haben,
konnen wir hier nicht entscheiden. Die Ukraine (an erster Stelle die Polta-
vaer Landschaft) wird in der russischen, ukrainischen und polnischen Litera-
tur des 18. und 19. Jahrhunderts immer wieder als ein schones und idylli-
sches Land gepriesen, als das Land der Lieder und der iippig-schonen Natur.
Audh in der Dichtung Skovorod®s leben die Erinnerungen an diese schone
Landschaft fort. Spdter schreibt er einmal iiber eine malerische Gegend in
der Umgebung Charkovs: ,Das Land ist mit Wildern, Hiigeln, Quellen,
Girten geschmiickt. An einem dhnlichen Ort wurde ich geboren ...“ — Die
Ukraine stand im 18. Jahrhundert auf betrichtlicher kultureller und wirt-
schaftlicher Hohe. Wir besitzen z. B. eine Liste der Dorfschulen (meist an
den Kirchen) in der Ukraine des 18. Jahrhunderts. Im Bezirk Cernuchy
gab es allein elf Dorfschulen, von welchen sich mindestens eine im Dorfe
selbst befand; — Cernuchy war iibrigens ein gréfleres Dorf, wo jihrlich vier
Jahrmirkte stattfanden, zu welchen sogar Kaufleute aus Kiev kamen.
Skovoroda hat wahrscheinlich eine der Dorfschulen besucht, wo er lesen,
schreiben und Kirchengesang lernte. Denn schon im Jahre 1738/39 studierte
er an der Kiever Akademie, an dieser damals einzigen ukrainischen Hoch-
schule, die trotz ihrer theologischen Aufgaben auch eine Bildungsstitte fiir
die biirgerlichen und adligen Jiinglinge war, die gelegentlich sogar von
Auslindern aufgesucht wurde. In der Art der Jesuitenschulen aufgebaut,
hat die Kiever Akademie doch — abgesehen von den theologischen Fichern —

12



die Moglichkeit gehabt, ihren Lehrern etwas mehr Freiheit in der Wahl der
geistigen Richtung, der sie sich anschlieflen wollten, zu lassen, was vor allem
im philosophischen Unterricht zur Geltung kam: in der ersten Hilfte des
18. Jahrhunderts konnten hier als Philosophielehrer neben Aristotelikern
Cartesianer und Wolffianer wirken.

Zu jener Zeit regierte in Ruflland die Tochter Peters I. Elisabeth (1740-
1760). Anfang der 40er Jahre waren.die ukrainischen Elemente am Hofe
recht stark. Die frohliche Kaiserin liebte vor allem die Kunst des Gesanges.
Die Hofmusik (u.a. auch die westliche) bliihte damals auf, wobei die
ukrainischen Chére eine hervorragende Rolle spielten. Skovoroda, der eine
gute Stimme hatte und auch sonst musikalisch war, wurde 1742 aus der
Akademie geholt — vielleicht durch Vermittlung seines oben®erwihnten
Onkels, Poltavcev — und einem Hofchor zugeteilt, kehrte aber nach zwei
bis drei Jahren wieder an die Akademie zuriic, wo er noch sechs Jahre lang
in den Hochschulklassen zu lernen hatte. Der Zeit seiner letzten Studienjahre
gehort auch ein Manuskript an, welches er zusammen mit anderen Schiilern
der Akademic abgeschrieben hat: eine Abschrift des im 17. Jahrhundert
von einem deutsch-ukrainischen Gelehrten, Adam von Zernikow, verfafiten
Werkes ,De processione Spiritus Sancti“; auf den Blittern dieser Abschrift
steht auch die Unterschrift Skovorodas: ,,Gréforius Skovoroda“. Man darf
annehmen, daf} Skovoroda sich zu jener Zeit sein vorziigliches Latein (die
Unterrichtssprache an der Akademie) angeeignet hat. Ebenso wird er wohl
damals Griechisch, das er spiter in Charkov vortrug, und Deutsch, das er
nach zuverlissigen Zeugnissen gut beherrschte, erlernt haben. Dagegen ist
neuerdings erwiesen worden, dafl seine Kenntnie des Hebriischen iiber
Anfinge nicht hinausgingen. Unter den Professoren der Akademie zu
Skovorodas Zeiten mufl man besonders Georgij Konysékyj und Mydhajlo
Kazalynskyj hervorheben. Bei Konysskyj, einem glinzenden Prediger, der
auch Dichter war, hat Skovoroda wahrscheinlich die philosophischen Ficher
— Logik, Ethik, Physik, Metaphysik — gehort; Kazaéynékyj, einen Schiiler
deutscher Universititen (Leipzig), kann er nur auflerhalb seiner Studien
kennengelernt haben. In seinen Werken erwihnt Skovoroda auch noch
andere ukrainische Theologen der Zeit, wie Theophan Prokopovy¢ und
V. La¥evskyj, und zitiert ithre Gedichte (Bruchstiike aus ihren geistigen
Schauspielen u. a.). Man hat den Eindrudk, dafl Skovoroda der Akademie
und seiner Studienjahre dort sich immer dankbar erinnerte. Er gehérte eben
diesem geistigen Kreise der Kiever Akademie mit ihrer lateinischen Gelehr-
samkeit, mit ihrer geistlichen Barockdichtung, ihrem polemischen Schrifttum
und ihrem Kunstgeschmack selbst an ... Auf dieser Grundlage hat er sich
weiterentwidkelt . . .

Skovoroda hat seine Studien nicht abgeschlossen . .. Gewdhnlich machten
nur diejenigen Schiiler einen Studienabschlufl in der Akademie, die eine
geistliche Laufbahn wihlen wollten. Die Schiiler aus dem weltlichen Stand —
und das war damals fast die Hilfte aller Schiiler — hatten einen solchen

13



Abschlu nicht nétig, denn die Akademie konnte ihnen keinerlei Sonder-
rechte im Leben verschaffen. Skovoroda trat aus der letzten theologischen
Klasse aus. Er kehrte aber nicht nach Hause zuriick; sein Vater war inzwi-
schen gestorben, sein Bruder war schon fast seit seinem Eintritt in die Aka-
demie in Petersburg, so daf8 wahrscheinlich nur seine Mutter allein noch zu
Hause zuriickgeblieben war. Wie Kovalinskyj mitteilt, ,wollte Skovoroda
fremde Linder sehen“. Er benutzte dazu die erste Gelegenheit und nahm die
Stelle eines Klerikers (wahrscheinlich eines Kirchenlektors) bei einer russi-
schen Mission in Ungarn (in Tokay), die dort die russischen kaiserlichen
Weinberge verwaltete, an. Hier blieb er etwa zwei Jahre. Nach den Berich-
ten Kovalinékyjs soll er Wien, Budapest und Preflburg, auch ,andere®
»benachbarte“ Orte besucht haben, ,wo er zunichst die Menschen kennen
lernen wollte, die zu jener Zeit durch ihr Wissen und ihre Gelehrsamkeit
beriihmt waren“; er habe seine Sprachkenntnisse (der deutschen und lateini-
schen Sprache) dazu benutzt, ,um die Bekanntschaft und die Freundschaft
der Gelehrten und damit auch Kenntnisse, die er zu Hause nicht erwerben
konnte, zu gewinnen“. Spitere, aber unzuverlissige Nachrichten wollen
auch von Reisen oder Fulwanderungen Skovorodas durch ganz Deutschland
und sogar nach Italien, vom Studium in Halle usf. wissen. Man nennt
dabei als Skovorodas Lehrer Christian Wolff (gest. 1754), der allerdings
nicht mehr in Halle titig war und der als ein ausgesprochener Vertreter der
Aufklirung fiir die Entwicklung der Weltanschauung Skovorodas kaum eine
Bedeutung haben konnte.

Ganz ohne Zweifel sind aber diese Wanderungen nur legendir! Kova-
linskyj selbst hat Europa viel bereist und hitte deshalb von Skovoroda
leicht erfahren kénnen, wo der gewesen war, und hitte uns diese Angaben
auch iibergeben, — wenn nur Skovoroda wirklich solche Wanderungen ge-
macht hitte. Unter ,,Umgebungen“ von Budapest, Wien und Prefburg sind
wahrscheinlich nur die nichsten Umgebungen zu verstehen. Wahrscheinlich
hat Skovoroda auch die damalige Universititsstadt Trnava in der Slovakei
besucht, wo er u. a. auch slawische Professoren treffen konnte; die damals
einzige ungarische Universitit wurde aus Trnava 1777 nach Budapest ver-
legt. Kovalinékyj konnte den Namen Trnava (lat. Tyrnavia) leicht ver-
gessen haben. Man diirfte auch daran denken, daf} Skovoroda Breslau, wo
sein Bruder (ob damals?) studierte, besuchen konnte. Breslau kann aber
kaum als zur ,Umgebung“ von Budapest, Wien und Prefburg gezihlt
werden. Man wollte auch Miinchen unter ,,Umgebung“ Wiens verstehen.
Ober die vermeintlichen Reisen Skovorodas im Auslande hat aber nur
Sinn, sich den Kopf zu zerbrechen, wenn man daran denkt, daff er im Aus-
lande geistigen Einfliissen unterlag und geistige Richtungen kennenlernte,
die nach Kiev keinen Eingang gefunden haben. Man hat aber in den Werken
Skovorodas nie irgendwelche Momente aufzeigen kénnen, die eindeutig die
Rolle der Auslandsreisen in seiner geistigen Entwicklung erwiesen hitten. Ich
habe zuerst gezeigt (schon 1929), dafl Skovorodas Weltanschauung sich in

14



vielen Punkten mit der westlichen Mystik beriihrt. Aber wenn Skovoroda
die Werke der Kirchenviter und der antiken Philosophen genauso gut in
Kiev in der Bibliothek der Akademie wie in Wien, Miinchen oder Halle le-
sen konnte, so konnte er in Kiev auch die Werke der deutschen Mystiker der
Neuzeit kennenlernen: die Werke der kirchlichen Mystiker gab es in dem
uns bekannten ukrainischen Bibliotheken der Zeit und die Werke etwa
BShmes hat in der 2. Hilfte des Jahrhunderts ein Skovoroda geistesver-
wandter Landsmann von ihm, ebenfalls ein Zogling der Kiever Akademie,
S. Hamalija, ins Russische iibersetzt. Man wollte durch die Reisen im Aus-
lande die vermeintliche Nihe Skovorodas zur rationalistischen Philosophie
und zur aufklirerischen Wissenschaft des 18. Jahrhunderts erkliren; man
hat aber dabei erstens die aufklirerische Weltanschauung in glie Schriften
Skovorodas gewaltsam hineingedeutet und zweitens vergessen, dafl die
Universititen Wien und Trnava (und vielleicht noch mehr das damals noch
universititslose Miinchen) nichts Gemeinsames mit der Weltanschauung
der Aufklirung hatten. Skovoroda hitte ohne Zweifel in Wien und andern-
orts von den Gelehrten zunichst die Theologen aufgesucht. Das wiren
katholische Theologen gewesen, die der modernen Wissenschaft gegeniiber
sicher noch viel weniger versShnlich eingestellt waren als die Kiever Theo-
logen, die doch eine protestantisch angehbfhchte Theologie eines Proko-
povy¢ hinter sich hatten! Es ist aber nicht ausgeschlossen, dafl der Zufall
Skovoroda auf seinen Reisen ein paar mystische Werke in die Hinde ge-
spielt hat, oder aber, daf} er im Auslande den einen oder anderen getroffen
hat, der ihn auf diese Schriften aufmerksam machte. Darauf weist vielleicht
die bis jetzt unbeachtet gebliebene Stelle hin, w®_Skovoroda 1773 davon
spricht, dafl er schon seit dreiflig Jahren (also etwa 1743) die Bibel lese.
Soll das bedeuten, dafl ein langjihriger Schiiler einer Kirchenschule und
dann der geistlichen Akademie wirklich erst mit seinem zwanzigsten Jahre
angefangen hat, die Bibel zu lesen? Sollen diese Worte nicht vielmehr darauf
anspielen, dafl Skovoroda zu jener Zeit einen religissen Umschwung erlebte,
oder noch genauer, dafl er seit jener Zeit, die ja gerade mit seiner Auslands-
reise zusammenfillt, die Bibel ,richtig zu lesen®, d. h. mystisch zu interpre-
tieren, den in ihr verborgenen mystischen Sinn herauszulesen verstand?
Diese Andeutungen iiber einen Umschwung im Leben Skovorodas sind das
einzige Zeugnis, das uns mit einigem Recht Vermutungen iiber die Bedeutung
seiner Auslandsreisen fiir seine geistige Entwicklung anstellen liflt. Vielleicht
beruht auch auf den Erfahrungen dieser Reisen die Vorliebe Skovorodas
fiir die Deutschen; wenn er spiter von ,seinen lieben Deutschen“ sprach,
miissen es entweder seine literarischen Sympathien fiir die Deutschen oder
aber seine Bekanntschaften, die er auf einer Auslandsreise machte, sein, die
darin anklingen. So beruht eigentlich alles, was wir iiber Auslandsreisen
Skovorodas zu sagen haben, durchwegs auf Vermutungen.

Nach zweieinhalb Jahren war Skovoroda wieder in der Heimat. Seinen
guten Ruf, den er sicher schon von seinen Studienjahren her als gebildeter

15



und begabter Mensch genofl, werden jetzt wahrscheinlich Gespriche mit
Freunden und Bekannten, zu denen auch Priester und Kirchenfiirsten gehor-
ten, noch befestigt haben. Denn bald darauf wurde er als Lehrer der Dicht-
kunst an das geistliche Seminar in Perejaslav in der Ukraine berufen. Da er
aber in der Dichtkunst ganz ungewdhnliche Ideen vertrat (die Analyse der
Dichtkunst Skovorodas liflt vermuten, daf} er vor allem Neuerungen in den
Reimen anstrebte: die minnlichen Reime mit den weiblichen fiir gleichbe-
rechtigt hielt und die ,unvollkommenen Reime“ einfiihren wollte; fiir die
Annahme, dafl er Gedanken des grofirussischen Verstheoretikers Lomonosov
ibernommen hiitte, fehlt jeder Anhaltspunkt), kam er in Konflikt mit dem
Bischof, welchem die Anstalt unterstellt war. Nach einer scharfen brieflichen
Antwort Skovorodas, der seine Ideen nicht aufgeben wollte und sich iiber
den Bischof, der nicht blof ein kirchlicher Wiirdentriger, sondern auch ein
Gesetzgeber der Dichtkunst sein wollte, lustig machte: ,alia res sceptrum,
alia plectrum® — verlor er seine Stelle. Ohne jegliche materiellen Mittel kam
er in eine unertrigliche Lage, das scheint die Zeit zu sein, wo er zum ersten
Male im Leben harte Proben zu bestehen hatte, — er selbst sagte spiter, dafl
er in dieser Zeit gelernt habe, Leiden zu ertragen. Er wird dann Hauslehrer
in einer reichen Gutsbesitzerfamilie der Gegend, verliert aber auch diese
Stelle nach einigen Monaten. Ende 1754 oder Anfang 1755 reist er mit
seinem Freund Volodymyr Kaligraf, der Professor der Theologie an der
Moskauer Akademie soeben geworden ist, nach Moskau. Obwohl man
versuchte, ihn fiir die Moskauer Akademie zu gewinnen, kehrt er bald nach
Perejaslav zuriick, wo ihn der Gutsbesitzer, bei dem er Hauslehrer gewesen
war, wieder bei sich haben wollte. Und Skovoroda bleibt jetzt volle vier
Jahre bei ihm auf dem Lande. Neben seiner Lehrtitigkeit findet er auch
Zeit zum Dichten; einige Lieder seines ,Gartens der gottlichen Lieder®
gehdren dieser Zeit an. Uber glas Leben Skovorodas zu dieser Zeit berichtet
Kovalinskyj, allerdings in recht allgemeinen Redewendungen: ,Die Ein-
samkeit fiihrt zum Denken. Skovoroda widmete sich der Philosophie, dem
Suchen nach der Wahrheit. Wenn er von seinen Pflichten frei war, ging
er oft in die Felder, in die Wilder, in die Haine, um zu denken. Die Mor-
genrdte war seine Gefihrtin auf den Spaziergingen und die Wailder die
Teilnehmer seiner Freuden“. Skovoroda trug sich wohl mit dem Gedanken,
diesen oder jenen Lebensweg zu wihlen, hat nach reifer Uberlegung aber sie
alle ablehnen miissen. ,Er entschied sich zu keinem Stande, entschlof sich
aber in seinem Herzen, sein Leben durch Mifligkeit, Geniigsamkeit, Keusch-
heit, Demut, Fleiff, Geduld, Gutmiitigkeit, durch einfache Sitten, durch
Aufrichtigkeit auszuzeichnen, alles eitle Streben, alle Sorgen um Vermehrung
des Eigentums, alle Bemiihungen um das Uberfliissige aufzugeben®.

Den Wendepunkt des geistigen Lebens Skovorodas bildete zu jener Zeit
nach Kovalinskyj ein Traum, den Kovalinsky; — wie er behaupter —
mit Skovorodas eigenen Worten erzihlt: ,,Um Mitternacht am 24. Novem-
ber 1758 triumte ich, dafl ich verschiedene Arten des menschlichen Lebens

16



an verschiedenen Orten beobachtete. An einem Ort, wo ich war, gab es
kaiserliche Paliste, Gewinder, Musik, Tanz; die Liebenden sangen, beschau-
ten sich in Spiegeln, liefen von einem Zimmer ins andere, nahmen ihre
Masken ab, setzten sich auf reiche Betten usf. Von da aus fiihrte mich eine
Kraft zum einfachen Volke, wo dasselbe geschah, nur in anderer Art und
Weise. Die Menschen gingen mit Glisern in den Hinden durch die Straflen,
lirmend, frohlockend, schwankend, so wie es das einfache Volk tut; auch
hier wurde Liebesangelegenheiten in dhnlicher Weise nachgegangen. Hier
stellte man in einer Reihe die Minner und in der anderen die Frauen auf,
um zu sehen, wer schon, wer einem anderen 4hnlich sei und ihm ein Gefihrte
sein kdnne. Von da aus ging ich in die Herbergen, wo ich von Pferden,
Gespannen, Heu, Geldgeschiften, Streitigkeiten usf. horte. EMdlich fiihrte
mich die [geheime] Kraft in einen grofien und herrlichen Tempel, wo ich
mit einem Diakon am Tage der Herabkunft des hl. Geistes die Messe las
— — — Ich selbst erlebte, wie ich mit dem Diakon mich vor dem Altar bis
zur Erde niederbeugte, die siifleste Freude, welche ich nicht beschreiben
kann. Aber auch hier zeigten sich die menschlichen Laster. Der Geiz geht
mit cinem Geldbeutel herum und bleibt auch einem Priester nicht fern — — —
Von den Fleischspeisen, die in ganz nah am Tempel gelegenen Gemichern,
zu denen vom Chor aus viele Tiiren fiihrtef, verzehrt wurden, drang der
Geruch bis zum heiligen Altar. Da sah ich Furchtbares. Da das Fleisch der
Végel und Tiere fiir alle nicht ausreichte, haben sie einen in ein schwarzes
Gewand gekleideten Menschen mit nackten Knien und in drmlichen San-
dalen getdtet, und sie hielten ithn am Feuer mit ghren Hinden und brieten
seine Knie und Waden, und das Fleisch mit¥dgm geschmolzenen Fett
schnitten sie ab, bissen es ab und fraflen es; dabei taten sie, als ob das ein
[Opfer]dienst wire. Ich konnte den Gestank und den grausamen Anblick
nicht ertragen und ging heraus. Dieser Traum hat mich ebenso erquickt wie
erschreckt.“ Dieser Traum hat in seiner Thematik auffallenderweise eine
grofle Ahnlichkeit mit solchen ,Wanderungen durch die Welt®, wie ,Pere-
grinus“ von Johann Valentin Andrei oder mit dem ,Labyrinth der Welt“
des Comenius, so dafl man beinahe an den literarischen Ursprung dieser
Seite glauben konnte. Andererseits aber kénnen wir kaum glauben, daf} ein
treuer, verehrungsvoller Jiinger, wie Kovalinskyj es war, seinem Meister
seine eigene literarische Erfindung unterschieben konnte. Dieser Traum, der
ohne Zweifel in sich verschiedene Fiden des inneren Lebens Skovorodas
verbindet, konnte leicht zu seiner letzten Entscheidung fiihren, zur Abwen-
dung von allen weltlichen Lebenswegen, zu einer Wendung zur ,spiritua-
listischen* Ablehnung der ,Welt“ iiberhaupt. Genauso wie fiir Comenius
die ganze Hoffnungslosigkeit des Lebens innerhalb des Labyrinths der Welt
sich darin zeigt, dafl der weise Salomo und seine Genossen gesteinigt
worden sind, und dafl darin die Welt ihre Abneigung dem ,pansophischen“
Ideal gegeniiber zum Ausdruck gebracht hat, genauso kommt Skovoroda
die Unvereinbarkeit seiner Lebensideale mit denen der Welt zum Bewufit-

17



sein, als er den ,Diener Gottes“ geschlachtet und aufgefressen sieht. Dieser
arme Diener Gottes ist in irgendeinem Sinne ein Doppelginger von Skovo-
roda selbst; denn fiir Skovoroda ist das Ménchtum — wohl das ,innere®
Moénchtum, nicht die duflerliche Form des Klosterlebens — eine, vielleicht
die wesentlichste Form der Nachfolge Christi: ,Christus war ein Monch®,
lesen wir etwas spiter in einem Brief Skovorodas. So ist diese Vision
gewissermaflen eine Vorahnung der Vision des zum Verbrennungstode
verurteilten Christus in dem ,Groflinquisitor“ Dostojewskijs oder aber ein
Nachklang solcher Themen der spiritualistischen Mystik, wie der ,Para-
doxa“ 15-17 von Sebastian Frandk: ,Gott ist der Welt Teufel, Christus der
Welt Antichrist ... Gott ist der Welt Gegensatz und Widerpart“. Die Welt
legt sich selbst als die ,teuflische Welt® aus, indem sie sich gegen ihren Gott
auflehnt. Kam dieser Traum wirklich fiir Skovoroda selbst unerwartet, so
war das eine Erleuchtung, ein Blitz, der sein Innerstes traf, sicher vieles in
ihm einischern mufite. Das Schicksal Skovorodas war damit festgelegt, seine
Beziehung zur Welt und sein Weg in ihr eindeutig bestimmt ... Mit der
steuflischen Welt“ hatte Skovoroda von jetzt an nichts mehr zu tun, in ihr
nichts mehr zu suchen.

Vorliufig aber bleibt er noch bei seiner pidagogischen Titigkeit. Der Un-
terricht seines Privatschiilers ist freilich schon beendet (1759). Er wird aber
dann vom Bischof Mytkevy¢ aufgefordert, Professor der Dichtkunst am
Charkover Kollegium zu werden. Skovoroda nimmt die Stelle an. Nach
einem Jahr versucht aber sein alter Freund Jakubovy¢, ein dem Bischof
nahestehender Abt, ihn zu iiberreden, Ménch zu werden. Diesen Vorschlag
hat Skovoroda scharf abgelehnt und darauf Abschied von der Schule ge-
nommen. Er lebte jetzt lingere Zeit in der Waldeinsamkeit bei einem seiner
neuen Freunde — in diesem Zusammenhang spricht Kovalinékyj zum ersten
Male von den ,Freunden“4ind ,Bekannten“ Skovorodas gewissermafien
wie von einer Gemeinde. Skovoroda widmete sich jetzt geistlichen Ubungen
und der schriftstellerischen Titigkeit. Er sagt sich aber — wie auch wihrend
seines spiteren Lebens — von der menschlichen Gesellschaft nicht los. Als er
bei einem Besuch in Charkov erfihrt, dafl der Neffe eines seiner Freunde,
sein spiterer Biograph Michail Kovalinékyj, am Kollegium studiert, kehrt
er, da er den Jungen licbgewonnen hat, dorthin zuriick. In einer der jiinge-
ren Klassen unterrichtet er jetzt Griechisch. Von 1762 bis 1764 bleibt er
dort. Das ist die Zeit seiner Freundschaft mit dem Jiingling Kovalinskyj,
dem er seine Ansichten entwickelt, ihm fortwihrend behilflich ist, ihn
privat im Griechischen unterrichtet, mit ihm zusammen liest und oft Briefe
an ihn schreibt. 1764 begleitet ihn Skovoroda nach Kiev, wo Kovalinskyj
ein Gesprich Skovorodas mit den Monchen mit anhért, in welchem man
wieder versuchte, Skovoroda zu i{iberreden, Monch zu werden. Aber auch
diesmal lehnt dieser den Vorschlag entschieden ab. Denn fiir ihn ist das
Ménchtum (wenigstens gelegentlich) nur ein Versuch der Welt, einen
Menschen ,durch das Heilige [die Religion] in ihre Netze zu locken®. Nach

18



zwei Monaten kehrte Skovoroda wieder nach Charkov zuriick. Die Profes-
sur am Kollegium nahm er aber nicht wieder auf. Jetzt ist er aber eine so
beriihmte Personlichkeit in Charkov, dafl der neue Gouverneur ihn fiir
irgendeinen Lehrerposten zu gewinnen sucht. Wir besitzen Dokumente, die
zeigen, dafl der Gouverneur Slerbinin Skovoroda die Vorlesungen iibér
Ethik an der ,Schule fiir adlige Jiinglinge“ 1768 beinahe aufgezwungen hat.
Diese Vorlesungen Skovorodas sind in einer Zusammenfassung erhalten ge-
blieben, und man kann in ihnen im Keime schon die ganze mystische Welt-
anschauung Skovorodas, wie wir sie aus den Schriften der spiteren Jahre
kennen, finden. Der neue Bischof — Mytkevy¢ war inzwischen gestorben —
war mit der neuen Unterrichtsart aber unzufrieden; von ihm zur Rede
gestellt, soll Skovoroda geantwortet haben, scine Vortrige®miifiten sich
auch von den iiblichen unterscheiden, weil sich auch der Adel iuflerlich und
innerlich vom geistigen Stande unterscheide. ,Nach dieser Antwort ver-
stummten alle“ — berichtet Kovalinékyj. Aber trotzdem kann es mit dieser
Unzufriedenheit des Bischofs zusammenhingen, dafl Skovoroda schon
1769 auch diese Stellung aufgab. Damit beginnt der letzte Abschnitt seines
Lebens.

»Skovoroda ging in die tiefe Einsamkeit“ — schreibt Kovalinskyj. Er
zicht in ¢in einsames Imkerhaus mitten in difiem dichten Walde in der Nihe
von Charkov. Hier schreibt er seine ersten Dialoge. Von dieser Zeit ab
fiihrt er ein Vierteljahrhundert lang ein stindiges Wanderleben; Unterkunft
findet er bei diesem oder jenem Freund aus den Kreisen der Gutsbesitzer,
meist aber wohnt er — wenigstens im Sommer — in der freien Natur oder
in Kldstern, vor allem in den idyllisch gelegené!lj(lﬁstem der Charkover
Gegend, wo er auch mehrere Freunde und Schulkameraden hatte. Aber auch
Charkov meidet Skovoroda keinesfalls. Auch Kiev besuchte er 1770 wieder.
Er wandert oft zu Fufl; in den spiteren Jahren seines Lebens macht er
Wanderungen, zu welchen er volle Monate braucht, — so z. B. nach Taganrog
am Asowschen Meer oder zu seinem Freund Kovalinékyj in das Gouverne-
ment Orel. In der Einsamkeit arbeitet er an seinen Werken, die er mit seiner
kalligraphischen Handschrift selbst abschreibt und iberallhin an seine
Freunde verschickt. Er schreibt auch Briefe, die aber wenig Persénliches
enthalten, weil sie ebenso wie die Schriften ganz der Propaganda seiner
Ideen gewidmet sind. Es bildet sich eine ausgedehnte Skovoroda-Gemeinde,
das Wort ,Gemeinde“ nicht im Sinne irgendeiner Organisation in der Art
etwa der Freimaurer, die zu jener Zeit in Rufiland und in der Ukraine auf-
kamen, verstanden, sondern eine ,unsichtbare Gemeinde“ der Freunde
und Verehrer Skovorodas. Vielleicht ist es nicht zufillig, dal Skovoroda
sich selbst als ,Star¢ik“ bezeichnet und von anderen bezeichnet wird, ein
Wort, das an die russischen Starzen erinnert: der Erneuerer des russischen
Starzentums Paisij Velylkovékyj war iibrigens ein niherer Landsmann
Skovorodas, Zogling derselben Kiever Akademie, geboren und gestorben
im selben Jahre wie Skovoroda. Skovoroda spielt fiir seine nichsten Freunde

19



dieselbe Rolle des ,geistigen Vaters“ wie die Starzen fiir ihre Jiinger.
Skovoroda ist zu jener Zeit ,beriihmt* im buchstdblichen Sinne dieses Wor-
tes, — man wollte ihn sehen, héren, — sogar Menschen, die mit seiner Ge-
sinnung und seiner Weltanschauung nichts zu tun hatten. Vielleicht nur des-
halb nahm seine Flucht aus der Gesellschaft zuweilen etwas iibertriebene,
anekdotenhafte, ungewdhnliche Formen an. Er wollte sich verstecken und
verbergen. Viele Anekdoten hieriiber hat die ,Skovoroda-Legende® sicher
erst spiter erfunden. Jedenfalls geht Skovoroda Wege inneren Lebens, auf
welchen ihm sogar niemand von seinen Freunden folgen kann. In diesem
Sinne ist er wirklich sehr ,einsam®.

Darf man den Abschied Skovorodas von der Welt in den Termini der
christlichen Mystik als ,Reinigung*, als ,,Katharsis“ bezeichnen, so erlebt er
zu jener Zeit diesen ekstatischen Zustand der Erleuchtung und der Einigung
mit der Gorttheit, dessen Beschreibung uns Kovalinskyj auch hinterlassen
hat und von dem wir spiter sprechen werden. Das Leben Skovorodas ist
jetzt ein ,inneres Klosterleben, wie er auch frither schon seine Lebensart
als eine Art ,Monchstum® betrachtete. Kovalinékyj beschreibt das Leben
Skovorodas in dieser Zeit an einer Stelle seines Werkes, die aber sichtlich
literarisch zu stark beeinflufit ist. Trotzdem aber bringen wir hier diese
Stelle, die jedenfalls fiir die Skovoroda-Legende sehr charakteristisch ist.
»Die Philosophie, die im Herzen Skovorodas eingezogen ist, brachte ihm
ein so grofles Gliidk, wie es fiir ein irdisches Wesen nur méglich ist. Er war
frei von den Ketten jedes Zwanges, jeder Eitelkeit, jeder Bemiihungen und
jeder Sorge, er fand alle seine Wiinsche erfiillt, weil sie so beschrinkt waren.
Er hatte Freuden, die mit denen keines gliicklichen Menschen zu vergleichen
sind, da er sich nur um die Verminderung seiner Bediirfnisse und nicht um
ihre Vergréflerung sorgte. — Wenn die Sonne die unzihligen Kerzen auf
dem smaragd-griinen Tefpich anziindete und mit freigiebiger Hand das
Mabhl fiir seine Sinne gab, nahm er den Becher der Freuden, die mit keinen
Lebenssorgen, die mit keinen leidenschaftlichen Seufzern, die mit keinen
eitlen Zerstreuungen vermischt waren, und diese Freuden mit seiner hohen
Vernunft kostend, sagte er in vollkommener Ruhe des Gliicklichseins: Dank
dem Seligen Gott, welcher das Notwendige leicht und das Schwere unnétig
gemacht hat! — Wenn er, miide vom Denken, eine Abwechslung suchte, ging
er zu einem alten Bienenvater, der in der Nihe in einer Imkerei lebte, nahm
auch seinen Lieblingshund zur Gesellschaft mit und alle drei teilten unter-
einander das Abendbrot. — Die Nacht war fiir ihn die Ruhe von den
Anstrengungen des Denkens, die unmerklich die kérperlichen Krifte er-
schopften; und der leichte und ruhige Schlaf lief in seiner Phantasie Bilder
von der Harmonie der Natur aufsteigen. — Die Mitternachtszeit pflegte
er dem Gebet zu widmen, das er inmitten des tiefen Schweigens der Sinne
und der Natur mit dem Denken iiber Gott verband. Dann sammelte er alle
Gefiihle und Gedanken im Umkreis um sich selber und beschaute mit
Richteraugen die finstere Wohnung seines irdischen Menschen und rief so

20



dem gottlichen Elemente in sich zu: erhebt euch, ihr faulen und immer nie-
dersinkenden Gedanken meines Geistes! Steht auf und erhebt euch in die
Hohe der Ewigkeit! Dann begann plotzlich ein Kampf und sein Herz wurde
zum Schlachtfeld: die Selbstliebe erhob sich zusammen mit dem Figrsten
dieser Welt, mit dem weltlichen Verstande, zusammen mit den Schwichen,
die der menschlichen Verginglichkeit eigen sind, und mit allem Irdischen
und bekimpfte aus allen Kriften'seinen Willen, um ihn gefangenzunehmen,
sich auf den Thron seiner Freiheit zu setzen und dem hdchsten Gott gleich
zu werden. Der Gedanke an Gott dagegen bewog ihn zum ewigen, einen,
wahren Guten, Uberallseienden und Alleserfiillenden und zwang ihn, sich
mit allen Waffen Gottes auszuriisten, um den Angriffen deg Pseudoweisheit
gegeniiber standhalten zu kénnen. Welcher Kampf! Wie viele Heldentaten!
Die Dimonen lirmten und regten sich: man muflte wachen, stehen, tapfer
sein. Himmel und Hélle kimpfen im Herzen eines Weisen, und darf er
dann miiflig, untitig sein, ohne Heldentaten zu vollbringen, ohne der
Menschheit Nutzen zu bringen? So verweilte er iiber Mitternacht hinaus in
einem Kriegskampfe gegen die Krifte der finsteren Welt. — Der aufleuch-
tende Morgen bededkte ihn mit dem Glanz des Sieges und im Geiste [diesen
Sieg] feiernd ging er in die Felder hinggs, sein Dankgebet mit der ganzen
Natur zu teilen®.

Im letzten Jahr seines Lebens macht Skovoroda auch seinen letzten Be-
such bei Kovalinékyj. 1794 kam er auf dessen Gut im Gouvernement Orel
und verblieb dort drei Wochen. Trotz der Uberredungsversuche Kovalinskyjs
fuhr er in die Ukraine zuriick. Seine letzte Ungerkunft fand er auf dem Gute
seines Freundes Kovalevskyj. Eine andere Quflle bringt uns Nachrichten
iiber seine letzten Tage dort. ,Ein kleines, freundliches Zimmer, mit dem
Blick in den Garten, war seine letzte Unterkunft. Freilich war er nicht oft im
Zimmer: entweder sprach er mit dem Gutsbesitzer, einem alten, guten, from-
men Manne, oder er ging im Garten und in den Feldern spazieren.“ Es war
ein schoner Oktobertag. Die Nachbarn waren gekommen, um seinen Gast-
geber zu besuchen und auch Skovoroda selbst zu héren. ,Beim Mittagessen
war Skovoroda ungewdhnlich froh und gesprichig, scherzte sogar, erzihlte
von seiner Vergangenheit, iiber seine Wanderungen, von den schweren Tagen
scines Lebens“. Nach dem Essen ging er unbemerkt aus dem Zimmer. Als
Kovalevéikyj am Abend ging, um Skovoroda zu suchen, ,fand er ihn
unter einer schattigen Linde. Die Sonne ging unter, ihre letzten Strahlen
drangen durch das dichte Laub! Skovoroda hatte cinen Spaten in der Hand
und schaufelte eine Grube, ein enges und langes Grab. Am Abend wartete
man vergeblich auf ihn, am nichsten Morgen kam er auch zum Tee nicht,
als der Hausherr ihn in seinem Zimmer aufsuchte, war Skovoroda schon
tot“. Das war am 29. Oktober 1794.

Begraben wurde er an einer Stelle im Garten, wo er am friithen Morgen
Flote zu spielen pflegte, am Ufer eines Teiches. Nach zwanzig Jahren wur-
den seine Uberreste auf den Kirchhof iiberfiihrt, wo sich noch heute sein

21



Grab befindet. Auf seinem Grabstein sind die Worte zu lesen: ,,Die Welt
wollte mich fangen, doch das gelang ihr nicht.“ Diese Worte geben wirklich
die beste Wesensbestimmung von Skovorodas Leben.

2. Die geistige Umwelt

Wenn wir in unsere Darstellung der Gedanken Skovorodas so viele Paralle-
len aus der Geschichte der christlichen Mystik — nicht zuletzt der Mystik
des Abendlandes — hineingewoben haben, so kam es uns nicht darauf an,
durch diese Parallelen ,Entlehnungen® und ,Beeinflussungen“ beweisen zu
wollen. Es lifit sich aber nicht bestreiten, dal mehrere der angefiihrten
Schriftsteller Skovoroda zuginglich waren und er sie méglicherweise gekannt
hat. Darauf soll im folgenden noch niher eingegangen werden.

Unmittelbare Hinweise auf die Lektiire Skovorodas sind leider nur von
Kovalinékyj gemacht worden. Skovoroda spricht aber selbst in einem Ge-
dicht von seiner kleinen ,auserlesenen Bibliothek®, welche aus ,von Weni-
gen gelesenen Biichern® bestehe und die er auf seinen Wanderungen bei sich
habe. Eine Person in einem Dialog Skovorodas spricht auch von einem
»geliebten Biichlein, das ich immer mit mir trage“ und dessen Inhalt, wie
aus dem Dialog hervorgeht, mystisch-belehrend ist. Skovoroda zitiert selten;
von vielen Denkern, die wir in seinen Schriften ,zitiert“ treffen, ist nichts
erhalten geblieben (Thales, Pythagoras, Sokrates). Skovoroda selbst iiber-
setzte (richtiger: arbeitete um) Cicero und Plutarch. Diese Ubersetzungen
sind leider bis jetzt noch nicht gedruckt ... Kovalinskyj erwihnt in seiner
Liste der Lieblingsschriftsteller Skovorodas Plutarch, Philo, Cicero, Horaz,
Lukian, Clemens von Alexandrien, Origenes, Nilus, Dionysios (den Pseudo-
Areopagiten), Maximus Conf&sor ,und von den neueren die entsprechen-
den“. Gerade diese ,Entsprechenden® hitten uns am meisten interessiert! . ..
Nur aufgrund der in die Augen springenden Parallelen im Stil und in den
Gedanken konnen wir auf die Bekanntschaft Skovorodas mit Valentin
Weigel (auch den Pseudo-Weigelianischen Schriften) und Angelus Silesius
schlieflen. Die Bekanntschaft mit der Lektiire der ukrainischen Zeitgenossen
Skovorodas kann uns auch zu weiteren Schliissen verhelfen. Wir méchten
hier auf die Kiever Gelehrsamkeit hinweisen als auf eine der Quellen, aus
welcher wir unsere Vermutungen iiber die Reichweite der Lektiire Skovoro-
das schopfen konnen.

Im weiteren zeigen wir die ,innere Verwandtschaft“ Skovorodas mit
der deutschen Mystik des Mittelalters und der Neuzeit. Hier wollen wir
mindestens in den Hauptziigen die Daten von den Beziehungen der ukrai-
nischen Theologie seiner Zeit zu der weltlichen, vor allem der mystischen
Theologie und Philosophie, zusammenstellen.

Es geniigt fiir unsere Zwecke, auf die mannigfaltigen Beziehungen der
alten Ukraine zum Abendland hinzuweisen. Im Laufe des 16.-18. Jahr-

22



hunderts treffen wir einzelne Ukrainer — fast ausschlieflich Theologen, die
sich fiir die vielseitigen religiosen Kimpfe jener Zeit die dazu nétigen
Kenntnisse in Westeuropa aneignen wollen — und manchmal gar ganze
Gruppen ukrainischer Studenten — in Prag, Krakau, Wilna, Olmiitz, Ingol-
stadt, Wien, Leiden, Breslau, Leipzig, Amsterdam, Paris, Oxford, Cam-
bridge, Rom, Padua, Danzig, Konigsberg, Halle, Géttingen, Edinburg usf.
Sie brachten nicht nur eine gewisse wissenschaftliche Bildung, sondern auch
Biicher und Manuskripte mit in die Heimat zuriick. An den beiden ukraini-
schen theologischen Hochschulen — in Ostroh (1580 bis etwa 1608) und in
Kiev (ab 1644) wurden neben den theologischen Studien auch andere, in
erster Linie philosophische Studien betrieben. Wie beschrinkt der Umfang
dieser Studien auch sein mochte, — denn der Hauptzweck der beien Schulen
war ja die theologische Ausbildung von Kimpfern fiir die griechische Ortho-
doxie — so wurde dadurch doch bei den Schiilern der Grund gelegt, der ihnen
die selbstindige Lektiire von philosophischen Werken erméglichte. Die
katholischen und die unierten Ukrainer suchten ihre theologische Ausbil-
dung unmittelbar aus den westlichen Quellen zu schépfen, ebenso auch die
nicht sehr zahlreichen Protestanten. Jedenfalls bestanden auch auf ukraini-
schem Territorium katholische, unierte und eine Zeitlang sogar protestan-
tisch-theologische Ausbildungsanstalten. Zahffeiche im Manuskript erhalten
gebliebene theologische und philosophische Vorlesungshandsdhriften in latei-
nischer Sprache geben Zeugnis von der Art und Weise der theologischen
und philosophischen Bildung an diesen Schulen. Schon aus der ersten Zeit der
Existenz der Kiever Akademie besitzen wir zufillige Nachrichten iiber
die philosophische und theologische Lektiire, die dogt benutzt wurde: Von
dem Begriinder der Akademie, Peter Mohila, sind zwei Rechnungen erhal-
ten geblieben iiber die in Polen angekauften Biicher. Mit der Zeit mehren
sich” solche und idhnliche Dokumente: zufillige Erwihnungen dieser oder
jener Biicher in den polemischen Schriften der Zeit, Mitteilungen iiber
Biichereinkiufe und gelegentlich zusammengestellte Kataloge von gréfieren
und kleineren Privatbibliotheken der Kirchenfiirsten, aber auch einzelner
wissenschaftlich interessierter Personlichkeiten aus anderen Kreisen. Aus der
Zeit unmittelbar vor Skovoroda stammen einige Quellen dieser Art: zahl-
reiche Notizen im Tagebuch Jakiv Markovyds, eines Schiilers und Freun-
des von Theophan Prokopovy¢, der Professor der Akademie und spiterer
Mitarbeiter Peters des Grofien war, und die Kataloge der Bibliotheken: so
von zwei Kirchenfiirsten aus der Zeit Peters des Grofen, vom eben erwihn-
ten Prokopovy¢ und von Stephan Javorékyj. Die Bibliothek des zweiten
befand sich zur Zeit, als Skovoroda Professor am Charkover Kollegium
war, gerade dort, und obwohl Skovoroda damals schon ein fertiger Mensch
war, kann er sie doch gelegentlich benutzt haben. Vor allem aber sind uns
die Notizen Markovyés und die Kataloge der Bibliotheken Javorskyjs
und Prokopovyds Unterlagen, um eine Vorstellung von einer fiir die
Ukraine der damaligen Zeit typischen Auswahl der Lektiire zu erhalten.

23



Freilich sind alle unsere Quellen dieser Art nur mit Vorsicht zu benutzen.
Einerseits sind sie sicher unvollstindig. Ein Brand, der im 18. Jahrhundert
die Bibliothek der Akademie vernichtete, trigt vielleicht die Hauptschuld
daran. Aber auch die erhalten gebliebene Bibliothek Prokopovyés, die
grofite ithrer Art — der Katalog umfaflt 3192 Nummern —, ist erst vor
kurzem, wenn auch oberflichlich, untersucht worden, die Manuskripte der
Vorlesungen, in welchen beiliufig auch Literaturhinweise enthalten sind
(mindestens die Namen der theologischen und philosophischen Verfasser
werden angefiihrt), werden nur duflerlich beschrieben, iiber den Inhalt der
Manuskripte, die bis jetzt in Kiev in der Nationalbibliothek und in den
anderen ukrainischen und russischen Bibliotheken aufbewahrt werden, wis-
sen wir nur sehr wenig. Andererseits braucht die Erwihnung des einen oder
anderen Schriftstellers oder sogar die Angabe einer bestimmten Schrift oder
ein Zitat nicht unbedingt auf unmittelbarer Bekanntschaft zu beruhen —
ein Zitat kann ebenso gut aus zweiter Hand entnommen werden, ein Name
vom Horensagen her bekannt sein. Deshalb haben alle unsere Schliisse
wenigstens zum Teil nur hypothetischen Charakter.

Von wesentlicher Bedeutung ist fiir uns allein die Feststellung, dafl die —
wenn auch vielleicht nur oberflichliche — Bekanntschaft mit der antiken,
mittelalterlichen und neueren Philosophie in Kiev vielleicht viel weiter
reichte, als man gewdhnlich annimmt. Wir wollen uns auf die Nennung der
Namen beschrinken; der leichteren Ubersichtlichkeit wegen kdnnen wir sie
— ohne Riicksicht auf die Zeit, zu der sie in unseren Quellen genannt werden
(jedenfalls in dem Zeitraum zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert) — in
einige Gruppen einteilen.

Von den Philosophen der Antike ist vor allem Aristoteles vertreten: mit
dem ,Organon®, der Physik, Metaphysik, Ethik, Politik und Rhetorik.
Skovoroda selbst zitiert ,Magna moralia“. Dann treffen wir nach Plutarchs
»Moralia® Philo von Alexandrien, Cicero, Seneca, Boethius, Julian Apo-
stata ... Auch Stobius, Diogenes Laertius und die Pseudo-Galensche Ge-
schichte der Philosophie werden erwihnt. Die Hinweise auf Plato sind
selten. Hinreichende Berithrungspunkte mit dem Platonismus bildeten aber
die Werke Philos und die platonisierenden Kirchenviter, vor allem die
»Areopagitica® und Augustinus, einer der beliebtesten Schriftsteller der
alten Ukraine. Auflerdem stoflen wir vielfach auf Philosophen, die iiber-
haupt nur aus zweiter Hand bekannt sein kénnen, denn wir besitzen nichts
oder nur Fragmente ihrer Werke: so Pythagoras, Demokritos, Sokrates,
Zeno der Stoiker . ..

Was die Patristik betrifft, so kannte man selbstverstindlich alle bedeuten-
den Kirchenviter. Nach dem heutigen Stande der Erforschung der Quellen
ist es aber unmédglich zu sagen, wie weit und wie griindlich diese Bekannt-
schaft war. Nur das kann man mit Sicherheit behaupten, dafl mehr und
leichter die lateinischen Kirchenviter gelesen wurden und auch die griechi-
schen oft in lateinischer Ubersetzung. Vor allem ist Augustin ein sehr belieb-

24



ter Autor gewesen. Wir erfahren aus dem Tagebuch Jakiv Markovyds,
wie er — Jahrzehnte nach seinem Studium an der Kiever Akademie —
wenigstens zeitweise seinen Augustinus immer wieder liest und aus ihm in
sein sonst zu dieser Zeit nur mit geschiftlichen und gesellschaftlichen Ayf-
zeichnungen gefiilltes Tagebuch manches Zitat eintrigt.

Schon durch das Bediirfnis, sich mit der katholischen Theologie auseinan-
derzusetzen, wird die Beschiftigung mit der scholastischen Literatur des
Mittelalters erklirlich. Erstaunlicherweise waren nicht nur Vertreter der
herrschenden Richtungen der Scholastik bekannt, sondern auch Vertreter der
mystischen Richtungen und des spiteren ,Skotismus“. Wieder kann man
ohne griindlichere Forschungen, die leider von niemandem gergacht worden
sind, nicht sagen, wie weit diese Bekanntschaft auf selbstindigem Studium
beruhte und wie weit sie durch verschiedene Zitatensammlungen und Kom-
pilationen vermittelt wurde (solche Zitatensammlungen sind auch in man-
chen Katalogen der ukrainischen Bibliotheken verzeichnet). Jedenfalls kann
man voraussetzen, dafl die Studien im Auslande, vor allem an den katholi-
schen Schulen, eine griindlichere Kenntnis der Schriften Thomas’ von Aquin
vermittelten. Aufler Thomas sind in unseren Quellen aber auch andere
Namen zu finden: Albert der Grofle, Hugay de Saint Victor, Bonaventura,
Duns Scotus, erwihnt wird auch Dionysius der Kartiuser; sicher waren
auch etwa die Vertreter der Philosophie an der nahen Krakauer Universitit
gut bekannt. Interessant ist auch die Feststellung, dafl Vertreter solcher
Richtungen wie der Nominalismus bekannt waren. Bekanntschaft mit
Raymundus Lullus vermittelte u. a. ein Zeitgenoge und Landsmann Skovo-
rodas, Bohomo[d]levskyj, Professor an der The$logischen Akademie in
Moskau, der sich in seinen Vorlesungen auf die ,Ars magna“ stiitzte. Das
Interesse an der arabischen und jiidischen Philosophie, aus der von den
sogenannten ,Verjudeten“ schon Ende des 15., Anfang des 16. Jahrhunderts
einige Werke iibersetzt wurden, fand auch in der Kiever Akademie einen
Niederschlag.

Die Renaissance hat in der Ukraine auf verschiedenen Gebieten Anklinge
gefunden, vor allem natiirlicherweise in der Kunst. Uns interessiert hier vor
allem das Schrifttum. Seit Ende des 16. Jahrhunderts werden im ukrai-
nischen Schrifttum ofter die Schriftsteller der Renaissance erwihnt: man
zitiert die Briefe Petrarcas, man iibersetzt eine Novelle Boccaccios, man
versucht, ein so umfangreiches Werk wie Tassos ,Gerusalemme Liberata“
nachzudichten ... Der EinfluB der formalen Eigenart der Renaissance-
Dichtung auf die ukrainische Dichtung jener Zeit (dieser Einfluf wurde
grofitenteils durch die polnische Literatur vermittelt) ist unverkennbar. —
Auch in den theologischen und religids-polemischen Schriften werden
jetzt ofters Renaissance-Schriftsteller erwihnt und manchmal Zitate aus
thren Werken gebracht. Man erwihnt Laurentius Valla, Macchiavelli
(seine Werke hat schon Mohila angekauft), Gemistius Pletho, Pico della
Mirandola, den Aristoteliker der Renaissance Zabarella und den Feind des

25



Aristoteles Peter Ramus, Cardanus, Giordano Bruno, Nicolaus von Cues,
Erasmus (seine Werke wurden im lateinischen Sprachunterricht neben den
Werken der klassischen Schriftsteller benutzt), Agrippa von Nettesheim,
Jean Bodin, F. Bacon und J. Kepler, I. L. Vives. ..

Einige Schriftsteller, die wir soeben erwihnt haben, stehen schon an der
Schwelle des Barock, bzw. mitten in der Barodkkultur. Erinnern wir uns
dessen, daf8 die Bliite der ukrainischen Kunst Barodkkunst (Baukunst!), daf
die ukrainische Dichtung des 17. bis 18. Jahrhunderts Barodkdichtung war,
so ist es nur natiirlich, wenn wir die Einfliisse des Barodk mit besonderem
Nachdruck hervorheben miissen.

Dem 18. Jahrhundert, also der Lebenszeit Skovorodas, ist das Interesse
an der Philosophie der Neuzeit eigen, obwohl es keinesfalls als ausgeschlos-
sen gelten darf, dafl dies auch schon im vorhergehenden Jahrhundert recht
stark war, ohne aber dafl es erkennbare Spuren in der Literatur hinterlassen
hitte. Die Bekanntschaft mit Suarez ist eine Selbstverstindlichkeit. Neben
der katholischen Neo-Scholastik lernt man (wahrscheinlich recht
friih) die protestantische Scholastik kennen (Melanchthon, Alstedt und iiber-
haupt die protestantische Theologie, — von Luther angefangen; eine groflere
Bedeutung fiir die Ukraine hatten, wie es scheint, Gerhard, Quinstidt, Bud-
deus). — Man begegnet dem Namen Descartes’; das Lehrbuch des Carte-
sianers Purchotius (Pourchot) ist eine Zeitlang Lehrbuch der Philosophie an
der Akademie. An den politischen Ansichten Theophan Prokopovyés sind
Einfliisse von Hobbes und Grotius zu spiiren. Eine lateinische Ausgabe von
Hobbes finden wir in einer ukrainischen Bibliothek. Locke wurde an der
Kiever Akademie 1689 iibersetzt. Spinoza wird nur (wahrscheinlich ist er
nur dem Namen nach bekannt) in der Schrift Prokopovyés ,De Atheismo®
erwihnt. Man kannte Comenius (auch seine mystischen und ,pansophischen®
Schriften); ein Freund Skovoro#las, der Moskauer Professor Volodymyr Kali-
graf, ein Schiiler der Kiever Akademie, war ein Verehrer Leibnizens; um
die Mitte des Jahrhunderts werden die ilteren Lehrbiicher durch Baumeister
oder Winkler ersetzt, — die Wolffsche Schule fingt also an, Boden zu ge-
winnen. In das 18. Jahrhundert gehdrt auch die sichere Bekanntschaft mit
der Mystik der Neuzeit. Wie man friiher Bernhard, Bonaventura, Tauler
(man darf nicht vergessen, dafl in den Ausgaben Taulers auch die Predigten
Edkharts standen), ,Imitatio Christi“ kannte, so lernte man jetzt Jakob
Bohme kennen; die Schriften Skovorodas lassen es wahrscheinlich erscheinen,
dafl er Valentin Weigel und Angelus Silesius gelesen hat. ,Weigelianer”
werden von einem Landsmann Skovorodas am Anfang des 18. Jahrhunderts
erwihnt, und mindestens eine Schrift von Weigel wie auch von Angelus
Silesius wurden Ende des 18. Jahrhunderts ins Russische iibersetzt. Nicht
ausgeschlossen sind auch weitere Einfliisse von vielen, besonders protestan-
tischen Mystikern, die aber noch nicht untersucht worden sind ... ,Noch
nicht* — wie leider die meisten Fragen der ukrainischen Geistesgeschichte
jener Zeit ... So gab es auch eine handschriftliche Ubersetzung der ,, Theo-

26



logia deutsch®; Arnds ,Vom wahren Christentum“ war bekannt (u.a.
in lateinischer Ubersetzung; eine ukrainisch-kirchenslawische Ubersetzung
erschien in Halle 1735). Ubersetzungen aus Bohmes Werken gab es in
Ruflland (wahrscheinlich auch in der Ukraine) schon an der Wende des
17.-18. Jahrhunderts. Wir haben auch schon solche Schriftsteller wie Nico?
laus Cusanus und Agrippa von Nettesheim erwihnt. Auch die katholischen
kirchlichen Mystiker der Neuzeit sind ohne Zweifel bekannt; wir treffen
mindestens Werke von einigen von ihnen auf ukrainischem Boden: Maxi-
milian Sandaeus, Blosius, die ,emblematischen Mystiker“ ... Man darf auch
nicht vergessen, wie verbreitet die mystische Literatur in Grofirufiland zu
Skovorodas Zeit war, wo nicht nur die Schriften von Weigel und B&hme,
sondern auch von Béhme-Anhingern (Pordage!), Angelus SilesMs, St. Mar-
tin, Oetinger, Ph. M. Hahn u. a. gelesen worden sind.

Mit diesen fliichtigen Bemerkungen haben wir den Umkreis abgesteckt,
innerhalb dessen Skovoroda das Geistesleben des Abendlandes vermutlich
gekannt hat und mit ihm verbunden war. Sein Leben gab ihm mehrfach
Gelegenheit, diesen Umkreis noch zu erweitern.

Wenn wir also im weiteren sehen werden, dafl die geistigen Verwandt-
schaftsbeziehungen Skovoroda in einem jedeg Punkte mit dem Platonismus,
mit den mystischen Kirchenvitern und mit ér deutschen Mystik verbinden,
so ist das kein Wunder, — diese Traditionen waren in der alten Ukraine
stark genug, um sich einem mystischen Schriftsteller direkt als seine geistigen
Ahnen aufzudringen. Wenn Skovoroda seine Verbindungen in dieser Hin-
sicht vielleicht im Auslande noch ausdehnte undiefestigte, so ist auch das
durchaus verstindlich. )

Skovoroda gibt in seinen Schriften mindestens andeutungsweise zu ver-
stehen, dafl er dem Auslande geistig etwas zu verdanken hat. Lassen wir
seine legendiren Wanderungen durch ganz Deutschland und Italien weg,
schenken wir allen Nachrichten von seinen Studien in Halle oder sonst
irgendwo keinen Glauben. An der Universitit Wien z. B. konnte er damals
bei seinen theologischen Interessen ungefihr dasselbe (vielleicht griindlicher)
gelernt haben, was er in Kiev gelernt hat; irgendwelche besonderen Kennt-
nisse der Philosophie des 18. Jahrhunderts finden wir in seinen Schriften

nicht.

27



II. GRUNDSATZE

An den Werken Skovorodas fallen uns einige duflerliche Ziige auf, die man
vielleicht zunichst fiir rein formale stilistische Merkmale zu halten geneigt
ist. Die Vorliebe fiir Antithetik, die in Gegensitzen sich bewegende Dyna-
mik des Gedankens, die mannigfaltige und kiihne Metaphorik, das sind doch
alles Wesensstiicke des literarischen Stils des Barock! Und doch haben diese
Ziige bei Skovoroda viel mehr als eine rein stilistische Bedeutung. Es sind
nicht nur Grundsitze seiner sprachlichen Ausdrucksform, sondern gleich-
zeitig Grundgesetze seines Denkens und die Voraussetzungen seines philo-
sophischen und theologischen Systems. Vielleicht liegt eben darin die Grsfle
Skovorodas, daf sich bei ihm die Form und der Inhalt, die duflere Gestal-
tung und der philosophische Gehalt auf diese wunderbare Weise unauflss-
lich miteinander verbinden und einander durchdringen.

Wir wollen jedenfalls die erwihnten Ziige von vornherein in ihrer ganzen
Tragweite fiir den theoretischen Gehalt des Systems Skovorodas auffassen.

3. Coincidentia oppositorum

Ein Zug des Denkens Skovofodas hat den Skovoroda-Forschern besondere
Schwierigkeiten bereitet: seine Vorliebe fiir Antithesen, das Spiel der Gegen-
sitze, fiir widerspruchsvolle Formulierungen und paradoxe Zuspitzung der
Gedanken. Mancher verzweifelte Forscher hat angesichts dieses ewigen
antithetischen Stils Skovorodas in seinen Werken undurchdringliches, un-
{ibersehbares Chaos erblickt.

Eine Zusammenstellung von entgegengesetzten Ausspriichen Skovorodas
wird aber keinesfalls den ,unsystematischen® Charakter seines Denkens
zeigen. Die Widerspriiche in den Aussagen Skovorodas zu diesem oder jenem
Problem finden darin ihre Erklirung, dafl er zu den Denkern gehért, fiir die
alles und jedes wahre Sein, in seinem Wesen widerspruchsvoll ist.

Man kommt weiter, wenn man bei der Charakteristik des Denkens
Skovorodas von der Erkenntnis ausgeht, daf er ein ,Dialektiker” ist.
Ja, ein ,Dialektiker“, — freilich nicht in unserem, dem gegenwirtigen Sinne
des Wortes, sondern in dem alten traditionellen Sinne, welcher aus der
antiken Philosophie stammt. Die ,dialektische“ Methode in diesem urspriing-
lichen Sinne des Wortcs hat zwei Grundgedanken: erstens die ,Antithetik®,

28



das Aufdedien der gegensitzlichen Bestimmungen in jedem wahren Sein,
und zweitens — das Prinzip der ,kreisenden“ Bewegung des Gedankens,
die Anerkennung des dynamischen Charakters des Denkens. Diese beiden
Elemente der ,dialektischen“ Methode — und zwar in einer Form, die etwa
an Philo, Proklus oder an manche Kirchenviter erinnert — finden wir ge?
rade bei Skovoroda sowohl in der Erorterung aller Einzelfragen als auch
der Grundprinzipien seiner Philosophie stark ausgeprigt und stark paradox
zugespitzt.

Man kann vor allem an drei Entwicklungslinien denken, die zu der ,Dia-
lektik“ Skovorodas hinfiihren: an die antike ,heidnische“ Philosophie, an die
Philosophie der Kirchenviter und an die westliche Mystik des Mittelalters
und der Neuzeit. In diesen drei Sphiren finden wir verschie®ne Formen
des dialektischen Denkens von dem ernsten auf das wahre Sein gerichteten
philosophischen Denken bis zu der harmlosen sprachlichen Spielerei.

Schon am Anfang der griechischen Philosophie steht Heraklit mit seinen
antithetischen Spriichen: ,Gott ist Nacht Tag, Winter Sommer, Krieg
Frieden, Sattheit Hunger“. — Vor allem im Platonismus bliiht das anti-
thetische Denken auf. Fiir Plato ist Vereinigung der Gegensitze ein wesent-
liches Moment der philosophischen Methode, Sein System der Grundkate-
gorien ist ein System von Gegensitzen, das Wahre Sein wird durch Vereini-
gung der gegensitzlichen Kategorien gekennzeichnet: der Identitdt und des
Anders-Seins, der Ruhe und Bewegung. Die Gegensitze sollen zugleich und
gemeinsam anerkannt werden (Evvaugdtepa). Die Vereinigung der Gegen-
sitze, ihre ,Verflechtung®, Gemeinsamkeit (wifiz, EOpwEi, xowovia,
1édekrg) ermobglicht erst das ideelle wahre Sein. antithetische Charak-
ter gehdért zum Wesen jedes Wesens. Die Analyse der Gegensatzpaare:
Einheit und Vielheit, Sein und Nichtsein ist das Thema des tiefsinnigsten
Werkes Platos — des ,Parmenides“. — Auch bei Aristoteles 13fit sich das In-
teresse fiir das Problem des Gegensatzes, der Antithetik, aufzeigen: die , Apore-
tik“, die Untersuchung der mannigfachen Bedeutung der Worte, (160 nooayig),
die Definitionen der Grundbegriffe — der Seele, der ,Energie“, des ,primus
motor*, Gottes, vor allem die groflartige Charakteristik des Grundgesetzes
des Weltgeschehens — der Bewegung — sind durchaus antithetisch gehalten.
— Zum entschiedenen Durchbruch des antithetischen Denkstils kommt es im
spiteren Platonismus, bei Philo, Plotin und Proklus. Bei Plotin sind simt-
liche Definitionen der Grundbegriffe antithetisch. Vom Einen bis zur Mate-
rie erstreckt sich die innere Antithetik des Seienden. Und Philo schreibt
(allerdings in einer Schrift, die Skovoroda nicht kennen konnte): ,das
Eine ist das aus zweien Gegenteilen Bestehende, so dafl, wenn es entzwei
geschnitten wird, die Gegenteile erkennbar werden ...“ — ,Ebenso sind
auch die Teile der Welt zweigeteilt und sich wechselseitig entgegengesetzt:
die Erde wird in Gebirge und Ebene geteilt, das Wasser in siifles und
salziges, ... ebenso auch die Atmossphire in Winter und Sommer, und
ebenso in Frithling und Herbst. Und hieraus setzte Heraklit seine Biicher

29



iiber die Natur zusammen ...“ — Wenn wir aber eine der Quellen der
Antithetik bei Skovoroda in der antiken Philosophie sehen wollen, so ist es
noch viel wahrscheinlicher, dafl ihn die Heilige Schrift zum antithetischen
Denken geleitet hat.

Skovoroda selbst weist einmal auf eine christliche Parallele zu sei-
nem antinomischen Stil hin — auf die Paulinischen Schriften. Nach einer
Gegeniiberstellung der ,Narrheit“ und der ,Weisheit“, die in jener Narr-
heit verborgen sei, heiflt es: ,das ist diejenige Narrheit, die Paulus im
Korintherbrief erwihnt.“ ,Was die anderen zu bitterster Verzweiflung
bringt, das erfreut Paulus. Hat er nicht ein diamantenes Herz?“ — Das
trifft zu, dafl die ,Antithetik® eines der charakteristischsten Merkmale des
Paulinischen literarischen Stils ist. Er fiihrt damit die Tradition der alt-
hebriischen Dichtung fort, die ganz auf Antithesen aufgebaut war, und die
nur insoweit bei Paulus eine andere Form erhilt, als die Antithetik keine
blof} duflerliche Stileigentiimlichkeit bei ihm mehr ist, die Antithesen bleiben
nicht ruhig nebeneinander stehen, sie werden miteinander wvereinigt, sie
gehen ineinander iiber, durchdringen einander. — ,Das Eine* wird der
»Vielheit“ gegeniibergestellt. Ein Gott — viele Menschen. Ein Christus —
viele Christen. Ein Adam — viele durch seine Schuld Verurteilte. ,, Wie nun
durch Eines Siinde die Verdammnis iiber alle Menschen gekommen ist, also
ist auch durch Eines Gerechtigkeit die Rechtfertigung des Lebens iiber alle
Menschen gekommen®. ,Denn gleich wie in Adam alle sterben, also werden
sie in Christo alle lebendig gemacht werden“. — Der dhristliche Glaube ist
iberhaupt in seinem Wesen paradox-antithetisch, denn seine Grunddogmen
sprechen gerade die Vereinigung der Gegensitze aus. So wurde die Siinde
zur Grundlage der Gnade: ,wo die Siinde michtig geworden ist, so ist doch
die Gnade viel michtiger geworden“. Die Siinde ist auf dem Gesetz be-
grindet: ,Wo das Gesetz fcht ist, da ist auch keine Ubertretung“. ,Das
Gesetz aber ist eben gekommen, auf daff die Siinde michtig wiirde“. Le-
ben und Tod sind fiir einen Christen zur Einheit verbunden: ,Wir tragen
allzeit das Sterben des Herrn Jesu an unserm Leibe, auf dafl auch das Leben
des Herrn Jesu an unserm Leibe offenbar werde. Darum wir, die wir leben,
werden immerdar in den Tod gegeben um Jesu willen, auf daf auch das
Leben Jesu offenbar werde an unserm sterblichen Fleische“. ,Denn dies
Verwesliche mufl anziehen die Unverweslichkeit und dies Sterbliche muf}
anziehen die Unsterblichkeit“. ,Es wird gesiet in Unehre und wird aufer-
stehen in Herrlichkeit. Es wird gesidet in Schwachheit und wird aufer-
stehen in Kraft“. — Die Tat Christi wird als innerlich paradox empfunden
und geschildert: ,geboren von einem Weibe und unter das Gesetz getan, auf
daf er die, so unter dem Gesetz waren, erldste“. ,,Ob er wohl reich ist, ward
er doch arm um euretwillen, auf dafl ihr durch seine Armut reich wiirdet“.
— Endlich ist das religitse Erlebnis, die innere Situation eines Christen,
ebenfalls widerspruchsvoll: ,Was toricht ist vor der Welt, das hat Gott
erwihlt, dafl er die Weisen zu Schanden mache; und was schwach ist vor

30



der Welt, das hat Gott erwihlt, dafl er zu Schanden mache, was stark ist;
und das Unedle vor der Welt und das Verachtete hat Gott erwihlt und
das da nichts ist, dal er zunichte mache, was etwas ist“. So leben die
Christen ,durch Ehre und Schande, durch bése Geriichte und gute Geriichte;
als die Verfiihrer und doch wahrhaftig; als die Unbekannten und doé
bekannt; als die Sterbenden, und siehe, wir leben; als die Geziichtigten und
doch nicht ertétet; als die Traurigen, aber allzeit frohlich; als die Armen,
aber die doch viele reich machen; als die nichts innehaben, und doch alles
besitzen®.

Auch unmittelbar werden wir bei der Lektiire Skovorodas an die Worte
Paulus’ erinnert, wenn Skovoroda ihn einfach paraphrasiert: ,es wird
gesdet verfault und wird auferstehen duftig; es wird gesiet d® Harte und
wird auferstehen das Zarte; es wird gesiet das Bittere und wird auferste-
hen das Siifle; es wird gesiet das Elementare und wird auferstehen das
Gottliche; es wird das Sinnlose und Blinde gesiet und wird das Allweise und
Scharfsichtige auferstehen“. Es ist bemerkenswert, dal wir auch in den
»Areopagitica“ eine ihnliche Stelle finden, wo der Verfasser iiber diejenigen
spricht, die die Vereinigung der Gegensitze lehren, und sagt ,im Sterblichen
miisse die Unsterblichkeit sein; im Unvollkommenen das Vollkommene; in
dem sich selbst Bewegenden die vom andeMn her bewegte Notwendigkeit;
die Kraft der Vollendung im Schwachen; Ewigkeit im Zeitlichen; Unver-
derblichkeit in dem von der Natur Bewegten; in zeitlicher Lust ewige
Dauer; und iiberhaupt in jedem das ihm Entgegengesetzte . . .*

Nicht zuletzt durch die ,Areopagitica® kommt_die Antithetik in die deut-
sche Mystik. Antithetische Formeln finden sich bei jedem der deutschen
Mystiker, und spiter mehren sich diese Formeln, so dal wir es bei Angelus
Silesius, ja auch schon bei Sebastian Frandk oft mit beinahe mechanisch
geprigten Miinzen zu tun haben ... Ebenso wie das mystische Erlebnis
selbst wird auch die Welt im ganzen antithetisch charakterisiert. So bei
Medhtild — die Seele:

In dem schdnen Licht ist sie blind in sich selber,
in der gréflten Blindheit sieht sie am klarsten,
in der gréfiten Klarheit, die hat sie in Gott,

ist sie in sich beides, lebend und tot.

Je linger sie tot ist, je frohlicher sie lebt. ..

Je reicher sie wird, je drmer sie ist...

Je mehr sie arbeitet, je sanfter sie ruht,

je mehr sie begreift, je stiller sie schweigt.

Bei den ,Klassikern“ der deutschen Mystik, bei Eckhart, Tauler und Suso,
wie auch bei ihren geistigen Verwandten, sind die antithetischen Formeln in
Fiille da, — auf solche antithetische Formeln hin werden die wichtigen und
zentralen Gedankenginge zugespitzt. So bei Edkhart: ,Wer von der Welt
am wenigsten besitzt, der besitzt von ihr am meisten. Niemandem gehort
die Welt so zu eigen, als wer die ganze Welt aufgegeben hat“. ,Der hochste

31



Gipfel der Erhdhung, der fillt gerade in den tiefsten Abgrund der Ernied-
rigung — — — Tiefe und Hohe ist eins“. ,Dein Unwissen ist nicht ein
Mangel, sondern deine hochste Vollkommenheit, und dein Leiden ist dein
hochstes Wirken“. Und bei Tauler sind: ,Gleich® und ,,Ungleich“ eins, man
solle ,,Friede in Unfriede suchen, Freude in Traurigkeit, Trost in Bitterkeit
— — — in Mannigfaltigkeit Einfalt“, ,Frieden in Unfrieden und Freud in
Leid“. Je tiefer, desto hoher; hoch und tief ist da eins; ,je tiefer desto hsher
und je weniger desto mehr“. — Suso entwidckelt einen Gedanken von dem
widerspruchsvollen Charakter des gottlichen Seins, auf welchen wir noch
zu sprechen kommen werden. Die theoretische Entfaltung derselben Idee in
theoretischer Form finden wir bei Cusanus: bei ihm wird die ,coincidentia
oppositorum® auch konkret angewendet sowohl auf das gottliche Sein selbst
(Gott ,incomprehensibiliter intelligibile“, ,,innominabiliter nominabile“) als
auch auf die Welt (,Deus creatus®, ,infinitas finita“).

Und in der Mystik der neueren Zeit entfaltet sich — wie schon gesagt — der
antithetische Stil zu voller Bliite. Nach S. Franck ist: ,Gottes Gesetz — leicht
und schwer“. ,Das Wort Gottes — Leben und Tod“. ,Nur der Wahnsinn
ist weise und die Unwissenheit weifl alles“. ,Die viel beten, beten am
wenigsten“. ,Der Wille des Menschen ist — — frei und gefangen“. ,Die Welt
steht mit sich selbst im Widerspruch“. ,Zwei widerwertige predicat/
Schwartze vnnd weyss/ bestehen inn einem ding vnd subjecto/ das zwayer
natur ist/ als der mensch ist tédtlich vnd vntédtlich“. Man kann in vielen
antithetischen Formeln Francks nicht ganz mit Unrecht nur Wortspielereien
sehen. — Und wenn V. Weigel eigentlich nur das Zusammenfallen der
Widerspriiche in Gott lehrt und eine Behauptung wie etwa die, daf} die
Welt in Gegensatzpaare zerfillt — (,Das Liecht vnd die Finsterniss. Die
Lieb Gottes/ vnd der Hass der Welt. Das Leben vnd der Todt. Das
gliuben vnd das nicht gliubey. Die Seligkeit vnd die Verdamniss“) — bei
ihm nur gelegentlich vorkommt, so finden sich dagegen in den Pseudo-
Weigelianischen Schriften Stellen wie etwa folgende: ,Auss der tiglichen
Erfahrung in der Zeit erkennen wir daf die contraria nothwendig seynd ad
perfectionem rerum®. ,Darumb kan aber keines ohn das ander seyn noch
bestehn/ das auch in dieser Zeit vnd Welt contraria bezeugen die Voll-
kommenheit der Dinge. Zeit ist alteritas vnd Ewigkeit ist unitas. Nun ist in
alteritate contrarietas, sonst mochte die Welt vnd Zeit nicht Welt vnd Zeit
seyn/ dieweil aber alteritas nicht seyn kann/ sine unitate sua, vnd man
muss Zeit vnd Ewigkeit zusammen nehmen/ so folget das in Ewigen vnd
Himlischen mit den zeitlichen leiblichen auch contradictoria seyn miissen/
doch hie gescheidet per rationem, dort geeiniget per mentem. In der Zeit
vnd Welt finden vnd haben wir: Sommer Winter. Hitz Kilte. Diirre Nisse.
Frewd Trawrigkeit. Lust Schmertzen. Tag Nadit. Reichthumb Armuth.
Siiles Sawres. Leben Todt. Schwir Leicht. Nahe Ferne. Hoch Niedrig.
Wahrheit Liigen vnd dergleichen/ wenn lauter Hitz vnd Sommer wer ohn
Kilt oder lauter Winter/ vnd Kilt ohne Sommer vnd Hitz so kéndte diese

32



Welt nicht bestehen®. Und zum Schluf8: ,In Summa diese zeitliche Welt wird
erhalten per contraria continetur et consistit in contrarijs — — —“ — Sehr
kompliziert ist die Lehre Bohmes, jedenfalls lehrt er den Kampf aller Dinge:
~Krieg“, ,Zank“, ,Streit“. ,Die Dinge — — — streitig/ denn jeder will
seinen gefafiten Weg gehen“. Das ist nicht zufillig, sondern notwendiger-
weise: ,Auch so mufl ein Widerwille seyn: dann ein heller und stiller Wille
ist wie ein Nichts/ und gebieret nichts — — —“ — Bei Angelus Silesius
wiederum tritt eine Unmenge antithetischer Formeln auf, die beinahe den
Lindruck eines kunstvollen kiinstlerischen Spiels hinterlassen: ,Das Sterben
macht Leben“, ,Gott stirbt und lebt in uns“, ,Gott ist das Kleinste und
Groflte“, ,Gott ist Finsternis und Licht®, ,Das vermégende Unvermdgen®,
»Die Zeit ist Ewigkeit“, ,Das Lamm und auch ein Lowe“, ,Ein®Riese und
auch ein Kind“, ,Die Demut steigt am hochsten®, ,Gewinn ist Verlust“
usf., usf. —

Mit Béhme und Angelus Silesius sind wir allerdings innerhalb des Ba-
rockzeitalters, und im Barockschrifttum gehort die Antithetik zu den Grund-
gesetzen des literarischen Stils. Wir brauchen nicht viele Beispiele aus der
weltlichen und geistlichen Dichtung des Barock anzufiihren. Ein Jiinger
Bohmes, Abraham von Franckenberg, hat das Grundgesetz der Welt so
formuliert:

Das Grofleste. wichset aus dem kleinsten,
dass Meiste. wird aufl dem Wenigsten.
Dafl. Héchste Kombt aus dem niedrigsten.
Dafl Leben aus dem Todt
Die Natur aufl GOTT.
Und wieder Zu Gott...

Allgemein gesprochen:

- Nichts ist in der gottlichen Weisheit entstanden,
Das nicht auch zugleich seinen Gegensatz gefunden.

Oder wie ein ,, weltlicher® Dichter (Hoffmannswaldau) singt:

Was ist die Welt? Ein Ball voll Unbestand,
da sich verkniipft Tod, Leben, Bau und Brand,
da Freud und Leid fast stets beisammen liegen,
und Ja und Nein einander recht bekriegen.

Oder wie ein Meister der antithetischen Paradoxie, der ,Fanatikus® Quiri-
nus Kuhlmann, Dichter der ,Himmlischen Liebeskiisse“ und des ,Kiihl-
psalters“, die er mit z.T. grotesken, z.T. wahrhaftig tiefen antitheti-
schen Formeln fiillt, ,,den Wechsel menschlicher Dinge* sieht:

Alles wechselt; alles liebet; alles scheinet was zu hassen:
Wer nur diesem nach wird denken/ wird die Menschen
Weiflheit fassen.

Vor allem fithrt unmittelbar zur dichterischen und religiésen Problematik
der Antithetik Skovorodas die Paradoxie der christlichen Existenz, die von

33



den Barockdichtern und -denkern wiedergegeben wird. Wenn schon Arnd
die achtzehn Gegensatzpaare aufzihlt, die die christliche Existenz kenn-
zeichnen: ,Ein jeder Christ ist zweifach®, so besingt Gottfried Arnold die
Antithetik der dhristlichen Existenz:

Ein Christ — ein Wunder

Ich lebe noch in dieser Welt,

Und bin doch schon zum Himmel aufgehoben.
Ich trag ein Joch, das mir gefillt,

Ich bin ein Engel, und kann Gott doch loben.
Ich heifl ein mangelhaftes Kind,

Und bin doch wert, denselben zu empfangen,
An dem man nichts als Heilig’s findt:

Ich hab ihn schon und mufl ihn doch verlangen.
Sein Kreuz wird leicht und doch auch schwer,
Nachdem ich so genau mit ihm vereinet:

Mein Herz ist voll und dennoch leer:

Voll Liebe, leer von dem, was ich beweinet. ..

Auch die schwibischen Zeitgenossen Skovorodas — Oetinger, von dem eine
direkte Entwicklungslinie zu Schelling, Hegel und Baader fiihrt, und Jo-
hann Michael Hahn kennen dieselben antithetisch-mystischen Motive, die
z. T. auf Béhme zuriickgehen. So besonders Oetinger, der von der doppelten
Wurzel von allem Seienden, von der Doppelheit der Grundprinzipien, von
dem Kampf, der ,der Grund aller Dinge“ sei, vom ,Widerspiel der Dinge“
spricht.

Und wenn ein moderner Dichter den mystischen Gottesbegriff dichterisch
gestalten will, so mufl er zu den antithetischen Formeln der Mystik zu-
riidkkehren:

Ich bin der Eine ynd bin Beide
ich bin der zeuger bin der schoss
ich bin der degen und die scheide
ich bin das opfer bin der stoss

ich bin die sicht und bin der seher
ich bin der bogen bin der bolz

ich bin der altar und der fleher
ich bin das feuer und das holz
ich bin der reiche bin der bare

ich bin das zeichen bin der sinn
ich bin der schatten bin der wahre
ich bin ein end und ein beginn

Skovoroda gehdrt zu diesem soeben von uns geschilderten geistigen Kom-
plex, zu der iiberriumlichen und iiberzeitlichen Einheit der antithetischen
Denker . .. Hier kénnen wir uns nur auf einige wenige Zitate beschrinken,
denn unser ganzes Buch soll unter anderem auch einen Beweis dieser These
erbringen.

Die Aufgabe der Erkenntnis besteht fiir Skovoroda nicht darin, das Seien-
de begrifflich zu erfassen, in Begriffen, die frei von inneren Widerspriichen,

34



klar und ,durchsichtig® wiren. Es ist nicht das Ziel der wahren Erkenntnis,
die einzelnen Momente des Seienden zu ,fixieren“ und als abstrakte, von der
jeweiligen Ganzheit des Seienden abgerissene Elemente festzustellen und zu
sbegreifen“. Die Aufgabe der Philosophie sieht er vielmehr darin, daf} sie
»das wahre Sein“ als solches erfaflt. Das wahre Sein lebt aber in Gegems
sitzen und Widerspriichen und aus ihnen heraus. Das Sein miifite notwen-
dig seine Lebendigkeit und Fiille verlieren, wire es moglich, das Wider-
spruchsvolle in seinem Charakter aufzuheben. Aus dieser Grundthese folgt
zunichst, dafl Skovoroda keine Begriffsbestimmungen, sondern Beschrei-
bungen, schwankende und mehrdeutige Symbolisierungen des Gedankens
kennt. In der Wirklichkeit wird von ihm jeweils das gesucht und heraus-
gehoben, was polar-gegensitzlich, widerspruchsvoll, miteinandér unverein-
bar, unversohnlich ist. Der ,antinomische“ Stil der Schriften Skovorodas ist
das Auffallendste an dem iufleren Gewande seiner Gedanken. Man mufl
sich wundern, dafl von den unzihligen Skovoroda-Lesern und -,Forschern“
erst V. Petrov ganz vor kurzem als erster darauf hingewiesen hat!

»In dieser ganzen Welt sind zwe: Welten, die eine Welt bilden: die
sichtbare und die unsichtbare Welt, die lebendige und die tote, die ganze und
die zerstorbare. Die cine Welt ist Gewand, die andere — Korper, diese —
Schatten, jene — Baum, diese — Materie, jen#f~ Hypostase, d. h. die Grund-
lage, die den materiellen Schmutz so enthilt, wie die Zeichnung die Farbe
trigt. Also: die Welt in der Welt ist die Ewigkeit in der Verginglichkeit,
Leben im Tode, Auferstehung im Schlafe, Licht in der Finsternis, in der
Liige — Wahrheit, im Weinen — Freude, in der Verzweiflung — Hoffnung*.
Schon hier sind zwei Reihen von Gegensitzen angddgutet — die in der Natur
und die im menschlichen Leben. Diese beiden Reihen betrachtet Skovoroda
auch niher. ,In der Natur findest du keinen Tag ohne Finsternis und Licht,
kein Jahr ohne Wirme und Kilte“. ,Mit der Nacht zugleich ist hier auch
der Morgen des Tages Gottes“. Die Gegensitze bilden alles in der Welt,
indem sie sich vereinigen, so ,bilden — — — die Nahrung — Hunger und
Sattheit, Winter und Sommer — die Friichte, Finsternis und Licht — den Tag,
Leben und Tod — jedes Geschépf“. — Genauso — im menschlichen Leben —
»du findest keinen Zustand, der nicht aus Bitterkeit und Siifle gemischt
wire ...“ ,Die Siifle ist die Belohnung der Bitterkeit, und die Bitterkeit —
die Mutter der Siifle“. ,Das Weinen fiilhrt zum Lachen, und das Lachen
verbirgt in sich das Weinen“. Auch die Werte des menschlichen Lebens sind
paradox — widerspruchsvoll: ,Die miirrische Weisheit, wie sehr sie auch nach
auflen hin unsichtbar sein mag, ist von innen her erhaben und prichtig“.
»In ein gemeines und finsteres Aufleres, wie in ein altes Gewand, ist die
Wahrheit eingehiillt, mit der verglichen ein jedes Kleinod nichtig ist. In
dieser Gemeinheit hat sich die gottliche Leiter auf die Strafle des niederen
Volkes herabgesenkt, um alle diejenigen, die ihre Sprossen betreten, zur
Hahe des gottlichen Verstindnisses emporzufiihren“. ,Hebe die Decke auf,
und du wirst sehen und dich iiberzeugen, dafl dieser Wahnsinn der weiseste

35



ist, und nur sich durch die Narrheit verdeckte®. ,Gliicklich ist, wem es
gelungen ist, im Rauhen das Zarte zu finden, im Bitteren — das Siifle, in der
Grausamkeit — Gnade, im Gifte — Nahrung, in der Wut — Geschmadk, im
Tode — Leben, in der Schmach — die Herrlichkeit®, ,im Toten — das Le-
bendige, in der Finsternis — Licht, wie einen Diamanten im Schmutz, wie die
Frau aus dem Evangelium eine Goldmiinze in Senfabfillen fand“, ,im
Harten — das Zarte, im Leeren — die Nahrung®. ,Siehst du das Bittere, aber
hier ist zugleich auch das Siifle. Fiihlst du die Arbeit, fiihle zugleich auch die
Ruhe. Bei deiner Nacht ist dort auch der Morgen des Tages Gottes“. Endlich
finden wir bei Skovoroda auch den allgemeinen Satz: ,So steht die Welt.
Ein Gegensatz hilft dem anderen“. Oder — wie Skovoroda es scherzhaft
schildert: ,Wo weniger Moosbeeren und Heidelbeeren sind, dort ist auch
weniger Skorbut, weniger Arzte — weniger Kranke, weniger Gold — weni-
ger Bediirfnisse, weniger Industrien — weniger Verschwendung, weniger
Wissenschaften — weniger Narren, weniger Rechte — weniger Frevel, weni-
ger Waffen — weniger Kriege, weniger Koche — weniger verdorbener
Geschmadk, weniger Ehre — weniger Angst, weniger Lust — weniger Trauer,
weniger Ruhm — weniger Schande, weniger Freunde — weniger Feinde,
weniger Gesundheit — weniger Leiden®.

Man kénnte ins Endlose dhnliche Zitate aus Skovorodas Werken anfiih-
ren. Sein ganzes Gedankensystem ist ja auf solchen Gegensitzen aufge-
baut. — Wir beschrinken uns hier auf wenige Beispiele.

Wenn wir oben einige Parallelen aus der Geschichte der antiken Philoso-
phie und der deutschen Mystik angefiihrt haben, so geschah dies nicht etwa
deshalb, weil wir eine Beeinflussung Skovorodas durch die Antike oder
durch die Mystik nachweisen wollten. Das wire ganz belanglos. Wir méch-
ten nur andeuten, was die Vertiefung der Gedanken Skovorodas etwa be-
deuten konnte. Skovorod@ hat die christliche Uberlieferung zweifellos
gekannt, und es unterliegt auch keinem Zweifel, dafl ihm manche mystischen
Schriften des Mittelalters und der Neuzeit bekannt waren. Daf8 er sich ihrer
Denk- und Schreibweise angeschlossen hat, kommt aber nicht nur in der
duferlichen Eigenart seiner Sprache und noch weniger in einer duflerlichen
Entlehnung der Gedanken zum Vorschein, — dieser Anschlufl an die mysti-
sche Literatur wire ohne innere Voraussetzungen nicht mdglich gewesen.
Diese inneren Voraussetzungen sind aber: einerseits die Verwandtschaft des
religiosen Erlebnisses, der religidsen Erfahrung Skovorodas mit denen der
deutschen und der kirchenviterlichen Mystik, und andererseits die innerlich
bedingte ,Anerkennung“ des mystischen literarischen Stils. Das mystische
Schrifttum ist ja vom Standpunkte der Mystiker selbst aus nur das Auflere,
das Gewand — oder gar die Verkleidung der verborgenen Innerlichkeit,
das Unvollstindige und Unvollkommene, das Unwesentliche und das auf
der ,Oberfliche“ Liegende, die ,,Anniherung® und der ,ungefihre“ Aus-
druck. Der blofle Ausdruckscharakter der Sprache ist in keiner anderen Art
des religiésen und philosophischen Schrifttums auch nur annihernd so stark

36



ausgeprigt wie gerade in der mystischen. Eben deswegen scheidet die Er-
forschung der duflerlichen Einfliisse beim Studium der mystischen Literatur
von vornherein aus. Die Ahnlichkeit der Ausdrucksmittel ist bei den My-
stikern ein Symptom der geistigen Gemeinsamkeit, der Zugehdrigkeit zu
einer — iiberrdumlichen und iiberzeitlichen — geistigen Einheit. Als eine
solche ,Symptomforschung® sollen die in diesem und in den weiteren
Kapiteln angefithrten ,Parallelen“ angesehen werden.

Auf einer neuen Grundlage entsteht die Antithetik des deutschen Idealis-
mus. Wir kénnen uns damit begniigen zu vermerken, dafl sich auch bei den
groflen Vertretern des deutschen Idealismus zahllose antithetische Formeln
finden lassen. Wie sehr erinnert in ihrem Stil die Antithetik hei Baader an
die Antithesen der deutschen Mystiker oder der Areopagitica: ,Siehe da den
Text zu aller Metaphysik — Inneres und Auflcres, sichtbare Oberfliche und
unsichtbarer Kern, Erscheinung und Wesen eines Dinges (Wirkung und
Ursache)!“

Auf einen Punkt mufl zum Schluf noch hingewiesen werden. Skovorodas
Antithetik entbehrt vielleicht einer theoretischen Begriindung, wie sie der
Platonismus, der Verfasser der Areopagitica oder Jakob Béhme sich bemiih-
ten ihr zu geben. Deshalb haben wir man#nal den Eindrudk, es gehe bei
Skovoroda nicht ganz mit rechten Dingen zu. Die antithetischen Formeln,
wie geistreich sie auch sein mogen (geistreich zu sein, ist aber kein Wesens-
merkmal des philosophisch oder religids tiefen und wahren Gedankens!),
sind eben nur ,Formeln“, Kleinmiinze des mystischen literarischen Stils.
Und nicht etwa deshalb, weil diese Formeln #u zahlreich wiren! Denn
Angelus Silesius vermochte doch seinen vielleicht nodh zahlreicheren Aphoris-
men die groflte religiose Wirkungskraft einzuatmen. Skovorodas Thesen
bleiben oft nebeneinander stehen, sie durchdringen einander nicht, gehen
vielmehr aneinander vorbei. Die Antithetik beschrinkt sich bei ihm oft auf
die blofle Anerkennung zweier verschiedener Seiten an ein und demselben
Daseienden. Statt Geheimnis des Widerspruchsvollen haben wir eine Banali-
tit vor uns (wie sie sich freilich nicht selten auch z.B. bei dem zitierten
Pseudo-Weigel finden liflt). Ein Gegensatz ist riumlich und zeitlich
vom anderen getrennt. Das heifit entweder liegt er riumlich aufler dem
Bereiche des anderen oder aber er geht dem anderen voran oder folgt ihm
nach. In der Welt kimpfen die Gegensitze — das soll heiflen: sie greifen
einander von auflen her an, sie ersetzen einander im Zeitverlaufe. Die
Dialektik aber in ihrer letzten Absicht will die Gegensitze aufdecken, die
eins sind, sie miteinander so verschmelzen, wie sie nur im ideellen Sein ver-
schmolzen sein konnen. Skovorodas Dialektik aber artet manchmal in einen
Dualismus aus. Die ,Coincidentia oppositorum® zerlegt und zersetzt, ,zer-
sprengt* oder ,dirimiert* sich — wie Hegel sagt —, ohne dafl diesem Aus-
cinander der Elemente eine totale Einheit vorherging. Darum ist auch die
Lehre von der durch das Spiel der Gegensitze bedingten Bewegung des
Scienden als Lehre von der zeitlich-riumlichen Entwicklung zu verstehen.

37



Zum mindesten liegt oft (nicht immer) die Moglichkeit einer zeitlich-rium-
lichen Interpretation vor. Nur in einigen Punkten seiner Philosophie: in der
Gotteslehre und in der Ethik bleibt Skovorodas Gedanke im echten Sinne
»dialektisch.

4. Kreis der Kreise

Dialektik kann sich nicht auf die Behauptung beschrinken, alles wahre Sein
vereinige in sich die gegensitzlichen Bestimmungen. Schon die Bezeichnun-
gen dieser Bestimmungen als ,gegensitzlich“ bedeuten, dafl sie irgendwie
»Stellung zueinander nehmen*, sich zueinander auf irgendeine Weise ver-
halten — indem sie miteinander kidmpfen oder sich miteinander vertragen,
»vereinigen®, ,aussthnen“. Sowohl die Formen des Kampfes als auch die
Arten der Aussshnung konnen sehr verschieden sein. Wohl am &ftesten
wird das feindliche oder friedliche Verhalten der Gegensitze zueinander als
irgendwelche Form der Bewegung bestimmt. Die Beschreibung des gegen-
seitigen Verhaltens der Gegensitze zueinander als einer ,Bewegung“ finden
wir in der Geschichte der Dialektik iiberall. Besonders verbreitet scheint
aber die Vorstellung von der kreisenden Bewegung: denn die kreisende Be-
wegung bringt das Obere nach unten und das Untere nach oben, verbindet
Anfang und Ende, in jedem Augenblick die Richtung verindernd kann sie
am besten zum Sinnbild der ewigen Dynamik werden . ..

Wenn wir nach der antiken Tradition suchen wollen, so finden wir schon
bei den Orphikern die kreisende Bewegung als Sinnbild alles Weltgeschehens,
die Vorstellung vom fortwihrenden Kreisen aller Kreaturen in einem
»Kreise des Werdens“ oder ,Kreise des Werdens und des Vergehens“
(wbxhog Tiig Yevéoews, m'mlog" 1dv yevéoewv xai @biocwv). Kreise der Ge-
burten, Kreis der Seele, die goldene Kette, Rad (tgoy6s) sind die Sinnbilder
dieses Weltgesetzes — denkt Heraklit nicht an dasselbe Gesetz, wenn er da-
von spricht, dafl ,im Kreise Anfang und Ende gemeinsam sind“? Das Welt-
geschehen ist fiir ihn ewige Verinderung, ein Ubergehen, ein Umschlagen
(uetonintewy) ins Andere und Riickkehr zum Anfangsstadium. ,Der Tod
der Seele ist — zu Wasser werden, der Tod des Wassers ist — zur Erde zu
werden, aber aus der Erde wird Wasser, aus dem Wasser — die Seele.”
Denn ,der Weg hinauf“ und ,der Weg hinunter“ sind ein und dasselbe. —
Und der Pythagorier Alkmeon will das Problem des Kreislaufes zum
Hauptproblem des Menschen machen — ,die Menschen gehen darum zu
Grunde, weil sie das Ende mit dem Anfang zu verbinden nicht imstande
sind“. — Seit Plato gesellen sich neue Probleme hinzu. Das Wesen des Seelen-
lebens sieht Plato, von dem dynamischen Charakter des Seelischen ausge-
hend, in der kreisenden Bewegung. So bewegt sich die individuelle Seele —
»sie kreist, aber kreisend bewegt sich auch die Weltseele; in der Kosmologie
Platos verbindet sich die Vorstellung von der Kreisbewegung der Seele mit

38



der natiirlichen Vorstellung der Kreisbewegung aller Gestirne. Der Kreis
ist aber auch Symbol Gottes; denn in ihm sind Anfang und Ende dasselbe.
— Die Vorstellung Platos lebt selbstverstindlich in der Psychologie und
Naturphilosophie der Platoniker auf. Bei Philo bildet die kreisende Bewe-
gung die Grundlage aller Prozesse in der Welt: im Kreise bewegen sich”
die ,Quintessenz“, der Himmel und die individuelle Seele: ,Indem Gott
die Arten unsterblich machte und sie der Ewigkeit teilhaftig werden lieS3,
wollte er, dafl die Natur sich in einem Kreislaufe bewege“. — Bei Plotin
bildet die kreisende Bewegung der verschiedenen Seinssphiren einen ,gott-
lichen Reigen“ um das Zentrum, um das , Eine® herum: ,Wir blicken nicht
immer auf das Zentrum, aber wenn wir auf dasselbe blicken, dann winkt
uns das Ziel und die Ruhe und wir dissonieren nicht mehr mit Bm, indem
wir in Wahrheit einen gottbegeisterten Reigen um es herum auffiihren. In
diesem Reigen schaut der Geist die Quelle des Lebens, die Quelle des In-
tellekts, das Prinzip des Seienden, den Grund des Guten, die Wurzel der
Seele”.

Bei Proklus endlich wird die platonische Antithetik zu einer universellen
Methode. Jeder Gedanke, ja jedes Sein iiberhaupt — ,bleibt bei sich“
(nov), BragEig), »geht aus sich selbst heraus® (gpdodog), ,kehrt zu sich selbst
zuriick (2movtpoqn). »Alles, was durch etwts geboren ist, bleibt bei ihm
und zugleich geht es von ihm aus®. ,Alles, was von etwas ausgegangen ist,
kehrt zuriick, hat die Energie des Kreises. Es kehrt zu dem zuriick, wovon
es ausgegangen ist, auf solche Weise den Anfang mit dem Ende verbindend®.
»Die Enden aller géttlichen Emanationen gleichenghren eigenen Anfingen,
indem sie die Riikkehr zum Anfang des anfang-gund endlosen Kreises
vollziehen®.

Der ,Geschichtsphilosophie“ des Christentums liegt ein Kreisschema zu-
grunde oder mindestens lassen sich die christlichen Vorstellungen der Welt-
geschichte zu einem Kreisschema ordnen: die Menschheit geht — vom Siin-
denfall angefangen — durch Siinde, Gesetz, Verdammnis, Tod hindurch
einen Weg nach unten; durch Christus vollzieht sich eine Umkehr dieser Be-
wegung — der Mensch kehrt zu Gott zuriick. — Was aber die hiretische
Gnosis betrifft, so ist die Vorstellung von der kreisenden Bewegung in ihr
ganz offen ausgesprochen. Interessant ist dabei, daff oft die Schlange zum
Symbol dieser Kreisbewegung wird (,,Ophiten).

Die mannigfachen Vorstellungen von der kreisenden Bewegung auch bei
den Kirchenvitern gehen auf den Platonismus zuriick. Die Vorstellungen
des Platonismus kreuzen sich aber mit der christlichen Vorstellung von Gott
als Anfang und Ende aller Dinge (etwa Hebr. 3,7). Wenn Gregor von Nyssa
spiter gewisse Bedenken gegen den Gebrauch des Sinnbildes des Kreises
Guflerte, da man dabei eine ,unbegrenzte Substanz mit einer umschriebenen
Figur vergleiche“, so war dieses Sinnbild schon damals allgemein verbreitet:
fir Clemens von Alexandrien ist die Welt ,Kreis aller Krifte, in dem
Christus A und O“ sei; und der Grundgedanke des Origenes von der

39



»Wiederbringung aller Dinge“ (dnoxatdotactg andviwv) legt doch dem
Weltgeschehen ein Kreisgeschehen zugrunde. — Zu einer weiteren Verbrei-
tung verhalfen diesem Sinnbild die auf Proklus fuflenden ,Areopagitica“.
»Jede gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt von oben, indem
es vom Vater des Lichtes herabsteigt. Aber jedes Hervortreten der vom
Vater erregten Lichtstrahlung, welche giitig verliehen zu uns dringt, fiihrt
auch hinwieder als eine in Eins gestaltete Kraft aufwirts und vereinfacht
uns und wendet uns wieder zur Einheit des Vaters, der vereinigt, und zu
seiner vergottenden Einfachheit zuriick. Denn aus ihm und zu ihm hin ist
alles, wie das heilige Wort sagt“. Und wie das Sein der Welt eine kreis-
formige Bewegung ist, so ist es auch das Leben und Erkennen des Menschen,
in seiner hdchsten Vollendung — in seiner Einheit mit Gott. Das Aufsteigen
der Seele ist ihr ,Schraubengang®, eine spiralférmige Bewegung, dagegen
ist die Stufe der erreichten Vereinigung mit Gott die kreisformige Bewe-
gung. ,Dabei zeigt die gottliche Liebe auch besonders deutlich ihre Endlosig-
keit, wie ein ewiger Kreis, um das Gute, aus dem Guten, im Guten und zum
Guten in umirrendem Umschwunge sich herumbewegend und in demselben
immer und in derselben Art vorgehend, bleibend, riickkehrend ...“ Daraus
leitet sich auch die Vorstellung von den englischen ,Reigen“, die Auslassun-
gen iiber die Symbolisierung der Engel durch ,Rider“ usf. her. Wenn Gott
der Anfang und das Ende ist, so ist er zugleich auch der Mittelpunkt des
Kreises, den alle Kreaturen bilden: ,Die ganze (Gottheit) wird von jedem
der Teilnehmenden empfangen, und doch von keinem an keinem Teile; so
wie der Punkt in der Mitte des Kreises, von allen im Kreise befindlichen
Radien“. Der Kreis mit seinen im Zentrum zusammenlaufenden Radien ist
cin Bild dafiir, wie alles im gottlichen Wesen vorausbesteht und geeint ist.
Von Pseudo-Dionysius iibernimmt die Mystik des Mittelalters und der
Neuzeit das Sinnbild der Kr@isbewegung. Die ganze Natur geht von Gott
aus und kehrt zu ihm wieder zuriick in ,,De divisione naturae“ von Johan-
nes Scotus Eriugena. Das ,Rad“ ist ein beliebtes Sinnbild bei Hildegard von
Bingen. Das Sinnbild treffen wir auch bei Bernhard, Bonaventura und bei
Thomas von Aquin. Bei Eckhart hat ,die liebende Seele“ ,einen Kreis
umzulaufen“. Die kreisende Bewegung der Seele finden wir auch bei Suso.
Suso hat auch eine schematische Darstellung der ganzen Kreisbewegung der
Welt von Gott aus und wieder zu Gott zuriick hinterlassen. Bei ihm ist der
Kreis auch ein Gleichnis Gottes: ein Vergleich, der bei Alanus ab Insulis und
noch frither im ,Liber XXIV philosophorum“ zu finden ist: ,Deus est
sphaera intelligibilis, cuius centrum ubique, circumferentia nusquam®. Das
ist ein Satz, den Skovoroda zitiert und mit den Worten einfiihrt: ,Erinnert
euch des Spruches der alten Philosophen .. .“ Fiir Suso ist Gott Anfang und
Ende aller Dinge: ,Er ist allzumal in allen Dingen und allzumal aufler
allen Dingen — — — Gott ist wie ein kreisformiges Rad, dessen Mittelpunkt
allenthalben ist und sein Umkreis nirgends“. Cusanus spricht von Gott als
»unendlichem Kreis“, ,unendlicher Kugel“. — Das Bild des Kreises ging auch

40



durch die Philosophie der Renaissance hindurch: etwa Pico und Bruno
haben es. In der Mystik der neueren Zeit taucht es selbstverstindlich von
neuem wieder auf. Bei V. Weigel: ,et sicut in centro omnes lineae simul et
simul sunt unum, item in aeternitate omnia tempora unum tempus . ..“ Und
vor allem bei Jakob B&hme. Besonders unterstreicht Bohme, dafl das
»Drehen®, die kreisende Bewegung keinesfalls nur ein Symbol der hdchsten
Titigkeit des Geistes, sondern zugleich auch ein Symbol fiir die Unruhe und
Qual der von Gott getrennten Welt ist — ,Weil er aber nicht Ruhe findet/
und von unten immer mehr also gebohren wird/ so wird er wie ein drehend
Radt/ welches sich dngstlich und erschrecklich drehet ... ,Weil aber allda
keine Ruhe ist/ und das drehende Radt also geschwinde gela;t/ wie ein
schneller Gedandke/ denn der Stachel treibts so geschwinde ...“ ,Als er
dann nicht fliechen kan/ auch nicht iiber sich steigen/ so wird er drehend als
ein Radt ...“ Bohme spricht von einem ,Rad der Natur“. Aber zugleich
wird auch Gott durch das Rad symbolisiert: ,, Also ist das Wesen der Gott-
heit an allen Enden und Orten in der Tiefe des Ungrundes/ gleich als ein
Radt oder Auge/ da der Anfang immer dasEnde hat/ . ..“ Kein Wunder, daf§
dieses bei Bohme so zentrale Bild in mannigfacher Art bei seiner Nachfolge
erscheint. So sieht Comenius die Welt im gagzen und Gott als ein System
sich bewegender Kreise und Rider. Im ,Centrum Securitatis® entwickelt
er den ausfithrlichen Vergleich der Welt mit einem Kreis, nachdem er den
Kreis in Zentrum, Peripherie und Radien zerlegt hat. Comenius erinnert
sich auch der Worte eines ,Philosophen“: ,Deus est circulus, cujus centrum
est ubique, et circumferentia nusquam®. Auch die ader des Ezechiel werden
bei ihm besprochen. Der Kreis, ohne Anfang und &hne Ende, erscheint in
verschiedenen Variationen auch bei Abraham von Franckenberg. Auch
Angelus Silesius spricht in diesem Bilde: die Seele des Menschen ist ihm
»ein Rad, das aus sich selbsten liuft und keine Ruhe hat“. ,Der Liebe Mit-
telpunkt ist Gott und auch ihr Kreis“. ,Gott ist mein Mittelpunkt, wenn ich
ihn in mir schlieffe: mein Umkreis dann, wenn ich aus Lieb in ihn zerfliefle“.
Er besingt die Ewigkeit:

Die Ewigkeit ist wie ein Kreis,

der in sich selber gehet;

wie eine Schlange, die mit Fleifl

auf sich gewunden stehet;

ist wie ein Rad, das fort und fort

um seine Well sich schwinget,

und doch nicht einen Ruck zum Port

so lang sie wihret, bringet. ..
Oetinger leitet die kreisende Bewegung aus seinem universellen Prinzip des
»Kampfes aller Dinge“ ab und stiitzt sich auf die entsprechenden Sinnbilder
der Heiligen Schrift. — Der jiingere Zeitgenosse Skovorodas, J. M. Hahn,
folgt in der ausgiebigen Verwertung des Sinnbildes des Kreises Bohme.

Auch bei Skovoroda bleiben die Gegensitze nicht unbeweglich nebenein-

ander bestehen: sie bewegen sich in bezug aufeinander. Aber nicht eine ge-

41



radlinige Bewegung nach vorwirts oder eine spiralformige, die zugleich
Bewegung im Kreise und nach vorwirts ist, schwebt Skovoroda dabei vor.
Fiir ihn ist die Bewegung der Gegensitze, die — wie wir gesehen haben —
alles fiillen, vielmehr eine Bewegung ,im Kreise“. Die Form der ,dialek-
tischen Bewegung“ sieht Skovoroda in einem auf seinen Anfang zuriick-
greifenden, zu sich selbst zuriickkehrenden Kreise.

Indem sich die Gegensitze aufeinander beziehen, konstruieren sie eine
»Triade“, die durch die Gegensitze selber und durch ihr Zueinander-
sich-Verhalten gebildet wird. Die Gegensitze verschwinden nicht in der Be-
wegung; denn damit wiirde auch die Bewegung selbst aufgehoben werden.
Indem sie aber bestehen bleiben, stehen sie beide als zwei Grundprinzipien
der Welt neben einem dritten, welches die Vereinigung beider ist.

Wir haben schon oben darauf hingewiesen, dafl Skovoroda die innere
Antithetik des wahren Seins oft riumlich-zeitlich interpretiert. Die beiden
Antithesen seien riumlich-zeitlich auseinanderliegende Prinzipien, Krifte,
Micdhte . . . Eine riumlich-zeitliche Interpretation gibt er zuweilen auch dem
Prinzip der Vereinigung der Gegensitze, das heifit: dem Prinzip der Bewe-
gung. ,Der Kreis“ ist ein riumlicher oder — und vor allem — ein ,zeitlicher®
Kreis: Riikkehr im zeitlichen Verlaufe des Weltgeschehens zu ,Demselben*,
»Gleichen“, ,Urspriinglichen“ usf. Die kreisende Bewegung ist damit ein
Weltgesetz der Riickkehr, der Wiederkehr! Die Bewegung kehrt immer zu
einem der Grundprinzipien der Welt, zum ,Anfang®, zuriik. Damit wird
der Ausgangspunkt der dualistischen Weltanschauung Skovorodas stark
unterstrichen: eines der Grundprinzipien erhilt eine gewisse Vorzugsstel-
lung, einen Vorrang, ein Vorrecht vor den anderen. Durch mannigfaltige
Wertpridikate wird dieser Unterschied gekennzeichnet: Der Dualismus der
Weltanschauung wird zu einem Wertdualismus, zu einer religios gefirbten
Lehre vom Kampf zwischen ¥em ,guten* und ,bdsen“ Prinzip, vom
»Streit des ,Lichtes und der ,Finsternis® usf.

Dieser innere Kampf zerreifit nicht nur die Welt im ganzen, sondern er
ist zugleich auch das Gesetz des Lebens jedes Einzelteiles der Welt.

Es liegt in der ganzen Art von Skovorodas Denken, daff das Prinzip der
Bewegung, der Vereinigung der Gegensitze in mannigfaltigen Symbolen,
Sinnbildern veranschaulicht wird. Aber nicht nur in der Art von Skovoro-
das Denken ist das begriindet. Die Vielfalt der Symbole, die er fiir das
Prinzip der kreisenden Bewegung findet, ist auch auf die Vielfalt dieses
~Kreisens“ selbst zuriickzufithren. Skovoroda fiihlt vielleicht, daf} die rein
dynamische Charakteristik der ,kreisenden Bewegung® sein Weltbild zu
relativieren droht. Er will deshalb diesem Grundprinzip seiner Philosophie
cine Form geben, die sowohl eine dynamische als auch eine statische Inter-
pretation zulifit. Das oberste Prinzip, das Prinzip der Uberwindung der
Gegensitze, wird dadurch in seinem Wesen selbst wieder ,antithetisch“.
Wenn diese Konsequenz, mit welcher die antithetische Weltanschauung bei
Skovoroda durchgehalten wird, auch zuweilen naiv und primitiv wirkt, so

42



bleibt diese Weltanschauung doch in ihrer Einheitlichkeit groflartig, wie das
Primitive es oft ist.

Zwei antithetische Prinzipien vereinigen sich in einem dritten und zu
cinem dritten. ,Damit aus den zweien ein Wesen bildenden Wesen kein Ge-
misch entstehe und daraus der Gotzenglaube, hat der Schépfer zwischen
dem Licht seiner Herrlichkeit und der Finsternis unseres Leibes geschieden,
zwischen der Wahrheit und dem erscheinenden stofflichen Schatten ...
Damit aber kein Streit entstehe, der die Dyas der zu einer Einheit zusam-
mengefiigten Wesen zerreifit, hat er aus der Finsternis und aus dem Licht, aus
dem Morgen und dem Abend einen Tag gemacht ... Diesen Tag hat Gott
aus den entgegengesetzten Naturen geschaffen: aus der bdsen und der guten,
aus der vergiinglichen und unverginglichen, aus dem Hunger und der Satt-
heit, aus dem Weinen und der Freude in einer unverschmelzlichen Vereini-
gung. Zwischen den gemeinen und den himmlischen Gewissern ist verbin-
dend und trennend zugleich der ewige Himmel befestigt®.

Fiir diese Lehre von der Vereinigung der Gegensitze verwendet Skovo-
roda mannigfache Ausdrucksformen.

Ein schon oben angefiihrtes Zitat hat eben diesen Sinn: ,Es wird gesiet,
verfault und wird auferstehen duftig; es wir gesiet das Harte und wird
auferstehen das Zarte; es wird gesdet das Bittere, und wird auferstehen das
Siifle; es wird gesdet das Elementare, und wird auferstehen das Géttliche;
es wird das Sinnlose und Blinde gesiet und wird das Allweise und Scharf-
sichtige auferstehen“. Durch die ,, Auferstehung“ werden die Gegensitze im
Auferstandenen zu einer Einheit verbunden — im ,Jritten®. Und das Bild
des ,Morgens“ und ,Abends“ schliefit auch schon in dn Gegensatzgliedern
die Bewegung in sich — ,Der Morgen und der Abend ... fiibren irgendwo-
hin“. ,Der Anfang“ — ,endet, indem er anfingt und fingt an, indem er
endet, verdirbt, indem er gebiert, gebiert, indem er verdirbt, durch die
Gegensitze das Gegensitzliche heilend und durch das Feindliche allweise
das Feindliche unterstiitzend“.

Die Vereinigung der entgegengesetzten Prinzipien zu einer Einheit ist
auch eine ,Riidkkehr®. Alles in der Welt kehrt zu sich selbst zuriick: ,Der
erste und der letzte Punkt ist dasselbe, und wo (die Bewegung) angefangen
hat, dort endet (sie) auch“. Die menschliche Seele kehrt zu Gott zuriick,
,nach Hause“. So auch die Materie — die wieder ,zum bildlosen Schmutz*
wird. Ja, auch die ganze Kreatur: ,wenn das ganze Gemisch der Geschdpfe
aus der gottlichen Quelle flieffit, so wird es auch zu demjenigen zuriick-
kehren, der Anfang und Ende ist und uns ... vom Tode zum Leben, von
der Erde zum Himmel fithren soll“. , Alles kehrt zuriick zu seinem anfang-
losen Ende wie in einem Ring — und zum anfanglosen Anfang“. Die
Eschatologie Skovorodas ist auf diesen Vorstellungen aufgebaut.

Die Symbole, in welchen Skovoroda diesen Gedanken ausdriickt, sind
folgende:

1. Das erste Bild ist ein Dreieck oder ein Winkel. — ,Eins ist drei, ich

43



sche drei und doch sind (diese) drei eins“. ,Eins und zwei und drei sind
dasselbe“. ,Dreiheit in der Einheit und Einheit in der Dreiheit sind aber
unmdglich, wenn das nicht die Einheit ist“.

2. Das zweite Symbol der Vereinigung der Gegensitze ist der Kreis.
»Wohlgerundet ist die Wahrheit, wie ein ewiger Bogen“. ,Der Kreis ist die
urspriingliche Figur, der Vater der Quadrate, der Vierecke und unzihliger
anderer ...“ Im Kreise sind ,Anfang und Ende eins“. ,Im Ring — — — —
ist das Erste und das Letzte ein und dasselbe, und wo es anfingt, da endet
es auch“. Darum ist ,das Rad — ein Sinnbild, welches in sich das unendliche
Rad der Ewigkeit Gottes schliefit und ist wie die Erde, die sich an dieses
anschmiegt®. Im Kreise ,,verschliefit sich das Himmlische im Irdischen, das
Unvergingliche im Verginglichen®.

3. Als Symbole des Kreises (Symbole des Symbols!) treten alle mdglichen
runden Gegenstinde auf. ,Was ist ein Ring? Zirkel, Rad, Ewigkeit“. Es
kommen vor ,die Ketten“, ,die Kugel, die aus mehreren Kreisen — wie aus
Ridern — besteht“. ,Eine Schiissel ist ein groferer Teil der Kugel als ein
Teller und ein Teller ein grofierer als ein Reifen. — Die Kugel treffen wir
in diesem Sinne schon bei Proklus und Cusanus. — ,Brot“, ,Miinze®,
»Weintrauben und Gartenfriichte*, ,Krone“, ,Halsschmuck®, ,Apfel®,
»Sonne“, das alles sind Symbole des Kreises. ,Ist da ein Miihlstein nicht
auch ein Ring?“ Wie iiber sich selbst spottend, mit echt ukrainischem Humor,
zihlt Skovoroda allerlei Gegenstinde auf: ,Da hat auch der Dritte“ — von
den Gesprichspersonen — ,angefangen, dieselben Krummhélzer und Reifen
zu biegen. Mir scheint, daf} ihr bald auf Rechnung eurer Rider auch die
Siebe, die Schiissel, die Brote, das ungesiuerte Brot, Pfannkuchen samt
Tellern, Eiern, Léffeln und Niissen und sonstigem Zeug stellen werdet — — —
Tut noch die Erbsen und Bohnen und die Regentropfen dazu. In der Bibel,
glaube ich, findet man das all&. Vergeflt auch die Friichte aus den Girten
Salomons und Jonas, Kiirbis und Wassermelonen, nicht!“

4, Ein weiteres und duflerst wichtiges Symbol des Kreises ist fiir Skovo-
roda die Schlange. ,,Wenn sie hingt, zu einem Ring gewunden, so ist sie ein
Symbol der Ewigkeit“. Die Schlange, die in ihrem Rachen den Schwanz
hilt, gibt zu erkennen, dafl der endlose Anfang, das anfanglose Ende, endet,
indem er anfingt, und anfingt, indem es endet“. Denn die Schlange ,ist
schlau und windet sich zu einem Ringe, so dafl man nicht sehen kann, wohin
sie will, wenn man ihr Haupt nicht entdeckt. So auch die Ewigkeit, sie ist
iiberall und nirgends, weil sie unsichtbar ist, ihre Hypostase verbergend®.

5. Ein weiteres Symbol des Kreises ist endlich auch der Samen, der Kern.
Dieses Symbol fithrt uns zu den metaphysischen Problemen hin (siehe un-
ten). , Die ganze Welt verschliefit sich wie ein schoner blithender Baum in
seinem Kern und erscheint daraus“. ,Wenn ein Korn auf dem Felde ver-
fault, kommt neues Griin aus thm heraus, und das Verfaulen des Alten ist
zugleich auch die Geburt des Neuen, damit dort, wo der Verfall ist, auch
die Erncuerung wire“.

44



In neuerer Zeit hat diese Kreissymbolik ihre Wiedergeburt im deutschen
Idealismus gefeiert. Nicht nur bei Baader, der von dem ,Ganzen der Natur-
erscheinungen in ihren stets ... sich kreisend wiederholenden Reihen
spricht, sondern auch bei Schelling: ,Jenes urspriingliche, notwendige und
bleibende Leben steigt also wohl vom Untersten zum Hochsten auf, aber
angekommen in diesem geht es unmittelbar auf den Anfang zuriick, um von
diesem wieder aufzusteigen“. Es sei .,ein ewig in sich selbst kreisendes
Leben . . ., eine Art von Zirkel —, ein unablissiges Rad, eine nie stillstehende
rotatorische Bewegung — — Auch der Begriff des Anfangs, wie der des
Endes, hebt sich in diesem Umlauf wieder auf“. Und ebenso bei Hegel, fiir
welchen das individuelle Leben, Substanz, Wahrheit, Wissenschaft alles
~Kreise“ sind, da jedes sein Ende, sein Ziel und seine Vorauletzungen,
seinen Anfang in sich enthilt. ,Der Begriff des Gesetzes ist Riickkehr in sich
selbst, sich zum Gegenstand machen; also ist das Fortschreiten kein Unbe-
stimmtes ins Unendliche, sondern es ist ein Zweck da, nimlich die Riickkehr
in sich selber. Also ist auch ein gewisser Kreislauf da, der Geist sucht sich
selbst“. Die kreisende Bewegung ist auch fiir die Romantiker das Wesen des
Weltgeschehens: ,Dem Weisen verstummt das dumpfe verworrene Getdse
der Zeitlichkeit, er vernimmt den Gang der ewigen Naturgesetze, die Klei-
dung fillt von der Endlichkeit ab und er sie# mit anbetendem Schauer die
unendlichen Krifte durcheinander weben und die Rider in ewigem Schwung
sich drehen®. (Tieck)

Und auch in der modernen dichterischen Umformung der mystischen
Symbolik bei R. M. Rilke finden wir wieder dasselbe Bild:

Ich lebe mein Leben in wachsenden Ringen,
die sich iiber die Dinge ziehn —

Ich kreise um Gott, um den uralten Turm,
und ich kreise jahrtausendlang — —

Du bist ein Rad, an dem ich stehe:
von deinen vielen dunklen Achsen
wird immer wieder eine schwer

und dreht sich niher zu mir her,

und meine willigen Werke wachsen
von Wiederkehr zu Wiederkehr — —

5. Alles Vergingliche ist nur ein Gleichnis

Mit seiner ,Dialektik“ verbindet Skovoroda noch einen anderen Zug, der
zunichst nur duflerlich zu sein scheint, der aber in Wirklichkeit genauso
wesentlich fiir seine Weltanschauung ist, wie sein Bestreben, das wahre Sein
durch gegensitzliche Bestimmungen zu kennzeichnen. Kein Zufall ist es,
da8 wir denselben Zug im antiken Platonismus, bei den Kirchenvitern und
in der Mystik des Mittelalters und des Barodk, also bei Vertretern der drei

45



Geistesrichtungen, denen Skovoroda sonst verwandt ist, finden. Wir meinen
die ,,Symbolik“ Skovorodas.

Das Eigenartige im Stil seiner Werke besteht im stindigen Zuriickgreifen
auf das Konkrete — auf das Konkrete in Leben, Kunst, religidser Tradition
— um das Allgemeine dadurch zu vélliger Klarheit zu bringen. Fiir uns ist
es freilich oft keine Klarheit, sondern eher ein Hindernis fiir das Verstindnis,
denn die Symbole erschlieflen den jeweils versinnbildlichten Inhalt nie voll-
kommen eindeutig. Dafl ein Symbol einer Auslegung, einer Interpretation
des durch es Symbolisierten immer bedarf, das ist aber Skovorodas Mei-
nung nach gerade ein Vorzug der symbolischen Erkenntnis. Man dringt
tiefer ein, wenn man das Gegebene nicht bloff passiv aufnimmt, sondern aus
sich selbst heraus erginzt und beleuchtet ... (Auf die ,Erkenntnistheorie®
Skovorodas werden wir noch ausfiihrlicher zu sprechen kommen.)

Der philosophische Stil Skovorodas beruht auf einer eigentiimlichen Riick-
entwicklung der begrifflichen Form des Philosophierens zu einer lebendigen
symbolischen Form, auf einer Riidtkehr von der begrifflichen zu der an-
schaulichen Bedeutung der Worte. Skovoroda verwertet den Wortschatz
der Philosophie fiir seine Zwecke — dabei werden die Begriffe zu Symbolen.
Wie bei den ,,Vorsokratikern“ unter den bildlichen Ausdriicken (,Wasser*,
~Feuer®, ,&nepov®, ,Aixn“, usf.) die Begriffe wie im Keime schlummerten,
so sind auch bei Skovoroda die Begriffe unter der Fiille der Gleichnisse und
Symbole verborgen, wie wir schon bei der Analyse seiner Dialektik gesehen
haben. Wic bei den Vorsokratikern hat auch bei Skovoroda jedes Symbol
nicht eine bestimmte, ,fixierte“, feste Bedeutung in einem scharf umgrenzten
Bereich, sondern enthilt eine Mannigfaltigkeit von Bedeutungen in sich,
deren Geltungsbereiche teils aneinander grenzen, teils weit auseinander
liegen ... Die symbolischen Strukturen leben hier ihr volles Leben und ha-
ben die Tendenz, alles Begriffliche, Exakte, ,Trockene“ in sich einzube-
ziehen. Skovoroda ist kein ,ukrainischer Sokrates“, wie er ofter (ohne
Grund!) genannt wurde, sondern eher ein ukrainischer Vorsokratiker, der
aber im Besitze des ganzen begrifflichen Instrumentariums der nachsokrati-
schen Philosophie ist, und der sich dieser ganzen komplizierten Apparatur,
diesen Werkzeugen des Denkens gegeniiber gewissermaflen wie ein Kind
verhilt, mit ihnen spielt und aus ihnen — statt begrifflicher Konstruktionen
— symbolische Bauten errichtet, die freilich nicht sinn- und gedankenlos
sind.

Aber nicht nur die Begriffe besitzen bei Skovoroda eine symbolische Funk-
tion. Auch die Einzeltatsachen — vor allem die geschichtlichen oder als
geschichtlich iiberlieferten — z. B. alle Tatsachen der biblischen Geschichte,
aber auch jedes konkrete Sein, die ganze Welt samt allen lebenden Wesen
und toten Gegenstinden, samt Naturerscheinungen und Kulturprodukten
wird sinnbildlich verwendet und interpretiert.

Skovoroda beruft sich auf die Tradition der alten ,, Weisen“. ,Die Wahr-
heit prangte dem scharfen Auge der Weisen nicht von weitem — wie sie der

46



gemeine Verstand sieht — sondern erschien klar wie im Spiegel; und lebendig
ihr lebendiges Bild sehend, haben sie es mit verschiedenen verginglichen
Gestalten verglichen. Keine Farben stellen eine Rose, eine Narzisse, eine
Lilie so lebendig dar, wie bei ihnen die unsichtbare gottliche Wahrheit,
wohlgestaltet durch den Schatten der himmlischen und irdischen Bilder
abgebildet wird. Daraus sind geboren: hieroglyphica, emblemata, symbola,
Mysterien, Parabeln, Fabeln, Gleichnisse, Sprichworte . ..“ An einer anderen
Stelle spricht Skovoroda noch von den ,Wunderzeichen, Wappen, Siegeln®.
Nicht nur der Unterschied zwischen dem ,weisen“ und dem ,gemeinen“
Verstande spielt hier eine Rolle. Alles in der Welt ist doppelseitig, indem
es eine sinnlich wahrnehmbare Seite — ,,die Erde“, das ,Irdische® in sich hat,
aber zugleich auch wirkliches Sein enthilt, das eben ,ausgewickel®, ,ent-
hiille“, ausgelegt werden mufl. Darum spricht Skovoroda von einer ,Un-
menge von Bildern“. ,Die ganze Schattenwelt, bis zu ihrer letzten Linie,
von der Weintraube bis zur Brennessel, vom Faden bis zum Riemen erhilt
ihr Dasein von der hoheren (Welt) ... Jede Erscheinung ist ein Bild, und
jedes Bild ist Leib, Schatten, Go6tze und Nichts ...“ ,Jeder Gedanke
kriecht gemein wie die Schlange auf der Erde. Aber jeder hat auch das
Taubenauge, das iiber die Sintflutwellen hin die schone Gestalt der
Wahrheit sieht — — Dieser ganze Schund aslet mit Gott und mit der
Ewigkeit und der Geist Gottes schwebt iiber diesem ganzen Schmutz
und dieser Liige“. Durch die ,Figuren“ soll man zur Wahrheit selbst durch-
dringen — ,Die in der Gestalt der Figuren erscheinende Wahrheit scheint
iiber diese Figuren hin und her zu fahren. Diese Figuren aber scheinen sich,
indem sie sich in die feine Vernunft Gottes erhebet’, ¥on der Erde loszu-
trennen und ihren Anfang — — — — ersehnend, wieder abzufallen, wie Blit-
ter nach der Frucht wieder in den urspriinglichen Ort ihres Verwesens“. Mit
anderen Worten sind die ,Symbole“, die ,Figuren“ nur eine vergingliche
Hiille der ,Wahrheit“. Die Figuren sind ,die Sidkchen fiir Gold und die
Schalen fiir den Kern Gottes. Das ist die Parabel und die wirkliche noinaig,
d. h. die Schépfung: in die fleischliche Leere ist das Gold Gottes hineingelegt,
vielleicht wird jemand das erraten und findet im Korbchen das schone jii-
dische Kind, den Menschen, der von irgendwo héher als von den Sirenen-
gewissern her gekommen ist ...“ Darum ruft Skovoroda seinem Leser zu:
»Lafl die physischen Mirchen den zahnlosen Siuglingen. Alles das sind
Weibermirchen und Fabeln und Leere, was nicht zum Hafen fiihrt. Zer-
hacke geschwind israelitisch jedes Fleisch. Ich bin bose auf dich, dafl du dich
bei der Schale aufhiltst. Zertriimmere (sie) und hole den Kern der Gottes-
kraft heraus*.

Jedem Symbol liegen drei Seinsgeschichten zu Grunde. Das einfache Sein,
das Darstellende (das Sein in der Darstellungsfunktion) und das verborgene
Dargestellte. Durch Symbole durchdringen — das heifit: eine ,L6sung® oder
eine ,Scheidung“ dieser Seinsgeschichten voneinander erwirken. An die Stelle
der abgetrennten, losgelosten , Verginglichkeit® ,treten die neuen Gedan-

47



ken, die ewigen Gedanken“. ,Du, mein Sohn, wenn du das Buch der sicht-
baren und bosen Welt liest, hebe in jeder Sache die Augen deines Herzens
zum Kopf der Sache empor, zu ihrer Quelle ... Das ist die echte abraha-
mische Theologie — — — durch jede Sache den in ihr sitzenden Geist zu
erblicken. Die Erkenntnis der Symbole ist Aufsteigen zu Gott. Und so
wie ,dieser einzige, allmichtige, von oben her herabsteigende Geist — die
ganze Finsternis der himmlischen, irdischen, unterirdischen und ozeanischen
(Gestirne, Tiere, Gold, Perlen) Bilder erschaffen hat, so kann er auch aus
dem Toten das Lebendige, aus der Wiiste die Fiille, aus dem Abscheulichen
Geschmadk, aus der Finsternis die Aufklirung herausgewinnen. Und Gott
sagte: es werde Licht. Und es ward Licht“.

Eigentiimlich ist am Symbol, daf jedes Symbol eine Mehrbeit von Be-
deutungen hat. Skovoroda weist auf diese Mehrdeutigkeit der Symbole in
Einzelfillen ausdriicklich hin. ,Figuren“ kdnnen auch Figuren der Figuren
sein. ,Die Sonne ist der Archetypus, d. h. die urspriingliche und wichtigste
Figur und ihre Kopien und stellvertretenden Figuren sind unzihlig ...
Solch eine Figur heifit Antitypus — — d. h. an Stelle der Hauptfigur ist eine
andere gestellt. Sie alle aber flieflen, wie zu ihrer Quelle, zur Sonne zu-
rick”.

Skovoroda gibt mehrmals eine Erklirung der Worte ,Emblem®, ,Sym-
bol“. ,Die alten Weisen hatten ihre besondere Sprache, sie gaben ihre Ge-
danken durch Bilder wie durch Worte kund. Diese Bilder waren die Figuren
der himmlischen und irdischen Geschpfe. So z. B. bedeutete die Sonne — die
Wahrheit. Ein Ring oder eine Schlange, die sich in den Schwanz beiflt, —
die Ewigkeit. Der Anker — Ratschlufl oder Wollen. Die Taube — Scham-
gefiihl. Der Storch — Frommigkeit. Der Kern und der Samen — das Denken
und den Gedanken. Es gab auch erdichtete Bilder, z.B. Sphinx, Sirene,

Phonix, die siebenkdpfige Schjange usf. — — — Ein Bild, das in sich ein
Geheimnis verschliefit, hiel auf Griechisch Emblema, d. h. der Einsatz, die
Einlage, wie ein Diamant in einem Ringe — — — Wenn zwei oder drei

solcher Figuren zusammengelegt werden, so hiefl das ovuBorov, lateinisch
conjectura; wir konnten sagen: Zusammenwurf, Zusammenfiigung — — — —
Solche die Ewigkeit geheim darstellenden Figuren waren bei den Alten auf
Siegeln, auf Ringen, auf Gefiflen, auf Tafeln, auf Tempelmauern einge-
meiflelt, und darum wurden sie Hieroglyphica genannt, d. h. heilige Skulp-
turen, und die Ausleger hatten den Namen Hierophantes — Heiligtumver-
kiinder oder Mystagogoi — Geheimfiihrer erhalten®. ,Ein Symbol wird aus
zwei oder drei Figuren zusammengestellt, die Verginglichkeit und Ewigkeit
bedeuten®. ,Solche Figuren, die eine geheime Kraft in sich enthalten, wurden
von den griechischen Philosophen #ufApata, iegoyAdgixa, Emblemata,
Hieroglyphica genannt“. ,Die Figuren heiflen oft Zeugen, Wichter und
Engel“.

Die (vermeintliche) ,uralte Symbolik“ wird von Skovoroda ,die heid-
nische Theologie“ genannt. ,Die sagenhaften Biicher der alten Weisen — die

48



sind die uralte Theologie. Sie hatten auf solche Weise das unmaterielle
Wesen Gottes durch Figuren dargestellt, auf dafl das Unsichtbare sichtbar
durch die Figuren der Geschdpfe versinnbildlicht werde®. ,,Wir hatten noch
nicht den Namen der Mathematik gehért, als unsere Ahnen schon die ge-
bauten Tempel der christlichen Schule besaflen. In dieser Schule lernte das
ganze Menschengeschlecht das ihm verwandte Gliick und das ist die katho-
lische, d.h. allverwandte Wissenschaft. Die heidnischen Gé&tzentempel,
Gotterstitten oder Gotzenkirchen sind gleichzeitig die Tempel der Lehre
und der Schule Christi“.

Eine Geschichte der Symbolik vor Skovoroda zu schreiben, ist eine grofle
Aufgabe, fiir welche vielleicht nur die ersten Vorarbeiten geleistet sind. Die
Philosophie der Antike, ebenso die Patristik, die Mystik des Mittellters und
der Neuzeit waren alle durch und durch symbolisch, ohne die Grundlage
dieser symbolischen Art des Philosophierens zu kliren, ja auch iiberhaupt
ohne ausdriicklich auszusprechen, dafl ihr Denken symbolisch ist. Jedenfalls
wurde schon im Platonismus der Begriff des Symbols erortert. In den ver-
schiedenen Verzweigungen des platonistischen Gedankens kamen dann in
verschiedener Form die Lehren vom Symbol zum Ausdruck. Im antiken
Platonismus sind schon fast alle Lehren vom Symbol zu finden, die in
spiterer Zeit, in der Philosophie des Mittelalté® und der Neuzeit zu finden
sind. Jedenfalls sind die von Skovoroda entwickelten Gedanken der kirchen-
viterlichen Tradition und derjenigen ,Philosophie des Symbols“ am ver-
wandtesten, die neuerdings in der russischen religiésen Philosophie vertreten
wird. In den wenigen Sitzen Skovorodas, die wir_ zitiert haben, sind im
barocken Sprachgewand die Grundgedanken der Leire,vom Symbol solcher
russischen Philosophen wie Florenskij, Bulgakov, Ber‘ajaev, Losskij, Losev
angedeutet. Fiir Skovoroda und fiir die neue russische Religionsphilosophie
ist das Symbol kein blofles Zeichen, sondern das genauso wertvolle und
genauso wahre Sein wie das durch das Symbol ,symbolisierte“. Dem
symbolischen Sein kann selbst der Charakter des personhaften Seins zuge-
sprochen werden (Symbole als Engel). Und das ,,symbolische Denken“ wird
nicht im Vergleich mit dem wissenschaftlichen rationalen Denken zu einer
»primitiven® Stufe herabgewiirdigt, sondern man siecht im symbolischen
(z. B. religiosen) Denken eine Denkform, die in vieler Hinsicht lebensvoller
ist und die Wirklichkeit vollstindiger und tiefer ergreift als das formelle
diskursive Denken.

Die Erkenntnis, dafl das symbolische Denken eine besondere Art des
Denkens ist, die ihre Funktion und ihre Bedeutung hat, ist allerdings in der
neueren Zeit ziemlich verbreitet. Man ist aber nicht sehr weit auf dem Wege
fortgeschritten, der zu einer neuen Auffassung des symbolischen Denkens
der Vergangenheit fithrt. Wir konnen hier nur auf die Elemente des sym-
bolischen Denkens in der Mystik hinweisen und auf einige Parallelen zu
Skovoroda aufmerksam machen.

Ein Komplex von Gedanken tritt in Verbindung mit der Theorie der

49



Exegese der heiligen Schrift — bei Philo und bei den Kirchenvitern — auf.
Philo legt den Symbolbegriff allen seinen Schriftinterpretationen zugrunde:
»Nach der wortlichen Erzdhlung ziemt es sich, auch den allegorischen Sinn
wiederzugeben; denn so ziemlich alles oder doch das meiste der Gesetzgebung
hat einen allegorischen Sinn“. Im Gesetz ,ist alles in ihm ein sichtbares
Symbol von unsichtbaren Wahrheiten und eine Andeutung von unausge-
sprochenen Lehren“. Von Philo gehen die Kirchenviter aus. Schon bei
Justinus finden wir Betrachtungen iiber Symbole. Bei Tertullian gibt es eine
Klassifikation der Symbole: figurae, aenigmata, allegoriae, parabolae. Der
Gedanke einer solchen Auslegung findet weitgehende Anerkennung, fraglich
bleibt nur, wieviele und welche Sinnschichten man dabei unterscheiden soll:
der literarische® (buchstibliche), der moralische und der geistige oder
mystische Sinn — das ist wohl die allgemeinste Einteilung ... Origenes ver-
bindet die Theorie der Schriftauslegung mit seinen allgemeinen metaphysi-
schen Ansichten: der ,Buchstabe“ der Schrift sei die sichtbare Hiille, der
Sinn — der von ihr umschlossene Geist.

Schon bei Philo ist mit dem Exegesegedanken die wohl bereits iltere
Vorstellung von den igyptischen Hieroglyphen als einer Art geheimer
mystischer Schrift verbunden. Derselbe Gedanke kehrt bei Plotin wieder: Die
Agypter schreiben nicht, sondern machen Bilder. Auch Plutarch (De Iside
et Osiride), Porphyrius, Jamblichos (De Aegypt. Myst.), Cicero haben diese
Auffassung. Von den Kirchenvitern (Eusebius) wird dieser Gedanke iiber-
nommen. Eine ausfilhrliche Darstellung gibt Clemens von Alexandrien,
welcher auch eine Klassifikation der ,symbolischen Schrift (nicht nur der
dgyptischen, sondern jeder méglichen) ausarbeitet: ,Die Agypter lassen die,
welche sie unterrichten, zuerst vor allem diejenige Schreibweise lernen,
welche die Briefschrift genannt wird, darauf als zweite die hieratische, deren
sich die heiligen Schriften bediegen, zuletzt von allen die hierographische.
Diese teilt sich wiederum in zwei Klassen: die eine driickt sich unmittelbar
durch einfache Lautzeichen aus, die andere ist symbolische Zeichenschrift. Die
symbolische Schrift nun stellt die Dinge entweder unmittelbar dar, durch
Nachahmung, oder sie gibt sinnbildliche Zeichen (tropisch) oder sie driickt
sich ganz und gar gleichnisweise aus, durch gewisse Ritsel (dnigmatisch). So
machen sie einen Kreis, um die Sonne, ein mondsichelartiges Zeichen, um den
Mond zu bezeichnen. Das sind Beispiele der unmittelbaren Schriftweise. Der
sinnbildlichen Weise aber bedienen sie sich, indem sie nach einer gewissen
Anpassung Gegenstinde auf etwas anderes anwenden und iibertragen, bald
sie vertauschend, bald sie umgestaltend. Von der dritten Znigmatischen Art
sei dies ein Beispiel: wihrend sie die iibrigen Sterne, wegen ihres gewunde-
nen Laufes, durch die Leiber von Schlangen bezeichnen, stellen sie die Sonne
durch das Bild eines Skarabius dar, weil dieser aus Kuhmist sich eine Kugel
formt und diese vor sich herwilzt“.

Eine ausfiihrliche Begriindung der symbolischen Methode geben (in Uber-
einstimmung mit Proklus) die ,Areopagitica“. Die Sakramente, die Hier-

5C



archie seien geistig oder symbolisch zu verstehen. Man sieht iiberhaupt ,das
Uberhimmlische in sinnfilligen Bildern, das in Eins Geschlossene in Buntheit
und Fiille, das Gottliche in menschlichen Analogien, das Stofflose im Stoff-
lichen, das Uberwesentliche in dem, was unser ist“. So sind die geheiligten
Dinge aus dem Bereiche der Sinnenwelt Abbilder der geistigen und eine
Handfiihrung und ein Weg zu ihnen. Das Reich der Ideen hinwiederum
bildet den Ausgangspunkt fiir das Verstindnis der unter die Sinne fallenden
Elemente der Hierarchie“. Die Bildersprache sei Widerhall (&xfympa) der
gottlichen Harmonie und Schénheit.

Im Mittelalter bliihte die Symbolik in der kirchlichen und weltlichen
Kunst. Aber auch eine theoretische Begriindung des ,,Symbolismus®, etwa in
der Lehre Bonaventuras von den ,similitudines® (Analogien zwis#len den
Einzelheiten der Welt) liegt bereits vor: ,Alle Geschopfe der sichtbaren Welt
fiihren zu Gott, weil sie der Schatten, der Widerhall und die Bilder jenes
ersten, michtigen, wesentlichen, weisesten und besten Urhebers, jenes ewigen
Lichtes, Ursprungs und Uberflusses, jener erzeugenden, bildenden und ord-
nenden Kunst sind“. — Auch Hugo von St. Victor: ,Die dufleren Dinge
sind uns gleichsam die Adern, durch welche die unsichtbare Schénheit Gottes
sich offenbart und zu uns flieft. Denn es ist upmoglich, das Unsichtbare
anders als durch das Sichtbare darzustellen, und“deshalb hat jede Theologie
es notig, sichtbare Hinweise zu gebrauchen bei der Erklirung des Unsicht-
baren“. — Und in der deutschen Mystik, abgesehen von der ausgiebigen
Verwertung der altchristlichen Symbolik, fehlte es nicht an dem Bewufit-
sein, dal man ,durch die sichtbaren Dinge zu den pnsichtbaren kommen
mufl®.

Die symbolische Kunst gewinnt neue Formen in der Renaissance und im
Barockzeitalter. Das Interesse an der ,Theorie“ der Symbolik wichst sehr
und kommt in Abhandlungen iiber das Problem der Symbolik zum Aus-
druck: im Anschluff an die antike und kirchenviterliche Tradition. So bei
Ficino, der auf das Problem der symbolischen Schrift schon im Anschlufl
an Plotin kommen mufite, ebenso bei der Ubersetzung von Jamblichos’
Schrift iiber die Agyptischen Mysterien. Ficino gibt eine symbolische Inter-
pretation von Platos Gastmahl: ,jedes Wort ist Symbol“! Dasselbe finden wir
in der Renaissance-Ubersetzung des Poimandres. Auch Paracelsus erwigt:
»Was haben wir ohne das Licht der Natur in der Erkenntnis aller Dinge?
Aus welchem Licht der Natur ist weiter fiirwahr, das sich von Sichtbarn
streckt in das Unsichtbar, und gleich so wunderbarlich im selben als im
Sichtbarn. Und das ich aber behalt das Licht der Natur, so ist das Unsicht-
bare sichtbar. Was die Augen geben ..., dasselbige bedarf meines Dar-
tuns ... darumb auch dahin zu bringen, ein Unsichtbars sichtbar zu halten,
viel darzutun von néten ist“. Fiir Paracelsus ist ,das Irdische eine Ausgeburt
des Himmels, darum ist uns erlaubt, aus seinem Wesen und seiner Figur
auf seinen Geist zu schlieflen: das ist die Lehre von den Signaturen®. Eras-
mus (,Adagia“) benutzt sogar als Beispiel fiir seine Erorterungen dasselbe

51



Symbol wie Skovoroda — ,Festina lente“ ... Einer der Theoretiker des
Symbols zur Barockzeit war Athanasius Kircher, der die Symbolik auch
mit den Agyptern in Verbindung brachte. Seine Werke ,,Obeliscus Pamphi-
lius“ (Rom. 1650) und ,Oedipus Aegyptiacus“ (Rom. 1653) geben eine
allgemeine Theorie der Symbolik, die inhaltlich wohl nichts Neues bietet,
fiir uns aber insofern von Interesse ist, als sie in manchem Skovoroda sehr
nahesteht. ,Die Natur des Symbols ist, unsern Geist zur Erkenntnis eines
Dinges vermittelst sinnlicher Ahnlichkeit mit anderen Dingen zu leiten;
seine Eigenart ist, sich unter dem Schleier eines dunklen Wortes zu ver-
bergen“. Symbole werden geteilt in: Abzeichen, Spiegel, Wappen, Riitsel,
Fabeln, Mythen, Sprichworter, Mirchen, von denen einzelne Arten sich
wieder verzweigen. Vor allem ist die Kunst und die Dichtung der Barock-
zeit mit Elementen der Symbolik férmlich durchsetzt, woriiber noch weiter
zu sprechen sein wird.

Vor allem aber ist die ganze Mystik der Neuzeit von symbolischen
Elementen durchdrungen: Fiir Frandk ist ,die duflere Welt eine Figur und
Bild der inneren“. ,Die Welt ist nur eine vergingliche Figur“. Fir Weigel
ist die ganze sichtbare Welt nur ein Symbol. ,Dass man soll betrachten die
Complicationes und Explicationes. Die sichtbare leibliche Welt als Himmel
und Erden ist ein zusammengepackter Rauch, der da entsprungen ist aus dem
unsichtbaren Feuer, darum waren alle leibliche Dinge verborgen in dem
unsichtbaren Geiste“.

Die Bedeutung des emblematischen Denkens hat in der protestantischen
Welt ein so einflufireicher und vielgelesener Schriftsteller befestigt wie Jo-
hann Arnd: ,Denn gleich wie Gott der Herr gottliche Geheimnisse durch
Bilder geoffenbaret im Alten und Neuen Testament: Also die Natur auch
und hat Gott die Weissagungen durch Bilder in die Natur gepflanzt; denn
die ganze Natur, und alle Elemgnte, Animalische, Vegetabilische und Mi-
neralische sind voller wunderlicher Figuren, Zeichen und Bilder ... Und
sind also diese Bilder in der Natur Gottes Buchstaben, dadurch er die Natur
griindlich ausleget, allen denen, die es verstehen, und diese wunderliche
Schrifft und Buchstaben Gottes lesen konnen, daraus in einer Stunde mehr
natiirliche Wei3heit kan geschopfet werden, denn viel weitliufige und
gegriindete heydnische Biicher vermogen“ —. , Auf diese Weise haben die
Egyptischen, Persischen Philosophen, so man Magos nennet, ihre herrliche
natiirliche und niitzliche Kiinste, darinn die rechte Philosophie stehet durch
Bilder beschrieben, und sind solche Schrifften Hieroglyphica genannt ...
»Weil nun die Natur sich so gewaltig aus Gottes Ordnung durch Bilder
offenbaret, so ist es nicht allein unrecht oder gottlos, solche Bilder zu
haben, sondern es ist eine grofle Gottlosigkeit und Unwissenheit, dieselbe
verwerffen und verachten®.

Auch fiir Béhme ist die Welt ,ein Gleichniiss des Ungrundes/ oder ein
Spiegel der Ewigkeit“ ... sie bestehe aus ,dufleren Figuren“. ,Es ist die
sichtbare Welt/ ist eine Offenbarung der inneren geistlichen Welt/ auss

52



em ewigen Liechte/ und auss der ewigen Finsterniiss/ aus dem Geistlichen
Gewiircke: Und ist ein Gegenwurf der Ewigkeit/ mit dem sich die Ewigkeit
hat sichtbar gemacht/ ...“ ,Denn/ diese Welt ist ein Gleichniiss nach
Gottes Wesen/ und ist GOTT in dem irdischen Gleichniiss offenbar ...*
»Wenn wir betrachten die sichtbare Welt mit ihrem Wesen/ und betrachten
das Leben der Creaturen: so finden wir darinnen das Gleichniiss der unsicht-
baren geistlichen Welt/ welche in der sichtbaren Welt verborgen ist/ wie die
Seele im Leibe . ..“ ,Die gantze dussere sichtbare Welt mit all ihren Wesen/
ist eine Bezeichnung oder Figur der inneren geistlichen Welt“.

So war auch das pansophische Bestreben Comenius’ auf dieselbe ,Hin-
fihrung durch alles Sichtbare zum Unsichtbaren“ gerichtet. Zu diesgm Ge-
dankenkomplex gehort die ganze Pansophie, gehort auch der Gedarg:: der
»Signatur®, der Erkenntnis der ,Buchstaben“, der Schrift, die die ganze
Natur, die Dinge ausmachen. Auch die Idee der ,Natursprache“ (etwa bei
Bohme) und die mystische Interpretation der Alchemie gehoren hierher.

Zu einer neuen Bliite kommt die symbolische Weltanschauung in der
Romantik. Schon die Vorldufer der romantischen Weltanschauung sprechen
den symbolischen Gedanken mit unzweideutiger Klarheit aus: so ist fiir
Hamann die ganze Natur ,scheint es, nur ein Agsdruck, ein Gleichnis ...
Gottes“, ,die ganze sichtbare Natur ist nichts als das Ziffernblatt und der
Zeiger“. ,In Bildern besteht der ganze Schatz menschlicher Erkenntnis und
Gliickseligkeit“. Herder widmet diesem Thema mehrere Seiten. Das Men-
schengeschlecht ,hingt an Bildern, weil diese ihm Eindruck von Sachen
geben“. ,Ist die Natur nicht auch eine Schrift, eine seh.lesbare hohe Sdhrift
Gottes an den Menschen.“ Die ganze Kreatur ist ,Hidtoglyphe“, ,erster
Schriftversuch Gottes“. So auch bei Baader, fiir welchen ,Alles Geistige ist
im Sinnlichen* nur ,reproduziert“. ,Die sogenannte sinnliche materielle
Natur ist ... Symbol und Kopie der inneren geistigen Natur“. ,Form,
Figur, sichtbare Bildung, Gestaltung eines Dinges! Nur am lebendigen
(organischen) Wesen wird sie uns sichtbar. Ist sie etwas anderes, als Buch-
stabe seines inneren Wesens, Hieroglyphe? . ..“ ,Bilder tun der Seele wohl.
Sie sind ihre eigentliche Speise. Aufnahme derselben, Wiederkauen gewihrt
Lust, und ohne diese Speise kann Gesundheit der Seele nicht bestehen ...«
Und fiir Schleiermacher ,strahlt die duflere Welt mit ihren Gesetzen, wie
mit ihren fliichtigen Erscheinungen in tausend zarten und erhabenen Alle-
gorien wie ein magischer Spiegel das hochste und innerste unseres We-
sens auf uns zuriick®. Ahnliche Stellen finden sich auch bei Gorres.
Ebenso bei Fr. Schlegel, A. Schopenhauer kommen direkte Erwihnungen
der Symbolik oder Anspielungen auf sie vor. Vor allem aber tritt bei
den Dichtern der deutschen Romantik die Symbolik in die Erscheinung.
So bei Tiek — ,Was sind denn Friichte und Blumen, Wald, Fels und
Meer, Tiere und Menschen anders als deutungsvolle Zeichen und Chiff-
ren, in welchen die ewige schaffende Kraft ihre Gedanken geschrieben und
sic niedergelegt hat“. ,Dadurch, daf sie etwas bedeuten, sind sie“. So freut

53



sich auch bei Novalis der Lehrling von Sais iiber ,diese wunderlichen Hau-
fen und Figuren in den Silen, allein mir ist, als wiren sie nur Bilder, Hiillen,
Zierden, versammelt um ein géttlich Wunderbild, und dieses liegt mir immer
in Gedanken®. Dieselben Gedanken finden ihren spekulativen Ausdrudk
endlich bei Schelling, und besonders schon und tief bei Solger und Hegel.
Wenn die Gedanken Skovorodas in dieser Entwicklungsreihe auch nur einen
untergeordneten Platz einnehmen, so ist doch seine Bedeutung in der
ukrainischen Geistesgeschichte, eben weil er dieser Reihe angehort, eine
zentrale und hervorragende. Ohne mit den ukrainischen Romantikern des
19. Jahrhunderts in Beziehung gestanden zu haben, hat er auch mehrere
Gedanken ausgesprochen, die wir dann bei Kulis, ja auch bei P. Jurkevy¢
und vielleicht sogar bei Potebnja wieder antreffen und die von ihnen allen
meist aus der deutschen Romantik entlehnt sind. Damit ist auch die ,typo-“
und ,charakterologische“ Bedeutung Skovorodas in der ukrainischen Kul-
turgeschichte gekennzeichnet.

Es ist einfach unbegreiflich, wie es moglich ist, dal der Aufmerksamkeit
aller Skovoroda-Forscher ohne Ausnahme die Stellen entgangen sind, in
welchen in knappen Worten — manchmal aber auch ausfiihrlicher — eine
Reihe von Bildern beschrieben wird. Es sind Bilder, die die beliebtesten
Gedanken der Ethik Skovorodas zum Ausdruck bringen, die aber in einer
etwas zufilligen Reihenfolge aufgefiihrt werden und schon dadurch den
Eindruck erwecken, daf sie einen Fremdkorper in den Werken Skovorodas
darstellen, dafl sie aus irgendeiner Quelle geschopft, entnommen sind, dafl
sie irgendeinem traditionell gebundenen Komplex angehren. Dem Manu-
skript des betreffenden Dialogs ,Alphabet der Welt sind auch die Bilder
selbst beigegeben. Es ist eine grofle Schande fiir die Skovoroda-Forschung,
dafl seine Zeichnungen nicht effmal zum Teil wissenschaftlich bearbeitet
sind.

Nachdem das Problem des Symbols (in der uns schon bekannten Weise)
kurz erdrtert und die Hauptgedanken der Ethik Skovorodas angedeutet
worden sind, lidt eine der Hauptpersonen des Gesprichs, Grigorij, die
ganze Gesellschaft zu sich in die Stube ein. Das Gesprich entwickelt sich
folgendermaflen weiter:

»Afanasij: Ba! Woher hast du so viele neue Bilder? Sieh mal: das ganze
Zimmer ist mit ihnen bekleidet. — — —

Grigorij: Sehet sie euch an! Dazu habe ich euch eingeladen. Aber schmi-
het sie nicht. Sie sind mir alle lieb. — — —

Afanasij: Was fiir ein Unsinn? Uberall Tiere, Vogel, Wilder, Berge, Vieh,
Gewisser, Fische, Reptilien usf., usf. Wie ein heidnisches Paradies.

Grigorij: Ich schlachte mit dem heiligen Petrus zusammen das alles und
esse mit Geschmack in Gottes Namen: mir ist nichts unrein.

Afanasij: O, bitte, verschlinge nicht alles. Sei mindestens den Bergen und
Biumen gnidig. Sehen wir uns das erste Bild iiber der Tiir an“. — Dann

54



folgt in einer etwas bunten Reihenfolge die Beschreibung der symbolischen
Bilder, wobei einem jeden Bild ein Sinnspruch zugeordnet ist. Da sehen wir
eine Nachtigall, die ihre Kleinen singen lehrt (Spruch: ,Die Eltern sind
unsere besten Lehrer“), einen vom Pfeil verwundeten und Gras rupfenden
Hirsch (nach der Erklirung Skovorodas ein Heilkraut; Spruch: ,Die Natur
iibertrifft die Kunst®), eine Muschel (,,Suche dich in dir selbst“), einen sein
Spiegelbild im Wasser betrachtenden Narzissus (,Erkenne dich selbst*),
Falter, die um eine Kerze fliegen (,Meine Lust richtet mich zugrunde®),
dann sehen wir Akteon, Atlas, Phaeton, einen Blinden, der einen Lahmen
auf der Schulter trigt, usf. — In einem anderen Werk Skovorodas finden
wir wieder die Beschreibung von Sinnbildern: eine Grasgarbe (,Alles Fleisch
ist Heu“), eine sich in den Schwanz beiflende Schlange (Sinnbild aé Ewig-
keit!), einen zu einem Stern fliegenden Pfeil (,Er allein geniigt mir“), eine
Samen streuende Pflanze (,Ich erwarte das zukiinftige Leben“), eine iiber
die See fliegende Schwalbe (,Im Winter habe ich hier keine Ruhe“). Dieselbe
Schwalbe treffen wir an einer dritten Stelle, wo wieder eine Reihe von Bil-
dern beschrieben wird ... — Die Sinnbilder kommen auch sonst in den Wer-
ken Skovorodas iiberall vor, — man kann, wenn man nur die beriicksich-
tigt, die mehrfach vorkommen, eine Liste vo%ghundert Sinnbildern zu-
sammenstellen. b

Man erinnert sich bei all dieser Mannigfaltigkeit von bunten ,Symbolen®
an verschiedene Sammlungen von ,Emblemata und Symbola®“, die im 16.
und 17. Jahrhundert, ja auch noch im 18. in ganz Europa sehr verbreitet und
beliebt waren. Wenn Skovoroda ohne Zweifel aus vegschiedenen westeuro-
pdischen Sammlungen geschopft hat, so hat er vor allem#ine russische Schrift
dieser Art benutzt, diese Schrift heiflt ,Symbola et emblemata selecta®,
welche im Jahre 1705 in Amsterdam auf Befehl Peters des Grofien gedrudkt
worderi ist. Das Buch enthilt 840 Kupferstiche, die groflenteils sehr gut
ausgefiihrt sind. Diese Bilder sind auf Tafeln zu je sechs Bildern vereinigt.
Den Bildern ist ein aphoristischer Text in acht Sprachen (russisch oder viel-
mehr kirchenslawisch, lateinisch, franzosisch, italienisch, spanisch, englisch,
hollindisch und deutsch) beigegeben. Die erste Ausgabe dieses Buches wurde
gleich zur groften Seltenheit, da — wie mitgeteilt wird — das Schiff, welches
die Biicher nach Petersburg bringen sollte, an der schwedischen Kiiste ken-
terte. Nur wenige Exemplare sind erhalten geblieben. Spiter jedoch wurden
drei andere Ausgaben veranstaltet, die kiinstlerisch weniger gelungen sind
(1743, 1788, 1811). Jedenfalls hat sich das Buch einer grofien Beliebtheit
erfreuen diirfen. Manche Spuren der ,,Symbola et emblemata® sind in der
Geschichte des russischen und ukrainischen Geisteslebens zu finden. (So sogar
noch bei Turgenev im , Adelsnest® und ,Konig Lear in der Steppe“.)

In der Ukraine scheint diese Sammlung auch sonst bekannt gewesen zu
sein. So erzihlt einer der interessantesten Vertreter des ukrainischen
18. Jahrhunderts, Schiiler und Freund Theophan Prokopovyds — Jakiv
Markovy¢ — in seinem Tagebuche, dafl er einem Maler eine Sammlung von

55



Symbolen zum Kopieren gegeben habe. Das kann sehr gut unsere Sammlung
gewesen sein. — Ein ukrainischer Bischof in Rostov (Gouvernement Jaro-
slav) um die Mitte des Jahrhunderts, Arsenij Macijevyé, hat in seiner
Residenz fiir den ,Kreml“ (Burg) sowie fiir eine Kirche Tore bestellt, auf
welchen nicht weniger als 72 Symbole aus unserer Sammlung dargestellt
sind (man hat bis jetzt auf die Quelle dieser interessanten Darstellungen
noch nie hingewiesen). Auch andere Sammlungen dieser Art sind in der
Ukraine bekannt gewesen.

Wenn wir die Amsterdamer Sammlung durchsehen, so finden wir die
meisten Sinnbilder Skovorodas in ihr wieder, — und zwar, was von beson-
derer Bedeutung ist, fast ohne Ausnahme mit denselben Spriichen! ... Noch
manche recht eigentiimliche Emblemata gibt es bei Skovoroda und in den
»Symbola et emblemata selecta“. So — ,der kleine Vogel, der Hahn besiegt
den Lowen“. In den ,Symbola ...“ begegnet uns folgendes Symbol: ein
krihender Hahn und ein sichtlich sich in Verlegenheit befindender Lowe,
der Spruch lautet: ,Tremorem injicio fortissimo. Ich mache den Stirksten
erzittern®; seltsamerweise befindet sich in derselben Sammlung ein zweiter
fast gleicher Stich mit dem Spruch: ,Veni, vidi, vici. Ich bin gekommen,
ich habe gesehen und iiberwunden“. — Der Hirsch wird nach Skovorodas
Erzihlung vom Adler erlegt, indem dieser sich dem Hirschen auf den Kopf
setzt, ihm mit seinen starken Fliigeln auf die Augen schligt und ihn auf
diese Weise zu Tode hetzt. Die ,Symbola ...“ enthalten dieses Symbol mit
dem Spruch , Instante victoria. Ich téte ihn durch seine Arbeitsamkeit®.

Eine Anzahl anderer Sinnbilder ist nicht in der Amsterdamer Sammlung,

_ wohl aber in anderen Sammlungen von ,Symbola et emblemata“ vorhan-
den. In einer seiner Fabeln erzihlt Skovoroda: ,In Charkov sah ich einmal
auf der Wand eines Saales unter anderen weisen Emblemen das folgende:
ein schildkrotenihnliches Tier mit €inem lingeren Schwanz; mitten auf dem
Schild leuchtet ein grofler Stern, ihm zur Zierde; deswegen hief dieses Tier
bei den Rémern stellio, denn der Stern heifit stella. Darunter steht folgendes
geschrieben: sub luce lues, das heifit: unter dem Lichte gibt es ein Geschwiir.
Dazu paflt auch das Sprichwort aus dem Evangelium von den iibertiinchten
Gribern“. Eine auf diese Beschreibung passende Darstellung finden wir z. B.
in einer Sammlung von politischen Emblemen von Saavedra und in einer
umfangreichen Sammlung, die J. Boschius in Augsburg 1702 herausgegeben
hat. Skovoroda erwihnt gelegentlich auch die ,remora“, einen Fisch, der
trotz seiner Kleinheit ein Schiff zum Stehen bringen kénne. Eine ihnliche
Erzihlung vom ,remora“-Fisch treffen wir in den ,Physiologen“ an, eine
Darstellung des ,remora“-Fisches dagegen in einer sehr bekannten Emble-
mata-Sammlung von J. Camerarius. Das alles 1iflt vermuten, dafl Skovoro-
da mehrere andere Sammlungen aufler den Amsterdamer ,Symbola et
emblemata“ kannte. Diese Vermutung ist um so mehr begriindet, als in der
Ukraine des 17.-18. Jahrhunderts solche Sammlungen in weiten Kreisen
bekannt waren.

56



Wir haben schon darauf hingewiesen, dafl die Anwendung der Symbole im
philosophischen Denken sehr alt ist. Die erhalten gebliebenen Fragmente der
Vorsokratiker sind voll von Sinnbildern, die auf dieser vorbegrifflichen
Stufe des Denkens aus sich heraus allmihlich die Begriffe gebiren. Aber
auch spiter — vor allem im Platonismus — wird von den Sinnbildern reich-
licher Gebrauch gemacht.

In den Schriften Platos kommen auch einige Sinnbilder vor, die gleich-
falls bei Skovoroda zu finden sind. So wird die ,Storchenliebe“ bei Plato
erwihnt. Die Seele sei ein Saatkorn, das nach dem Tode ,bald in einen
anderen Leib gerit, in dem sie wie ein Saatkorn wichst“. Auch einen
»blinden Wanderer® treffen wir bei Plato. Der Magnet ist fiir ihn ein Sym-
bol des von einer gottlichen Kraft erfiillten Menschen. Und noch Mdere
Beispiele werden wir spiter anfiihren kénnen. Zwei Fabel-Parabeln aus
Theitet werden bei Skovoroda in einem anderen Sinne verwendet. Eine
Meinung wird bei Plato wie ein tonernes Gefif} ,durch Abklopfen darauf
hin untersucht, ob es durch seinen Klang sich als heil oder rissig erweist“.
Und Skovoroda erzihlt folgende Fabel: ,ein altes Weib kaufte Topfe — —
— — Wieviel kostet dieser schone? — Anderthalb Kopeken, antwortete der

Toépfer. — Und fiir diesen garstigen da — selbstverstindlich eine halbe
Kopeke? ... Fiir diesen nehme ich in keinem Fall&-’weniger als zwei Kope-
ken ... — Was soll das bedeuten? ... — Bei uns, Frau, — sagte der Meister —

wihlt man nicht nach dem Aussehen. Wir versuchen, ob (ein Topf beim Be-
klopfen) rein klingt“. Bei Plato wird die Erkenntnis mit Vogelfangen
verglichen; auch dieser Vergleich kommt bei Skovoroda vpr.
Selbstverstindlich zieht sich eine lange Reihe derseﬁeg Sinnbilder und
verschiedener ihrer Umgestaltungen durch die ganze Entwicklung des Pla-
tonismus. Besonders zahlreich sind die Sinnbilder bei Philo, wobei ein sehr
interessariter Prozefl der Verschmelzung Platonischer mit — teilweise sehr
dhnlichen — biblischen Sinnbildern vor sich geht. Der spitere Platonismus
und die kirchenviterliche Philosophie haben die gleiche Neigung, Symbole
zu gebrauchen. Im Mittelalter bliiht die symbolische Kunst auf. Unter den
gebriuchlichen Symbolen sind nicht wenige von denen, die wir oben bei
Skovoroda kennengelernt haben. Wir méchten nur auf die Verwendung
des Motivs von dem Lahmen und dem Blinden in der kirchlichen Kunst
hinweisen! Die umfassendsten Symbolsammlungen, die teilweise als Hiero-
clyphik, teilweise als Emblematik philosophischer, theologischer, ikono-
graphischer usf. Art zusammengestellt sind, entstanden aber zur Renais-
sance-Zeit. Werke dieser Art — vor allem Bilderwerke — ziehen sich in
langer Reihe durch alle Linder, Konfessionen und Kunstrichtungen vom
16. bis 18. Jahrhundert, beeinflussen mannigfaltig die Dichtung, die bil-
dende Kunst, die Mystik, die Philosophie, die Predigt, den Unterricht ...
Die meisten von diesen Sammlungen enthalten auch diese oder jene Sinn-
bilder, die bei Skovoroda anzutreffen sind . .. Die Reihe der emblematischen
Sammlungen beginnt mit ,Hypnerotomachia Poliphili“ (geschrieben 1467,

57



gedruckt 1499). Wir wollen hier nur auf die Schriften hinweisen, die, wie
es scheint, Eingang in die Ukraine gefunden haben. Das sind die Sammlun-
gen von Andreas Alciatus, Joachim Camerarius (mehrere Ausgaben),
O. Vaenus oder Veen (,Amorum emblemata“ Antwerpen 1608), Hermann
Hugo (.Pia desideria“), Saavedra Faxardo (,Idea Principis Christiano-
Politici“), Johannes de Boria, J. Boschius (,Symbolographia“ Augsburg
1702). — Nicht weniger wichtig sind auch die bloflen Beschreibungen und
die Zusammenstellung der Symbole obne biblische Darstellungen; von
solchen Sammlungen sind besonders zu beachten: H. Lauretus (Sylva
allegoriarum totius sacrae scripturae“, 2 Binde Venedig 1575), Jac. Mase-
nius (,Speculum imaginum veritatis occultae, exhibens symbola, emblemata,
hieroglyphica, aenigmata...“ Koéln 1664), verschiedene Werke von Atha-
nasius Kircher, Philippus Piccinellus (,Mundus symbolicus® 1681), Scarlatus
Octavius (,Homo et ejus partes ...“ 2 Binde Augsburg 1695), vor allem
aber die Schriften, die Symbole mit ausgesprochener mystischer Firbung
bringen von Maximilianus Sandaeus (,Theologia symbolica“ Mainz 1626
und andere Schriften: die Werke von Sandaeus haben Angelus Silesius
beeinfluflt). — Viele von den genannten Werken enthalten auch theoretische
Betrachtungen iiber die Symbolik (Wesentliches bei Sandaeus!).

Diese Literatur konnte auf Skovoroda unmittelbar einwirken. Die
emblematischen Werke konnten ihn aber auch durch ihre Auswirkungen in
der bildenden Kunst, in der Dichtung, in der Theologie beeinflussen.

Denn der Einfluf der emblematischen Sammlungen auf die bildende
Kunst ist hinreichend bezeugt. Die emblematischen Elemente finden wir bei
zahlreichen bedeutenden Vertretern der Kunst der Neuzeit: so bei Diirer
" (Zeichnungen zu Horapollo), Leonardo da Vinci, Raffael, Tizian, Benvenuto
Cellini, Bernini, Jacques Callot (Lux claustri und Vita Beatae Mariae), im
19. Jht. bei Ph. O. Runge. Vor allgm war der Einfluff der Emblematik in der
Kirchenkunst bedeutend; die konfessionellen Unterschiede spielten dabei
keine Rolle. Als Beispiele der Symbolik und Emblematik werden in der
deutschen Kirchenkunst etwa folgende Denkmiler genannt: die Marien-
siule in Frauenberg bei Fulda, St. Michael (Bamberg), die Klosterkirche
Parring bei Regensburg, der Dom in Fulda, die Agneskapelle im Augsburger
Dom, die Schlofkapellen in Saalfeld und Eisenberg, die Kirche in Oppurg,
St. Marien und St. Wenzel in Naumburg, mehrere Dorfkirchen in der
Provinz Sachsen, St. Fides in Bamberg, die obere Pfarre in Bamberg, die
Hauptkirche und Prilatenkapelle auf dem Michelsberg (Bamberg), die
Muttergotteskapelle in der Judengasse in Bamberg, die Kirche in Dormitz
bei Bamberg, die Salvator-Kapelle in Schwibisch Gmiind; oder — als
Beispiele aus der profanen Kunst: das Lorbersche Haus in Bamberg, das
Schrottenbergsche Schlof8 in Reichmannsdorf ... Gerade seine Bekanntschaft
mit der Wandmalerei bezeugt Skovoroda selbst. Er kann diese Malerei nicht
nur in Charkov, sondern auch in Ungarn oder Usterreich gesehen haben.
Daf sie aber auch in der Ukraine verbreitet war, dafiir liegen Zeugnisse vor.

58



Der Einfluf} in der Literatur ist auch nicht unbedeutend. Mag dieser Ein-
fluf bei Shakespeare auch nicht zweifellos erwiesen sein, so steht er jeden-
falls fiir Erasmus (,Apophthegmata“), Rabelais, Fischart wie fiir die ge-
samte deutsche Barockdichtung fest. Harsdérfer erwihnt oft Saavedra; die
Gedichte J. V. Andreis sind voll von symbolischen Motiven, man findet
sie ebenso bei M. Opitz, N. Reusner, Rottenhagen, Lohenstein, Balde und
kann sie auch bei F. Spee nicht verkennen; mehrere Barockdichter gaben
selbst Emblembiicher heraus. Vor allem sind die Symbole in die Sprache
der mystischen Dichter eingegangen, von Daniel Czepko und Angelus Sile-
sius angefangen bis zu Gottfried Arnold und zu Rilkes ,,Stundenbuch“. Den
Einfluf der Symbolik auf die gesamte Predigt der Barockzeit darf man
auch nicht unterschitzen. — ;

Der ukrainische Barock war nicht anders!

Ein sehr interessantes und lohnendes Thema ist es, die Rolle der Symbolik
in der Geschichte der Philosophie zu verfolgen, den Ursprung der Symbolik
(etwa der oben von uns angefiihrten Plato-Symbole) aus der vorsokrati-
schen Philosophie und aus der griechischen Mythologie festzustellen, die
Rolle dieser Symbole in der gesamten Entwicklung des antiken Platonismus,
die Verschmelzung dieser Symbolik mit der teilweise auf andere Quellen
zuriickgehenden dhristlichen zu erforschen, und "dann die Schicksale dieser
Symbole durch die Geschichte der mittelalterlichen Scholastik und in die
Philosophie der Neuzeit hinein zu verfolgen. Von diesen Aufgaben wurden
zwar einige von verschiedenen Seiten her in Angriff genommen, doch be-
sitzen wir bis jetzt noch kein mehr oder weniger ersdgopfendes Werk dar-
iiber. Und doch zieht sich diese Symbolik durch die gange Entwicklung der
Philosophie bis in die Gegenwart hinein! So tritt etwa die beriihmte
»tabula rasa“ — von Plato und Aristoteles, durch das Mittelalter bis zu
Locke, Comenius hin auf. Auch in der Emblematik hat dieses Sinnbild seine
Wiedergabe gefunden: eine reine Tafel finden wir in mehreren Emblem-
sammlungen mit der Unterschrift ,Zu allem bequem*. ,Ad omnia“ (etwa
bei Saavedra, Boschius, in den Amsterdamer ,Symbola et emblemata“;
erwihnt wird die ,tabula rasa“ iibrigens auch in Grimmelshausens ,,Simpli-
cissimus“!). — Jedenfalls werden noch bei Baader ofter Symbole erwihnt:
so etwa zitiert er im Tagebuche: yv@di oeavtdv, nosce te ipsum, ne te quae-
siveris extra, worin der Spruch zum Symbol der Muschel wieder zu erkennen
ist! Oder auch bei Hegel wird in der ,Philosophie der Geschichte® der Gang
der Geschichte an Hand von Symbolen betrachtet — der Phénix, Pflanze und
Samen, Kreis und Zentrum sind alles uns wohlbekannte Symbole! Die
mathematischen Symbole, so Kreis und Mittelpunkt, so Dreieck werden
in der Philosophie von Plato und Plotin bis zur Philosophie der Romantik
(Novalis, Baader, Schelling) sehr oft verwertet.

Ebenso ist die Bedeutung der Emblematik in der Mystik nicht zu unter-
schitzen! Liegt doch die platonische Symbolik und die Symbolik des ,,Hohen
Liedes“ wie der Heiligen Schrift iiberhaupt der altchristlichen und der mit-

59



telalterlichen mystischen Literatur zugrunde. Sind im Mittelalter die bild-
lichen Darstellungen der mystischen Gedanken auch vereinzelt da (Hilde-
gard von Bingen, Suso), so verbindet sich in der Mystik der Neuzeit die Em-
blematik mit der Mystik oft aufs engste. Man kann mehrere Beispiele dafiir
bringen, dafl die emblematischen Darstellungen und die mystischen Gedan-
ken einander befruchten und beeinflussen. Zu den bedeutendsten Sammlun-
gen der mystischen Embleme gehtren die Werke von Daniel Sudermann:
etwa ,Schone auserlesene Figuren und hohe Lehren von der Begnadeten
Liebhabenden Seele ...“ und ,Hohe geistreiche Lehren/ und Erklirungen:
Uber die fiirnehmbsten Spriiche deff hohen Lieds Salomonis/ von der Lieb-
habenden Seele ...“ (1623) — die beiden Werke verwerten reichlich
Taulers und Meister Eckharts Predigten. Emblematische Bilder entwirft
ciner der Schopfer der theosophischen Mystik der Neuzeit, Robert Fulda
(de Fluctibus). Wenn Bohmes Mystik auch erst nachtriglich die schénen
Kupfer Luykens hervorgerufen hat, die als Titelkupfer der Ausgabe von
1682 auf eigentiimlichste Weise den Gedanken der Visionen Bohmes wie-
dergeben, so liegt dieser Symbolik doch manches, was in den Werken Boh-
mes selbst ausgesprochen ist, zugrunde. Es ist auch kein Zufall, dafl eines
der schonsten Bildnisse Bohmes in cinem durchaus emblematischen Stil
gehalten ist; schlechterdings untrennbar sind aber die Schriften Abraham
von Franckenbergs, die Literatur der ,Rosenkreutzer von den mystischen
symbolischen und emblematischen Zeichnungen, die meist in diesen Schriften
enthalten sind! Bei Czepko und Angelus Silesius finden wir eine Unmenge
symbolischen Stoffes. Nicht zufillig ist ,Der cherubinische Wandersmann“
. mit einem symbolischen Titelkupfer ausgestattet. Auch Abraham von
Franckenbergs Zeichnungen verraten dasselbe Interesse fiir die bildliche
Ausdrucksform des mystischen Erlebnisses. Comenius mit seinem Streben
zur Anschaulichkeit lif8t sich nich? zuletzt von denselben mystischen emble-
matischen Denkmotiven leiten. Gottfried Arnold schafft emblematische
Bilder zu Arnds Buche ,,Vom wahren Christentum®, aber auch sonst ist die
Lyrik Arnolds voll emblematischer Motive, so daf} sie wirklich als ,emble-
matische Dichtung“ bezeichnet werden kann: ,Hier wird alles zum Gleich-
nis; alles gewinnt Bedeutung und wird in einen kiinstlerisch sublimierten
Sinn hineingesteigert. Die gedringte Fiille von Vergleichen, die den Stil
dieser Dichtung belastet, erklirt sich zum groflen Teil aus dieser emblemati-
schen und symbolischen Art zu dichten“. ,Es scheint, — — — —, als ob die
cigentiimliche bildhafte, einen Gegenstand oder ein Ereignis gewissermaflen
abmalende Manier Arnolds, oft unbewuflt, wenn er dichtet“. Mme de Guyon
dichtet geistliche Lieder zu den Emblemen von Hugo und Vaenus. Oetinger
kehrt zur Symbolik auf einer neuen Ebene wieder zuriick, und zwar vor
allem in seinem ,Biblischen und emblematischen Worterbuch“, wo er das
rein Bildliche mit dem Philosophischen in einer eigentiimlichen Weise ver-
einigt und verschmilzt. Die Embleme tauchen bei den ,Inspirierten® des
19. Jahrhunderts (Gofiner) wieder auf. Auch noch kurz vor dem Kriege

60



verwertet ein russischer bedeutender Religionsphilosoph, P. Florenskij, die
mystische Emblematik (die Amsterdamer Sammlung und Vaenus). Im
Stundenbuch Rilkes finden wir die dichterische Umformung desselben bild-
lichen Stoffes.

Wenn man mit E. Seeberg von der ,emblematischen Mystik“ spricht, so
mufl man Skovoroda unter den Vertretern dieser emblematischen Mystik
einen bedeutenden Platz einrdumen. Denn er gehdrt zu den konsequentesten
und zielbewufltesten Vertretern des emblematischen Stils im mystischen
Schrifttum der neueren Zeit.

In der Ukraine steht Skovoroda keinesfalls vereinzelt als Liebhaber der
Symbolik und Emblematik da.

Die ,Symbola et emblemata® waren in der Ukraine seit dem 17. Jahrhun-
dert ein beliebtes Biicher-Genre. Peter Mohila kaufte 1632—1633 irgendwel-
che ,Emblemata“ gleichzeitig mit anderen Biichern. In der Bibliothek von
Epifanij Slavineékyj befand sich irgendeine ,, Agyptische Symbolik“. Ferner
waren in der Bibliothek von Stefan Javorékyj (die sich iibrigens im Be-
sitz des Charkover Kollegiums befand zu jener Zeit, als Skovoroda dort
Professor war) einige Biicher dieser Art vorhandeq: unter anderen ,Firma-
mentum Symbolicum“ von Sebastian a Matre Bei, ,Apelles Symbolicus®
von Keten, — eine polnische emblematische Schrift, Sammlungen von Fa-
beln, , Mystica Mariana“ von Sandaeus, vor allem aber ,Pia desideria“ von
Hugo und ,Amoris emblemata“ von Vaenus; Camerarius und ,Philosophia
imaginum“ von Menestrerius befanden sich in der Bigliothek von Proko-
povy¢, der Saavedra ins Russische iibersetzt hat; eine angnyme ukrainische
Ubersetzung von Hugo ist erhalten geblieben. Vor allem gehéren die Biicher
aus der Bibliothek Javorskyjs, die, wie gesagt, Skovoroda benutzen konn-
te, zu deh wahrscheinlichen Quellen der Symbolik der ukrainischen Literatur
des 17. und 18. Jahrhunderts. Die erwihnten Bibliotheken sind als die
typischen Bibliotheken der ukrainischen Gelehrten des 17. Jahrhunderts
interessant. Es fehlt auch nicht an einem selbstindigen symbolischen Schrift-
tum: so erschien in den 80er Jahren des 17. Jahrhunderts eine Panegyrik
fir Lazar Baranovy¢, die mehrere symbolische Kupfer enthilt in der ge-
wohnlichen Art der symbolischen und emblematischen Kunst. 1712 erschien
eine Sammlung von emblematischen Sinnbildern unter dem Titel ,Ethik-
Hieropolitik“, die auch noch im Laufe des 18. Jahrhunderts mehrmals neu
verlegt wurde. Auch in der Malerei waren die Einfliisse der Symbolik
stark.

Nicht weniger wirkte sich der Einflul der Symbolik in der ukrainischen
Dichtung des 17.-18. Jahrhunderts und in der Predigt jener Zeit aus.
Schriftsteller wie Joannikyj Galatovékyj oder A. Radyvylovskyj oder Pre-
diger wie Stefan Javorskyj haben die symbolische Literatur — so wie es
auch im Westen iiblich war — mannigfaltig ausgenutzt. In ihren Fufistapfen
wandelt auch Skovoroda.

61



Was speziell die Amsterdamer ,Symbola et emblemata“ betrifft, so ist ihr
Einflul in der Ukraine auch sonst noch belegt. Bezweifeln 148t sich vielleicht,
ob Ja. Markovy¢ gerade diese Sammlung 1724 einem Maler gegeben hat,
um einige Bilder abzumalen, aber fest steht, dafl Arsenij Macijevy¢ um die
Mitte des Jahrhunderts in Rostov (Gouvernement Jaroslav) nach diesem
Buche Bilder fiir zwei grofle Tore bestellt hat. Skovoroda ist selbst ein
weiterer Beweis dafiir, dafl die ,Symbola et emblemata“ nicht zuletzt in
der Ukraine ihre Leser gefunden haben.

Nach einigen Forschern hat die emblematische Kunst in der Ukraine auch
der Volkskunst (Kachelofen) Spuren aufgeprigt . .. Wie dem auch sein mag,
die ,,Symbola et emblemata“, welche — sehr wahrscheinlich — Peter dem
Groflen von ukrainischer Seite her empfohlen wurden, haben sich gerade in
der Ukraine grofler Beliebtheit erfreut.

6. Die symbolische Welt

Die symbolische Interpretation wird von Skovoroda auf die Bibel ange-
wandt.

Zur Bibel hat Skovoroda iiberhaupt eine besondere Beziehung. Er ist
ein ,Liebhaber“ der Bibel, so lautet einmal seine Unterschrift unter einen
Brief. Er fiihlte sich durch eine ,geheime Kraft und Magie“ zur Bibel hin-
gezogen: ,die Bibel habe ich gegen mein dreifligstes Jahr zu lesen angefan-
gen, aber dieses fiir mich schonste Buch hat iiber alle meine anderen Gelieb-
. ten den Sieg davongetragen, denn sie hat meinen langjihrigen Hunger und
Durst gestillt: mit dem Brot und dem Wasser, das siifler als Honig und die
Waben der Wahrheit und des Rechtes Gottes ist, und ich fiihle zu ihr eine
besondere Natur[anlage]. Ich flidhe, ich flieche und bin unter der Fiihrung
meines Gottes allen Lebenshindernissen und allen Fleischesliisten entflohen,
um ruhig die allreine Umarmung der alle Menschentdchter an Schonheit
iibertreffenden Gottestochter zu genieflen — — — Die unniitzesten Feinheiten
in ihr erscheinen mir sehr wichtig zu sein: so denkt immer ein Verliebter — —
— Je tiefer und menschenloser meine Einsamkeit war, desto gliicklicher war
mein Zusammenleben mit dieser geliebtesten aller Frauen, und mit diesem
Los Gottes bin ich zufrieden. Mir wurde ein schénes Kind geboren: der
vollkommene und wahre Mensch. Ich sterbe nicht kinderlos.*

»Die Bibel ist von Gott geschaffen aus den heilig-geheimnisvollen Bil-
dern. Himmel, Mond, Sonne, Sterne, Abend, Morgen, Wolken, Regenbogen,
Paradies, Vogel, Tiere, Mensch usf. — das alles sind Bilder der Hohe der
himmlischen Weisheit — — — Das alles sind Bilder, und alle Geschopfe sind
Schatten, die die Ewigkeit versinnbildlichen“. ,Die Bibel ist die heiligste
und weiseste Orgel®, ist ,das Wort Gottes und die Feuerzunge“. ,Die
Heilige Schrift ist einem Flufl oder einem Meer ihnlich. Oft erdffnet sich eine
sogar fiir Engelsaugen undurchdringliche Tiefe, dort wo von aufien her alles

62



schlecht und einfach zu sein scheint®. ,Die Bibel ist die neue Welt und die
neue Menschheit Gottes, das Land der Lebendigen, das Land und das Reich
der Liebe, das hohe Jerusalem*.

Die Bibel ist ja ,eine kleine Welt oder ein Weltchen®. ,Ist sie nicht ein
schoner Tempel des allweisen Gottes — diese Welt? Es gibt aber drei Welten.
Die eine ist die allgemeine oder bewohnbare Welt, wo alles Geborene
haust — — — Zwei andere sind kleine und Teil-Welten. Die erste ist Mikro-
kosmos, d. h. Weltchen, Weltlein oder der Mensch. Die zweite — die symbo-
lische Welt oder die Bibel. — — — Die Bibel ist eine symbolische Welt, weil
in ihr die Figuren der himmlischen, irdischen und unterirdischen Geschopfe
gesammelt sind, damit sie zu Denkmilern wiirden, die unsern Gedanken
einfiithren in das Verstindnis der ewigen Natur, die in der Vergl‘inghﬁ\keit
so verborgen ist, wie eine Zeichnung in ihren Farben“. Darum heifit die
Bibel oft ,die symbolische Welt“ oder ,die figiirliche Welt“. In der Bibel
spiegelt sich die ganze Welt wieder — ,,wie der Sonnenschein auf dem Was-
ser und wie das Wasser auf der Oberfliche des blauen Sees, und wie die
bunten Blumen auf dem Seidenfeld in den kunstgewebten Damaststoffen, so
offenbart die Wahrheit zur rechten Zeit das schone Auge der Ewigkeit auf
der Oberfliche der in der Bibel zusammengeflochignen Unmenge der wie
Manna und Schnee[flocken] unzihligen Geschépf¥*. ,Nicht nur die Erde
samt ihren Friichten und Geburten, sondern auch alle irdischen und himm-
lischen Figuren, die bei den alten, hauptsichlich den dgyptischen Philosophen
heimisch waren — — — hat Israel in die Weihe Gottes iibertragen.®

Man soll aber die duflere Form von dem eigentlichen Lphalt unterscheiden
konnen. Skovoroda scheut nicht, fiir die duflerliche Form der biblischen
Wahrheit die schirfsten und abfilligsten Ausdriicke zu gebrauchen. Er
widmet diesem Problem drei Werke seiner spiteren Zeit (,Lots Frau®,
»Die israelische Schlange“ und ,Die Sintflut der Schlange“). — ,Die Bibel
ist mit einem Narren dumm, mit einem Seligen selig. Einem Taugenichts ist
sie das Fallen, einem Guten — die Auferstehung®. ,Die Bibel ist Mensch
und Leiche“. ,Die Bibel ist eine hdchst schlechte und einfiltige Schalmei,
wenn man sie auf unsere fleischlichen Dinge anwendet, der stachlige Dorn-
busch, bitteres und nicht wohlschmeckendes Wasser, Narrheit — — — oder
um es gar mit Schimpfworten zu sagen: Dreck, Schmutz, Schund, Menschen-
mist — — —“ Sie ist aber trotzdem auch das beste Musikinstrument: ,Es
gibt nichts Besseres und Wirksameres, als wenn man auf ihr nicht den
Elementen, sondern Gott vorspielt, nicht der Verginglichkeit, sondern der
Ewigkeit, dem Herrn und nicht der Welt“. ,Unsere sinnlose Frechheit ver-
achtet sie und sucht nicht, sie zu erkennen. Sehr licherlich scheint uns die
Weltschdpfung zu sein, Gottes Ruhe nach der Arbeit, seine Reue und sein
Zorn, die Modellierung Adams aus Ton, das Einhauchen des Lebensatems,
das Vertreiben aus dem Paradies, Lots Trunkenheit, die gebirende Sarah,
die Sintflut, der Turm zu Babel, das Wandeln auf dem See, die Opferord-
nung, das Labyrinth der biirgerlichen Gesetze, die Wanderung in irgendein

63



neues Land, seltsame Kriege und Siege, die sonderbare Erdaufteilung usf.
Ist es moglich, dafl Henoch und Elias in den Himmel hinaufgeflogen sind?
Vertrigt es sich mit der Natur, daff Nawin die Sonne zum Stehen brachte?
dafl der Jordan umkehrte? dafl Eisen schwamm? daf eine Gebirerin Jung-
frau bliebe? dafl ein Mensch auferstinde? Was fiir ein Richter ist im Regen-
bogen? Was fiir ein feuriger Flul? Was fiir ein Hollenrachen? Glaube daran,
du grobes Altertum! Unser Zeitalter ist aufgeklirt. — Ich wundere mich
nicht im mindesten, — sie treten diese Erbschaft ohne Geschmack und ohne
Zihne an, sie kauen nur die einfache und bittere Rinde“. ,,Wenn man in den
gottlichen Biichern liest: Trunkenheit, Kebsweiberei, Blutschande, Liebeleien
und ihnliches, so verbleibe man nicht in diesen sodomischen Straflen — — — —
Denn die Bibel fithrt dich nicht in diese Straflen hinein, sondern nur durch
diese Straflen hindurch in die Hohen und die reinen Linder; nicht zu den
fleischlichen Kliigeleien fiihrt sie, sondern zum Ewigen. Die Bibel hat nichts
mit dem Bauch, mit diesem unseren Aftergott, nichts mit der Ehe und nichts
mit dem fleischlichen Kaiser zu tun. Sie ist ganz im erhabenen Gott.“ Denn
die Bibel ist ,Pascha“ — d.h. ,Durchgang, Ubergang, Ausgang und Ein-
gang“. ,Ziehe zu Hause die Schuhe aus und gehe zum Géttlichen iiber — — —
Zu diesem Ubergang ist die Bibel Briicke und Leiter — — — Dort wirst du
statt der Verginglichkeit alles Unvergingliche erhalten®.

Die Bibel wird als Schlange versinnbildlicht, denn die Schlange hat eine
doppelte symbolische Funktion. ,Dieser siebenkdpfige Drache, die Bibel, der
die Wellen der bitteren Gewisser ausspeit, hat die ganze Erdkugel mit
Aberglauben bedeckt. Das ist nichts anderes als das verstandlose, aber durch
. Gott verwirklichte und verteidigte Verstindnis — — —“ ,Die Bibel ist Gott
und die Schlange — — sie ist Fleisch und Geist, Unfug und Weisheit, See und
Hafen, Sintflut und Arche“. Sie ist ,die Schlange, aber zugleich auch Gott.
Liigenhaft — aber auch wahrhaft#®. Nirrisch — und zugleich auch allweise.
Bose und zugleich auch gut.“ Denn die Schlange ,ist schlau und windet
sich zu einem Ringe auf, daf} man nicht sehe, wohin sie will, wenn man ihren
Kopf nicht merkt; so auch die Ewigkeit — sie ist iiberall und nirgends, weil
sie unsichtbar wird, indem sie ihr Gesicht verdeckt — — — Die Schlange hat,
wie man aus dem Namen sicht, einen scharfen Blick. Dieses griechische
Wort dégnw heiflt: sehe, dpdnm heiffit: werde sehen; dpaxdv — der, welcher
nach vorn sehen kann, d. h. der Hellscher. Es ist nichts schwieriger, als fiir
ein verunreinigtes Auge die Ewigkeit zu erblicken. Wenn du wohl zerkaut
und den Geschmack in diesen Worten empfunden hast: Am Anfang war das
Wort, so verstehe, dafl die Bibel, die ihr ganzes figurales Wort ins Sehen
der Ewigkeit ausgebreitet hat, selbst zu Gott geworden ist: und Gott ward
das Wort. So kann ich ohne Zégern sagen, daff die Bibel Gott und Schlange
ist“. Die Schlange ,speit — — die Sintflutgewisser aus“, ,speit den Unfug
aus“. Sie ,fithrt die christliche Seele in Versuchung“, wie z.B. man auf-
grund der Bibel das Ende der Welt um 1000 Jahre nach Christus erwartet
hat. ,Dieser Verleumder wird dir einfliistern, dafl Gott weint, ziirnt, schlift,

64



bereut . .. Dann erzihlt er, daf die Menschen sich in Salzsiulen verwandeln,
sich zu den Planeten erheben, in Wagen auf dem Meeresgrunde und durch
die Luft fahren, dafl die Sonne wie ein Wagen sich hilt und zuriidkkehrt,
daf Eisen schwimmt, Fliisse umkehren in ihrem Lauf, da vom Trompeten-
blasen Stadtmauern einstiirzen, dafl Berge wie die Hammel springen, Fliisse
in die Hinde klatschen, Wilder und Felder sich freuen, Wolfe mit Schafen
Freundschaft schlieRen, dafl Ochsen mit Léwen weiden, Knaben mit Schlan-
gen spielen, tote Gebeine auferstehen, Gestirne von Apfelbiumen, und aus
den Wolken Griitze und Wadhteln fallen, dafl aus Wasser Wein wird, dafl
Stumme — nachdem sie getrunken — sprechen und schon singen usf., usf.
Siehst du, daf8 die Schlange iiber die Liige kriecht, die Liige friflt, die Liige
ausspeit — — — Sieh auf die ganze Erdenkugel und aufs arme Menschgnge-
schlecht. Siehst du? Siehst du, wie es durch eine schmerzhafte und unglucks-
volle Sintflut von Hiresien, Streitereien, Aberglauben, Vielglauben und Ver-
schiedenglauben beunruhigt, bestiirmt, iiberschwemmt wird! Diese Sintflut
ist uns aber nicht von oben her gegeben, sondern derselbe héllische Schlan-
genrachen hat sie ausspeiend ausgespien, erbrechend erbrochen — — — Sag
jetzt, was verdient die Schlange fiir ihr Erbrechen, fiir ihren Unsinn, fiir
alle Wunden und Qualen, fiir ihr allweltliches Lachen, fiir allen Schimpf
und Ekel?“ ,Sei barmherzig und bedaure die unzgpligen Martyrer, welche
die Seligkeit erstreben: von denjenigen ungliicklichen Leidenden, die durch
die Liige dieses Peinigers verlockt, sich ihre sie in Versuchung bringenden
Augen ausgestochen, die Hoden fiir das Himmelreich ausgeschnitten — —
oder in grofler Zahl sich selbst verbrannt haben. Gott fingt [die Menschen]
mit dem Glauben, er fingt aber auch geheim mit Aberglagben.*

Skovoroda will ein ,Gericht iiber die Schlange® abhaltet¥ Er kommt zum
Schlufl, dafl die Schlange von der Erde ,gehoben“ — d.h. dafl die Bibel
symbolisch interpretiert werden miisse. Diese symbolische Interpretation
wird dieselbe Wirkung haben wie die eherne Schlange in der Wiiste, durch
deren Anblick die von Schlangen gebissenen Juden geheilt wurden.

Einmal wird die Bibel auch mit der Sphinx verglichen: ,Was ist die
Bibel? Sie ist jene uralte Sphinx, die Lowe-]Jungfrau, Léwe und Jungfrau
zugleich. Sie trifft dich auf dem Wege durch die Welt, wo sie gleich einem
Léwen sucht, wen sie verschlingen konne.“

Als besonders schidlich und schindlich bezeichnet Skovoroda die buch-
stabliche Bibelauffassung: Sie fiihrt uns zu rein duflerlichen Streitigkeiten,
zu kleinlicher Polemik, die Aberglauben, Fanatismus, Sektenbildung zur
Folge hat. ,Wie hoch erheben sich manche in ihren Kliigeleien iiber die
gottliche Schrift! Sie erheben sich durch ihr geschichtliches, geographisches,
mathematisches Wissen: aber immer nur durch das leibliche Wissen“. ,Aus
solchen Neigungen sind die Schismen, der Aberglaube und alle iibrigen
Verderben geboren, die das ganze Europa beunruhigen“. Daraus wird
verstindlich, wenn Skovoroda behauptet, die Bibel habe ,zuerst iiber das
jiidische, spiter aber auch iiber das christliche Volk unzihlige und furchtbare

65



Uberschwemmungen des Aberglaubens gebracht. Aus dem Aberglauben wur-
den Gegensitze, Streitigkeiten, Sekten, seltsame und allgemeine Feindschaf-
ten, Hand- und Wortgemenge, kindliche Angste usf. geboren“. ,Man sagt
dem Abergliubischen: hére Freund! es kann doch nicht geschehen ... Es ist
wider die Natur ... Hier ist etwas verborgen ... Aber er schreit gallig aus
Leibeskriften, dafl die Pferde des Elias wirklich fliegen — — — Eisen
schwamm, die Gewisser sich trennten, dafl der Jordan umkehrte, daff die
Sonne sich an Jesu Nawin angehakt hat, dafl zur Zeit Adams die Schlangen
die menschliche Sprache hatten ... So! ... Von dieser Hefe trunken, zecht
der Abergliubische, ziegenbockt den Unsinn, indem er alle, die mit ihm nicht
einverstanden sind, zu Feinden und Hiretikern erklirt. Es ist besser nicht
zu lesen und nicht zu horen als ohne Augen zu lesen und ohne Ohren zu
horen und erfolglos zu lernen. Das ist eine kindische Weisetuerei!® ,Die
Bibel ist die Liige und der Unfug Gottes nicht deshalb, weil sie uns die Liige
lehrt, sondern weil sie fiir uns in der Liige die Spuren und Wege eingeprigt
hat, die den kriechenden Verstand zu der Hohe der Wahrheit fiihren.“
»In dieser Liige hat sich wie in einer Schale der Samen der Wahrheit ver-
schlossen.“ Und — ,.es gibt fiir die Gesellschaft kein gefihrlicheres Geschwiir
als den Aberglauben: die Blitter fiir die Heuchler, die Maske fiir die Be-
triiger, der Schatten fiir die Nichtstuer, Anreiz und Ansporn fiir die, die
einen kindlichen Verstand haben®.

Die Bibel hat also einen Doppelcharakter. Sie ist nur Weg zur Gottes-
erkenntnis. ,Wenn der Weg aus dem Tal bergauf fiihrt, so liegt gewif sein
erster Teil tief und der letzte so hoch, wie der Berg, auf welchen der Weg
fiihrt. Sie nimmt mit ihrem untersten Teil die unteren Talbewohner auf,
und mit dem héheren steigt sie in die Hohe; eben darum heifit sie Fliigel,
Tiir, Ende oder Grenze, Hafen, Sand oder Kiiste, die das Meer begrenzt,
und Mauer — — — Die Wand bedeetet Grenze, indem sie das Fremde von
Unserem trennt. Und wie soll diese von Gott geschaffene Mauer nicht eine
Grenze heiflen, wenn sie zwischen dem Licht und der fremdlindischen Fin-
sternis die Grenze ist> Die Mauer hat eine dunkle Seite, diejenige, die in die
Finsternis sieht. Aber die Seite, die gegen Westen gerichtet ist, ist die innere
und ganz vom Licht der Hohe Gottes vergoldet, so dal ein Finsternisbe-
wohner, wenn er zu der Tiir, die von auflen her dunkel ist, kommt, keine
Schonheit sieht und zuriickgeht, heimkehrend in die Finsternis. — — — Diese
Vermittlerin ist auch einer Briicke dhnlich, die Gott und die Sterblichen
verbindet. Wenn aber diese wunderbare Briicke die Sterblichen ins Leben
iiberfiihrt, so ist sie wiirdig, Auferstehung zu heiflen.“

Skovoroda erzihlt im Zusammenhang seiner Theorie der Bibel-Interpre-
tation eine Parabel, die nicht nur seinen Standpunkt zum Ausdruck bringt,
sondern auch fiir seinen dichterischen Stil sehr charakteristisch ist: ,Die
Bibel ist auch einer scheufllichen Hohle dhnlich, in der ein Einsiedler lebte
und in der ihn einmal seine Briider besuchten ... Sag Briiderchen, was hilt
dich an diesem finsteren Wohnort zuriik? Nach diesen Worten zog der

66



Einsiedler einen an der Wand befestigten Vorhang weg — — — Oh, mein
Gott! schrie der Gast auf, als er die Pracht erblickte, die hoher ist als alle
menschliche Vernunft. Das ist es, Bruder, was mich ergdtzt — sagte der
Einsame. Dann blieb ein Bruder mit dem anderen fiir immer zusammen
leben“. ,Stellt euch einen schonen duftigen Garten auf dem Berge vor, der
voll ewigen Trostes ist. Wie wiinschten die Giste hineinzugehen! Es ist aber
unmdglich, sich hineinzudringen. Undurchdringliches Didkicht, unwegsamer
Dornbusch, ungangbare Stellen umgeben dieses Paradies! O siifleste Wahr-
heit Gottes! Wann werden wir zu dir durchdringen? Der zeremonielle
Dornbusch 138t uns nicht durch. In ihm sind wir steckengeblieben. Und auf
der anderen Seite dieser hirtesten Mauer leuchtest du, unsere Freude. Wer
wird uns durch die Wiiste fiihren?* — — Die Bibel ,,ist auch einem Fisclbr-
netz ihnlich, das mit einer Unmenge von Kugeln aus Edelsteinen besetzt
ist, dessen Wert unbekannt ist“. —

Man konnte sagen — die Beschiftigung mit der Bibel, das Auflosen der
symbolischen ,Figuren“ und das Durchdringen zum in diesen Figuren ver-
borgenen Inhalt ist fiir Skovoroda auch eine ethische, ,gnostische“ und reli-
giose Aufgabe. Ein — mindestens moglicher, vielleicht aber auch einer der
héchsten moglichen — Lebenszwecke. ,Ein Einsiedler lebte in tiefer Einsam-
keit. Er kam jeden Tag bei Sonnenaufgang in einkh grofien Garten. Im
Garten lebte ein schoner und sanfter Vogel. Der Einsiedler sah mit Neugier
auf die wunderbaren Eigenschaften dieses Vogels, freute sich, fing ihn und
verbrachte auf solche Weise unmerklich die Zeit. Der Vogel setzte sich ab-
sichtlich nah zu ihm, ermunterte ihn zum Fangen und schign tausendmal in
seinen Hinden zu sein; er konnte aber den Vogel nie ?a;gen. Sei nicht
traurig, mein Freund — sagte der Vogel —, dafl du mich nicht fangen kannst.
Du wirst dein ganzes Leben lang mich haschen, ohne mich zu fangen, nur
zur Unterhaltung. Einmal kam zum Eindsiedler sein Freund. Nach der
Begriiflung fingen sie ein Gesprich an. Sage mir — sagte der Gast — womit
beschiftigst du dich in der 6den Wiiste? Ich wire in ihr vor Langeweile
gestorben. — — — Ich — sagte der Einsiedler — habe zwei Unterhaltungen:
den Vogel und den Anfang. Ich fange den Vogel, kann ihn aber nie fangen.
Ich habe tausend und einen seidenen figuralen Knoten. Ich suche in ihnen
den Anfang und kann ihn nicht finden — — —“

Man sieht ohne weiteres, dafl diese Einstellung Skovorodas der Bibel
gegeniiber im groflen und ganzen auf die altchristliche Exegese zuriickgeht.
Wenn man trotzdem versucht hat, etwa in seiner negativen Einstellung der
Sektenbildung gegeniiber oder aus den scharfen Worten, die er gegen die
duflere Einkleidung der biblischen Gedanken zuweilen gebraucht, einen
Einflufl des Rationalismus und der Aufklirung des 18. Jahrhunderts, den
Einflufl Reimarus’ zu sehen oder gar aus Skovoroda einen Kimpfer gegen
das Christentum zu machen, so ist das nur aufgrund einer volligen Un-
kenntnis der Geschichte der christlichen Theologie méglich.

Die negative Einstellung den ,Buchstaben“ der Schrift gegeniiber war bei

67



jeder allegorischen oder symbolischen Auslegung derselben doch ganz unver-
meidlich, schon allein deswegen, weil man nur durch vollstindige Aufhe-
bung, Auflésung der iufleren Hiille den Zutritt zum inneren, verborgenen
Sinn erlangen zu kénnen glaubte. Philo, der — wie die anderen Vertreter
der ,Alexandrinischen Schule“ — als einer der ersten dieses exegetische Ver-
fahren auf die Bibel angewandt hat und der den entschiedensten Einflufl auf
die dhristliche Exegese ausiibte, fuflte dabei, wie auch sonst, vielleicht auf
Plato: er konnte bei Plato nicht nur die kiihnsten Auslegungen Homers
finden, sondern auch eine Stelle, die sich als unmittelbare theoretische
Grundlage einer solchen exegetischen Methode auffassen lie. Ich meine die
Unterscheidung der Buchstaben und der inneren Einheit der Sprache, die
dem Buchstaben gegeniibergestellt wird. Fiir Philo selbst gilt, wie wir
gesehen haben, das Prinzip: ,,nach der wortlichen Erzihlung ziemt es sich,
auch den allegorischen Sinn wiederzugeben, denn so ziemlich alles oder doch
das meiste der Gesetzgebung hat einen allegorischen Sinn.“ Die sinnliche
Wahrnehmung ist iiberhaupt ,bei den Toren schlecht, bei den Weisen
gut“. Man soll also durch sie hindurch zum wahren Sinn gelangen. Philo
unterscheidet drei Sinne der Schrift. Geschichte und Buchstaben seien ein
wertloser Schatten. Sogar den Schopfungsbericht legt Philo allegorisch aus.
— — Genau dieselbe Auffassung finden wir bei den Kirchenvitern. Nach
Clemens von Alexandrien soll man sich mit dem ,fleischlichen® Sinn der
Schrift nicht begniigen, sondern den verborgenen Sinn erforschen, die Wort-
seite der Schrift mufl aufgehoben werden, wenn sie etwas enthilt, was
Gottes unwiirdig ist. Buchstabe und Sinn beziehen sich aufeinander wie
. Kern und Schale. Origenes spricht ebenso. Die Schrift ist dunkel. ,Bei jeder
Zeile findet man einen Sdhliissel, aber nicht den, welcher zu ihr gehort; die
Schliissel sind ohne Ordnung durch das ganze Haus verstreut, und es ist
schwer, sie aufzufinden und zu wihlen.“ ,Der buchstibliche Sinn enthilt oft
Falsches, Widersinniges, Widersprechendes, Unmégliches, Unniitzes und
Dinge, aus welchen unendlich viele Irrtiimer entstanden sind.“ ,,Welcher
gesund denkende Mensch kann annehmen, dafl es den ersten, zweiten und
dritten Tag gab — mit Morgen, Abend und Nacht, als es weder Sonne noch
Mond noch Sterne und am ersten Tage sogar auch keinen Himmel gab? Wer
wird so dumm sein, um zu glauben, dal Gott wie ein ackerbauender
Mensch im Paradies verschiedene Biume pflanzte, darunter auch den Baum
der Erkenntnis des Guten und des Bosen, dafl er nachmittags im Garten
spazierenging und Adam suchte, der sich unter den Biumen versteckte ...
Kann man denn zweifeln, daf das alles nur im mystischen Sinne verstanden
werden soll?“ Fiir Gregor von Nyssa ist der ,Korper der Schrift“ nur eine
Wand oder ein Gewand, das den wirklichen Sinn verdeckt. Gregor wehrt
sich gegen die buchstibliche Auffassung: ,keiner sei so dumm¢, daf er die
Schrift buchstiblich verstehe. Die verichtliche Einstellung der ,Areopagi-
tica® dem Buchstaben gegeniiber ist ohne weiteres verstindlich. Wenn man
die Schrift buchstiblich nihme, so ,wiirde man bald glauben, die iiberhimm-

68



lischen Regionen seien mit Lowen und Pferdeherden und mit einem Reich
der Vogelwelt und anderen Tieren und noch unansehnlicheren Dingen er-
fiille.* Auch Maximus Confessor bekimpft die buchstibliche Auffassung
der Sdhrift.

Diese kirchenviterlichen Motive erklingen in Kampftonen in der deut-
schen Mystik, vor allem nach der Reformationszeit wieder. Aber auch schon
vor der Reformation finden wir vereinzelte Bemerkungen in dieser Richtung.
Scharfe Angriffe werden gegen den ,Buchstaben der Schrift, gegen die
»Zeremonien“, d. h. die kultische Seite der Religion gerichtet, gegen die
Sektenbildung, die gerade von der falschen buchstiblichen Auffassung der
Schrift herriihre.

Bemerkungen dieser Art bei Tauler lehnen sich noch an die Schrift glbst
an: ,denn Gott ist ein Liebhaber der Herzen, und es ist ihm nicht zu tun
um das, was auswendig ist, sondern um eine innige lebendige Gunst, die in
sich eine Geneigtheit trigt — — — iiberhaupt nicht um alles, was auswendig
ist, wie Fasten, Wachen und sonstige Dinge“. Scharfe Tone schligt Sebastian
Frandk an, viele Stellen erinnern durchaus an Skovoroda. Die Buchstaben
seien eine Art Geheimschrift: ,Sagt es doch Christus deutlich, daf er darum
verdeckt in Gleichnissen, durch eine allegorisch verwendete Sprache (wie
Pythagoras mit seinen Schiilern) mit ihnen rede, da@fit sein Geheimnis unter
dem Umhang des Buchstabens verdeckt innerhalb der Schule bliebe®. ,Dar-
um ist der Buchstabe ohne das Licht des heiligen Geistes eine finstere
Laterne — — — — So ist nun und bleibt das Alte Testament, Gesetz, Schrift
und Buchstaben — — — ohne das Licht, das Leben, den Sinn und die Ausle-
gung des heiligen Geistes nichts als ein totender BuchstaBe ynd nichts weni-
ger als Gottes Wort“. Wenn man die Schrift nach den Buistaben versteht,
so miifite man ,die Hinde abhauen, die Augen ausstechen, Christi Fleisch
essen und sein Blut trinken“. ,Demnach, weil der Buchstabe der Schrift
gespalten und mit sich selbst uneins ist, kommen alle Sekten daraus. Der
sticht den toten Buchstaben da an, dieser dort. Der versteht ihn, wie er da
lautet, dieser wie er dort klingt. — — — Nun sind gewif} alle Sekten aus dem
Teufel und eine Frucht des Fleisches, an Zeit, Raum, Person, Gesetz und
Element gebunden — — —“ Ebenso sind ,Zeremonien — — — nur Schatten
oder Figur“. Die Schrift ohne Gott (,Buchstabe“) sei eine ,finstere Laterne®,
seine faule Cistern“. ,Es ist Gottes Wort ein zweyschneydig schwerdt’ wer
nit mit im Herrn umbgehen kan/ verschneidt sich leychtlich drab“. Franck
spricht vom ,laborinth des buchstabens“. Die Schrift ist ,seltzsam und stri-
tig*, kann ,gespalten“ werden. Diese ,,Spaltung“ demonstriert eben Franck
im ,verbutschierten Buche“ durch die Gegeniiberstellung von Zitaten, die
angeblich einen entgegengesetzten Sinn haben. Deswegen ist das Mifiver-
stehen der Schrift moglich. ,,Gottes wort/ ... ist den vnrainen vnrain/ vnd
ein vrsach das sie boser werden“. Deshalb kann man sagen, dafl ,Das Evan-
gelium ist fiir die Welt aufriihrerisch, die Wahrheit eine aufwiegelnde
Sache®, ,dem Gottlosen ist das Gebet verboten und es ist fiir ihn frewel-

69



haft“. ,Die Schrift ist der Welt Tod und Strick, den Frommen allein ein
Leben und Licht“, ja noch mehr: ,Gott ist der Welt Teufel, Christus der
Welt Antichrist®.

Vor allem gehdrt auch Valentin Weigel hierher. ,Die Bibel ist nur ge-
schrieben zur Wahrung . .. zum Memorial — — — des Glaubens oder Geistes
Gottes in uns. Hast du diesen nicht und lebst diesem nidht, so ist die Schrift
eine finstere Laterne, ja ein Strick, Anstoss, Gift, wie wir leider bei allen
Sekten erfahren, da eine jede die Schrift anfiihrt, und kénnen doch niemmer
mit einander einig sein — — —“. ,Die Schrift ist hell vnd klar, vnd ist
Gottes Wort, die Schrifft ist dundckel vnd finster, ja gar ein Gifft vnd Todt.*
Man soll — ,schépffen ihr Vrtheil nicht aus dem todten Buchstaben, sondern
aus dem Glauben des Geistes, durch dass jnnerliche lebendige befinden im
Hertzen“. Der Teufel kann sich ,in ein Engel des Liechtes verstellen vnnd
verkleiden, mit dem Mantel der Schrifft bedecken“. ,Der geschriebene Buch-
stabe aber ist ein Schatten des Worts, wirket nicht das Wort, er erinnert uns
zwar des Worts“.

Rath, rath was ist das?

Ein weisser Adker und schwartze Saat,
Mancher Mann voriiber gaht

und weiss nicht, was darinnen staht.

— Er greift alle Zeremonien (,Der Zeremonielle Sand“ bei Skovoroda) eben-
so scharf an wie Franck: ,Diese Schrifft gelehrten nur zandken und dispu-
tiren von eussern Mitteldingen/ Ceremonien/ vnd von Hindewaschen/ vom
. Opffer vnd von andern dingen/ die den Menschen weder selig noch ver-
dampt machen/ weder siisse noch sawer/ trifft der inwendigen Menschen
nichts an/ ...“ Die menschliche Kirche oder Zeremonienkirche wird in den
schwirzesten Farben gemalt: SWolffe“, ,Behren vnd Lewen“, ,Blinde®,
»Diebe vnd Morder“ — das sind ihre Mitglieder. ,Sacramentstreit ver-
geblich“, ,Vergebens vnd vmb sonst istsy das eine Sect die ander ver-
folget vnd verketzert vmb den Sacramenten willen“. ,Welche Secte die
ander bekrieget/ verfolget/ die verrith sich nur selbst/ dass sie in die heilige
Kirche nicht gehdre/ dass sie in Christo nicht seye“. Durch die falschen
sektiererischen Lehren ,stichest du eben dadurch deinem Zuhiorer seine
Augen auss/ beraubst jhnen dess Gehors vnd der Zungen dess inwendigen
Menschen“. — Bei Weigel findet sich auch die spiter sehr verbreitete Lehre,
deren Anfinge auf Philo und Clemens von Alexandrien zuriickgehen, von
der Offenbarung Gottes auf drei Wegen: in der Welt, in der Bibel und im
Menschen selbst. ,Die drei Welten“ Skovorodas haben hier ihren Ursprung.
»Das Wort lieget verborgen in dreyen Enden. 1. Im Buchstaben der Schrifft/
er seye dann von Gott gelehren, 2. Im Fleisch liegt es verborgen/ niemandt
kennet es/ er werde dann vom Vater gezogen. 3. Im Hertzen liegt es/ nie-
mand findets/ als der Glaubige vom H. Geist erleuchtet.”

Auch Bohme gehort zu denen, die sich gegen den Buchstaben der Schrift

70



wenden. Auch die ,Zeremonien“ greift er an: ,O du Antichristische Welt/
was hastu mit deinen Ceremonien angerichtet/ dass du die an Gottes Statt
gesetzest hast: Hittest du dem Siinder GOttes Zorn und Straffe und die
falsche Lust des Teufels angekiindigt/ wie er aus seinen Siinden miisse
ausgehen in GOttes Willen und mit wahrer Rewe und Busse in rechter
Zuversicht in GOTT geboren werden/ suche und haben wolle/ dass aller
falsche Wille/ Lust und Begehren miisse aus dem Hertzen geraumet werden/
wiewohl hittesttu gelehret! — Aber die Concilia sind nur dahin gerichtet/
dass du iiber Silber und Gold/ und iiber der Menschen Seelen und Gewissen
ein Herr seyest! Also bistu auch der Antichrist in deiner Gleissnerey/ du hast
Ceremonien gestifftet/ und gleissest in Aaronis Gestalt: — — — — Aber es
ist eine Angotterey/ welche das Hertze finget/ und in der Gleissnerdy ge-
fangen fiihret: es wire besser keine Ceremonien, sondern nur bloss der Ge-
brauch des ernsten befehls GOttes/ was uns in seinem Bunde und Testament
hat gelassen®. ,Alle dusserliche Ceremonien ohne den inwendigen Grund/
das ist/ ohne Christi Geist und mit Wiirckung/ ist eine Hurerey vor GOtt“.
Und ihnlich auch Angelus Silesius:

Die Heilige Schrift
Gleich wie die Spinne saugt aus einer Rosé it /
also wird auch verkehrt vom Bésen Gottesschrift.
Der Gedanke der drei Welten, in welchen sich Gott offenbart, hat spiter —
nach Bohme — weitere Verbreitung gefunden und wurde so zum Allgemein-
gut der deutschen Mystik der Neuzeit. — Wie gesagt aber gehen dieser
Vorstellung von den ,drei Welten“, von den ,drei Biihegn“ iltere Motive
voraus, die vielleicht schon bei Plotin, aber jedenfalls bei den Kirchenvitern
zu finden sind. Unter den byzantinischen Theologen hat diese Lehre etwa
Maximus Confessor vertreten. In der neueren Zeit ist sie auch bei Arnd zu
finden, — wie im ,Wahren Christentum®, so auch etwa in der ,Iconogra-
phia“; neben der Bibel stehen fiir Arnd ,Das Inn- und Auswendige Buch“,
d.h. ,die grofle und kleine Welt, welche beyde, wenn sie vom gottlichen
Licht erleuchtet werden, ein heller und klarer Spiegel“, in dem die gottlichen
Geheimnisse zu erkennen sind. Die theosophische Mystik der Neuzeit ver-
bindet damit die Vorstellung von der ,astralen Schrift“. Die Sterne seien die
natiirlichen Sinnbilder der Buchstaben. Auch fiir Weigel ist ,die schone
Creatur ein Buch, darinnen man lesen solle Gottes ewige Giite; darumb
kann sich niemand entschuldigen und sagen: er habe nichts von Gott ge-
wusst ...“ Noch vor Béhme, der diesen Gedanken iibernimmt, finden wir
die Vorstellung von den drei Welten. Drei Biicher bei dem geheimnisvollen
vergessenen Mystiker Bartholomaeus Scleus (1596, verdffentlicht allerdings
erst 1686): Gott habe ,auf dreyerley Art/ Weg und Weise/ das ist in dreyen
Biichern/ in dreyen Schrifften und Spiegeln/ oder in dreyen lebendigen
Bildern und Alphabeten sich/ seinen H. Nahmen/ und seinen unwandel-
baren guten Willen der gantzen Welt/ sonderlich aber und vornehmlich sei-

71



nen Auserwchlten/ sehr wunderbarlich/ reichlich und iiberfliissig offenbaret/
abgemahlet und zu erkennen gegeben ... Das eine ist MACROCOSMUS,
das andere MESOCOSMUS, und das dritte ist MICROCOSMUS. Das
sind nun die grosse/ ,die Mittel und die Kleine Welt“. ,So nun der todt-
lihe Mensch/ Gott seinen HErrn/ oder das Erkinntniss GOttes in einem
Buche/ das ist in der eussern Creation nicht ergreiffen kénndte/ so soll Er
sich an das andere/ nehmlich an die H. Schrifft/ und an das lebendige Wort
GOttes halten/ so Thme das auch gar zu verborgen/ zu tundkel und zu
schwer sein solte/ so halte Er sich an das dritte/ an das innere verborgene
Wort/ das Thme am nihesten ist/ und gehe also in sich selbst/ und lerne alda
GOtt in Thme/ oder aus Thme selbst erkennen®. Ebenso findet sich dieser
Gedanke in den ,rosenkreutzerischen“ Schriften: ,,das grofle Wunderbuch der
Natur konkordiert mit der Bibel“, ,Natur® und Bibel seien gleichwertige
Erkenntnisquellen, der Makrokosmos entspreche dem Mikrokosmos. Auch
fiir Comenius gibt es zwei Wege zur Weisheit — die Welt und die Heilige
Schrift. ,So wollte er die Welt und ihre Dinge auseinandersetzen und dann
cin Theater der gottlichen Geheimnisse, wie sie in der Schrift niedergelegt
sind, zusammenstellen“. Das war ohne Zweifel die Grundtendenz der
pansophischen wie der piadagogischen Titigkeit Comenius’. Sonst spricht
er noch von der Natur, von der Schrift und den angeborenen Begriffen als
von den dreien von Gott gegebenen Grundlagen des Wissens. Bei Frandken-
berg finden wir dasselbe. Auch die katholische Mystik der Neuzeit spricht
denselben Gedanken aus: so Blosius: ,Die ganze Welt ist ein Budh, ... in
ihm liest und erkennt der geistliche und beschauliche Mensch die Herrlichkeit
_ des Schépfers.“ Und ihnliche Gedanken klingen auch bei Angelus Silesius

an:

Die Schopfung ist ein Buch: wer’s weislich lesen kann/
dem wird darin gar feil der Schopfer kund getan.

Viel Biicher/ viel Beschwer! Wer eines recht gelesen
(ich meine Jesum Christ)/ ist ewiglich genesen.

— — Christus ist ein lebendiges Buch gewesen.
Mensch/ wird dein Herze nicht das Buch des Lebens sein,
so wirst du nimmermehr zu Gott gelassen ein.

Freund/ es ist auch genug. Im Fall du mehr willst lesen,
so geh und werde selbst die Schrift und selbst das Wesen.

So auch spiter. — Fiir Oetinger ,spiegelt die Schrift die ganze Weltentwick-
lung in sich ab.“ Ahnlich sind auch die Ansichten J. M. Hahns. Und ver-
wandte Gedanken treffen wir noch bei Baader und Schelling.

Ohne Zweifel fliefen beide Strome der mystischen Interpretation der
Schrift bei Skovoroda zusammen, — der der kirchenviterlichen Tradition
und der der mystischen Literatur der Neuzeit. Genau dasselbe trifft einige
Jahre nach Skovorodas Tode bei Baader zu, dessen ,analogische Methode an
Philo, aber auch an Clemens und Origenes erinnert, und — hitten wir

72



hinzugesetzt — auch an die deutschen Mystiker der Neuzeit. Denn auch fiir
Baader ist die Schrift durchaus doppelseitig, gut oder schlecht, finster oder
hell — ,wem es aber vom Vater gegeben ist, der sicht iiberall helle und klar,
wo andere nicht sehen und leugnen*.

73



1II. METAPHYSIK

Schon die ,Prinzipien® des Denkens Skovorodas, die wir im vorigen Ab-
schnitt aus seinen Werken herauszuarbeiten versucht haben, sind mehr als
duflere Merkmale des Ausdrucks und des Denk-,Stils“. Sie sind aber auch
mehr als Grundaxiome oder Ausgangspunkte eines philosophischen Systems.
Denn sie sind ,Voraussetzungen“ dieses Systems nicht in dem Sinne, dafl
sie ,am Anfang“ dieses Systems stehen und dafl aus ihnen alle weiteren
Lehrsitze des Systems abgeleitet werden. Sondern sie bestimmen jeden Satz
und jeden Gedankenschritt des Systems sozusagen ,von innen heraus“. So
ist jeder einzelne Gedanke der Philosophie und Theologie Skovorodas
antithetisch und symbolisch. Und vielleicht kann man die Antithetik und
das symbolische Denken irgendwie auf eine wenn auch nicht unbedingt
notwendige, so doch mdgliche Einheit zuriickfiihren, wenn man nimlich
beachtet, dafl im symbolischen Denken jeder Gedanke nicht nur in seiner
unmittelbaren Gegebenheit, sondern gleichzeitig auf etwas hinweisend, hin-
deutend, etwas ,symbolisierend“ auftritt. Wie Skovoroda selbst sagt,
skriecht jeder Gedanke gemein wie eine Schlange auf der Erde“ und ,schaut®
gleichzeitig ,iiber die Sintflutwellen“ der konkreten Bedeutung auf die ewige
Wahrheit hin.

Aus dieser Doppelheit der Déhktitigkeit ergibt sich von selbst, daf8 jede
These des Lehrgebiudes Skovorodas im doppelten Sinne antithetisch ist.
Einerseits ist diese Antithetik die Antithetik zwischen dem ,konkreten“
Sein und der ,ewigen Wahrheit“, zwischen dem ,verginglichen Gleichnis“
und der dadurch symbolisierten ,ewigen Welt“, andererseits Antithetik der
jeweiligen ,These* und ,Antithese“ in einer jeden Seinssphire. Vielleicht
kénnte man das System Skovorodas als ein ,,monodualistisches“ bezeichnen,
wenn man solchen Bezeichnungen iiberhaupt irgendwelchen Wert beilegen
diirfte.

Wir sprechen hier von der ,Metaphysik“ Skovorodas am Anfang unserer
Darstellung nicht deshalb, weil dieser Teil seines Systems fiir ihn selbst eine
besondere Bedeutung hitte, sondern darum, weil wir auf diese Weise am
einfachsten von seinen Grundvoraussetzungen zu den fiir ihn zentralen Tei-
len seiner Weltanschauung iibergehen kdnnen. Diese zentralen Teile sind ohne
Zweifel die Anthropologie und die Religionsphilosophie. Seine metaphy-
sischen Ansichten schildert er selbst nur gelegentlich, nur in groflen Ziigen,
ohne auf alle Feinheiten und Teilprobleme einzugehen, die fiir ihn zwar

74



nicht ganz uninteressant zu sein scheinen, die er aber trotzdem kiirzer skiz-
zieren zu diirfen glaubt. Wir finden bei Skovoroda nicht die ausgearbeitete
Kosmogonie eines Jakob Béhme und vielleicht deshalb auch nicht die , Ver-
irrungen“ und ,Hiresien Bohmes. Skovoroda bespricht aber jedenfalls
eine Reihe der philosophischen Grundprobleme, und das ist das beste Zeichen
dafiir, daf8 er iiber diese Probleme nachgedacht hat und dafl sie ihm nicht
fremd gewesen sind. — Die metaphysischen Ansichten Skovorodas sind
keinesfalls ,membra disjecta“, die zueinander in keiner Beziehung stehen
oder Einheit eines zufilligen ,Biindels* bilden. Haben wir oben die Grund-
sitze des Denkens Skovorodas besprochen, so werden wir im weiteren genug
Gelegenheit haben zu sehen, wie diese Grundsitze sein ganzes Denken
durchdringen und bestimmen. Die Darstellung der einzelnen Problen® folgt
also.

7. Materie

Mundus—pulcherrimum nihil!

Die Materie und die ganze materielle Welt wird zunichst rein negativ be-
stimmt. Obwohl Skovoroda nirgendwo eine at‘igiihrliche Lehre von der
Materie vortriigt, finden wir bei ihm eine solche Fiille von Bestimmungen,
eine solche Mannigfaltigkeit von — in ihrer Absicht einheitlichen — For-
meln, dafl wir ohne Schwierigkeiten eine Darstellung der Ansichten Skovo-
rodas geben kénnen. 3

Mehrmals kommen bei ihm lange und barock bunte Aufzihlungen von
Bestimmungen der Materie vor, die zunichst nichts weiter als dichterische
Gefiihlsausbriiche zu sein scheinen: die Materie sei ,Zeug (ruchljad’), Ge-
misch, Pack, Spalt, Bruch, Triimmer, Unsinn, Masse und Fleisch und Ge-
flecht*, ,die sichtbare Natur hat auch nicht einen einzelnen Namen, sondern
heifit: Stoff oder Materie, Erde, Fleisch, Schatten usf.“, ,das Sichtbare ist
Gras, Schmeichelei, Traum und die verschwindende Bliite“, ,alles Auflere
ist Gras, Schatten, Nichts“. ,Erde, Fleisch, Sand, bitteres Wermutgras, Galle,
Tod, Finsternis, Bosheit, Hiille“, ,Schein, Traum, Tod und Eitelkeit*, ,die
Hure“, ,die gesetzwidrige Ferse, Berg, Fleisch, Liige, Erde — alles das ist
dasselbe“, ,jedes Element ist ... Sklave, Vieh und Gétze“, ,Bruch, Schat-
ten, Farbe, Abrif — — — und Larve“, ,in diesen Tod sind unsere Herzen
getaucht. Das ist die dgyptische Erde und das Feld — — — der Verderbnis
und das Feld der Toten und das Feld des Durstes“. — Wie sehr erinnert das
alles an Plotin, fiir welchen die Materie doch auch nur ,Schatten®, ,Liige“,
»das Bose“, ,Tod“, ,Finsternis“ war.

Trotz ihrer Mannigfaltigkeit lassen sich die Epitheta, die Skovoroda dem
materiellen Sein beilegt, ordnen, da sie von einem einheitlichen Standpunk-
te aus formuliert sind.

Zuerst ist die Materie ,Nichts“, ,Leere“ — ,leerer Stoff“, nur ,Schein®,

75



den wir fiir ,Nichts“ halten sollen, ,Nichts und Schatten“; ,du siehst den
Schatten, einfacher zu sagen: — — — Leere und Nichts“, ,seinslosen Schat-
ten”, , die leere, salzige und unbewohnbare Erde®.

Dasselbe bekunden eigentlich auch alle Ausdriicke, die auf den ,Schein-
charakter des materiellen Seins hinweisen, — die materielle Welt heifit oft
bei Skovoroda ,das Sichtbare“, womit gemeint wird, dafl diese Welt nur
das Sichtbare und nichts weiter ist! Die Materie ist — wie wir schon gehdrt
haben — ,Schatten®, ,toter Schatten“, ,seinsloser Schatten“, ,Schein“ oder
aber ,Finsternis“, ,anfanggebirende Finsternis“, ,leibliche Finsternis“,
»kalte tddliche Finsternis“, ,materielle Finsternis“. Der ,Scheincharakter®
der Materie wird auch so ausgedriickt, dafl die Materie ,Liige“ genannt
wird: ,die unbestindige und irrefiihrende Liige“, ,Fleisch und Liige sind
dasselbe“, die Materie ist ,die liigenhafte Erde“, ,Pfiitze und Liige“. Die
Materie verdeckt vor uns das wahre Sein, sie ist gewissermaflen ein Vorhang,
der die Wirklichkeit vor uns verdeckt — ,Vorhang“, ,der leibliche Vor-
hang“; die duflere Schonheit ist Nichts in ihrem Wesen: die Materie ist nur
»schoner Schmutz und schmutzige Farbe und farbenprichtiger Staub®.
Wahrscheinlich denselben Gedanken sollen Sitze zum Ausdruck bringen
wie — ,alles, was sichtbar ist, ist G6tze“ (gewissermafien ein Ersatz fiir den
richtigen Gott), die Materie ist ,warmer Schmutz*“ usf.

Der Scheincharakter der Materie duflert sich auch in der Tatsache, dafl
die Materie verginglich ist! Vielmehr ist die Verginglichkeit das Haupt-
attribut des materiellen Seins. Die Materie wird als ,Verginglichkeit®, ja
als ,Tod“ bezeichnet. Die Epitheta, die in dieser Richtung gehen, sind
juflerst zahlreich: ,Spalt, Bruch, Triimmer ...%, ,verschwindende Bliite“,
»Feld der Verderbnis, Feld der Toten“, — haben wir ja schon gehért. Die
materielle Welt ist ,das sterbende Sterben, das alternde Alter, die verging-
liche Verginglichkeit“, ,alles Fleisd? ist Heu und alles vermodert wie ein
Kleid“, ,alles Fleisch ist Heu“, ,Stroh und Spreu“, ,Asche und Staub“,
~Asche“, ,Dickicht des sterblichen Dornbusches, ,Reisholz“, ,alles Sicht-
bare ist Fleisch und alles Fleisch ist Sand“. Alles Materielle ,flieft“ nur
»vorbei“ — die Welt ist ,nichtiges, vorbeifliefendes Wasser®, ,alles Auflere
ist vorbeifliefender Flufl“, ,Eis“. ,Was ist das sichtbare Fleisch, wenn nicht
der Tod?“ — in diesem Satze gipfelt letzten Endes die Lehre Skovorodas
von der Materie!

Wir gehen eigentlich schon zu einem anderen Thema iiber, wenn wir die
Aufmerksamkeit auf die Bezeichnung der Materie als ,Aufleres“ lenken.
Die Materie wird das ,Auflere“, ,Ferse®, ,Schwanz“, ,Riicken“ genannt.
Diese und ihnliche Bezeichnungen enthalten aber schon die Frage in sich,
was denn eigentlich dasjenige ,Innere“ ist, das dem ,Aufleren“ gegeniiber-
gestellt wird. Dariiber werden wir spiter noch reden.

Weil die Materie rein negativ bestimmt wird, wird sie auch genauer
charakterisiert als ein vollkommen unselbstindiges, passives, leidendes Ele-
ment des Seins.

76



Der Charakter des Mangels, der ,privatio“, der ,otégnais“, wird von
Skovoroda besonders hervorgehoben; — er stimmt darin mit der antiken
Tradition iiberein. Die Formen, die Gestalt, Maff und Zahl kommen von
auflen her an die Materie. An sich ist sie ,10 duopgov® — — — auch dieser
Gedanke steht wieder in voller Ubereinstimmung mit dem antiken Idealis-
mus. ,Dieser gestaltlose Schmutz zu seinem Anfang (= Gott) zuriickkeh-
rend, nimmt von ihm die ihm eingeprigte Wohlgestaltigkeit der Gestalt und
des Mafles“ — — — ,,das Mafl enthilt auch die Zahl in sich“. ,Das Maf} und
die Zahl gehdren immer Gott“. ,Das ewige Mafl und die ewigen Hinde
Gottes halten den ganzen Schatten wie die Knochen das an sie sich anschmie-
gende Fleisch“. Gott ,driickt sein Siegel dem leeren Stoffe auf“, ,modelliert”
ihn. In diesem Sinne gebraucht Skovoroda auch das pseudoplatorche
»Oe0s yeopétons®. Die Materie erhilt nur von auflen das ,Siegel“ der kon-
kreten Seinsformen. Das entspricht auch dem Wortgebrauch des Platonismus.
Die Materie wird anscheinend eben deswegen als ,Ort“, ,Raum*, ,Feld“
bezeichnet (sieche oben), — ,das Reich der seligen Natur (= Gott) ist ver-
borgen, bezeugt sich aber durch die duflerlichen Zeichen, indem es seine
Spuren in den leeren Stoff siegelt“, die Materie ist nur ein ,Feld der Fufi-
stapfen Gottes“. Das entspricht wieder der Auffassung des Platonismus —
schon fiir Plato ist die Materie bloff Ort, tén0g, xda, und nur das Siegel
(opoayis) des ideellen Seins gibt ihr die Formung.

Deswegen ist auch die ,reine“ Materie, Materie ,an sich“, ohne ihre
Formen, der Erkenntnis unzuginglich. Ihre Erkenntnis ist Quasi-Erkenntnis
oder, wie Chalcidius sie genannt hat, ,adulterina quadam gatione opinabile“
... »Du siehst ... nur die Erde. Aber dadurch siehst DJ Wichts, denn die
Erde und Nichts sind dasselbe“. ,Dein leeres Auge sieht ins Leere“. Eben-
deswegen wird wahrscheinlich die Materie als ,Hure“ bezeichnet.

So kann-Skovoroda nur von der Voraussetzung ausgehen, dafl die Materie
in ihrem Sein vollkommen unselbstindig ist. Sie hat keine inneren Krifte
in sich. Sie ist rein passiv, sie braucht die gottliche Unterstiitzung und Hilfe.
Mit anderen Worten — sie ist in Gott und wird von Gott bewegt. — ,Der
reinste Geist enthilt die ganze Asche deines Leibes“. ,Unterhilt denn Gott
nicht alles? Ist er nicht der Kopf und alles in allem? Ist er nicht die Wahr-
heit in der Leere, der wahre und erste Grund in unserm nichtigen Staube?
— — — Kann das Sein etwas auflerhalb seiner haben? Ist es nicht das Sein
von allem?“ ,Auch in anderen Geschdpfen nimmt das Unsichtbare den ersten
Platz ein, nicht nur im Menschen. Dasselbe soll man von den Kriutern und
Biumen und von allem iibrigen denken. Der Geist modelliert alles in allem.
Der Geist hilt auch alles.“ ,Darfst du ein Gefifl auf den Staub anstatt auf
Gott stellen? Welche Festigkeit kann darin sein, was allaugenblicklich der
Zerstorung und der Verinderung unterworfen ist? Hilt denn nicht der
unsichtbare gdttliche Finger den Staub in den Mauern? ...* ,Sieh mal dei-
nen irdischen Leib an. Glaubst du, daf in deinem Staube ein Schatz verbor-
gen ist? das heiflt, dal in ihm die Unsichtbarkeit und der Finger Gottes

77



verborgen ist, welcher diesen deinen Staub und deinen ganzen Leib halt®.
»Das ewig Unsichtbare ist der Kopf, die Kraft, der Grundstein“ des Sicht-
baren.

»Jedes Geschopf fiigt sich der Fithrung des Schopfers“. ,Wer ruft das
Geschlecht der Nadhtigallen und Drosseln in die Wilder und Girten, die
Lerchen in die Felder und die Kréten in die Gewisser und Moore? Wer
fiilhre die Flufistrome zum Meer? Wer zieht den Stahl zum Magnet? Wer
richtet die flackernde Flamme in die Hohe? Das ist der iiber alle herrschende
und alles in allem haushaltende Gott“. ,Er allein ist die geheime Triebfeder
von allem“. ,Was ist das Streben, wenn nicht ein gdttlicher Antrieb, der die
ganze Kreatur zu threm Ort und auf ihrem Wege bewegt?“ Manchmal
wird — in Bezug auf den menschlichen Leib — die bewegende (aber nicht
Hunterhaltende“) Kraft auch als ,Gedanke“ oder ,Herz“ bezeichnet. So:
»unser ganzer iuflerer Leib bewirkt in keinem Falle und nichts von sich
selbst aus. Er ist ganz unserem Gedanken versklavt. Der Gedanke, sein
Herz, befindet sich in ununterbrochener Regung — Tag und Nacht. Er iiber-
legt, entscheidet, bestimmt, bezwingt. Und unser duflerer Leib folgt ihm
wider Willen wie ein gebindigtes Vieh oder ein Schwanz“. ,Der Gedanke
bewegt den Schmutz deiner Zunge, und er ist es, der durch sie spricht, nicht
aber der Schmutz selbst, so wie ein Hammer einer Turmuhr. Es kommt aus
dem Innern des Uhrwerks die Triebkraft, welche den iibersinnlichen Ham-
mer bewegt®.

Von dieser Auffassung des Stoffes ist bei Skovoroda auch der Stoff, aus
welchem der Himmel besteht, nicht — wie es bei Aristoteles der Fall ist —
ausgenommen. Irgendwelche vornehmeren Eigenschaften dieses Stoffes will
" Skovoroda nicht anerkennen. Das bezeugt folgendes Gesprich: ,Afanasij:
Ist denn die Astronomie nicht ewig? — — — Die Astronomie ist doch der
Geist. — — Jakov: Auch der Gerughssinn ist Geist, auch wenn er einen Mist-
haufen riecht. — — Afanasij: Sie (Astronomie) bestitigt sich doch nicht bei
den (Mist)haufen! — — Jakov: Ein Planet und ein (Mist)haufen sind das-
selbe“. Alles Materielle ist Nichts — vor dem ewigen, wahren Sein!

Schau, diese Welt vergeht. Was?
Sie vergeht auch niche!
Angelus Silesius

Und doch ist diese scheinbar so unselbstindige Materie ewig — ,Materia
aeterna“. Vielmehr — ewig und verginglich zugleich. Neben Behauptungen,
die Materie sei ewig, stehen — scheinbar im schroffen Widerspruch zu
ihnen — Behauptungen der Verginglichkeit alles Materiellen. Skovoroda be-
gniigt sich nicht mit Formeln wie: ,die verschwindende Bliite“, ,vorbei-
fliefender Fluf“, ,vorbeiflieBendes Wasser, ,das sterbende Sterben, ...
die vergingliche Verginglichkeit“, stellt sie nicht nur nebeneinander, sondern
unterstreicht direkt die gleichzeitige Geltung beider. — —

78



»Kann denn das Vergingliche immer, d. h. ewig stehen?“ Und doch: ,Es
vergeht nichts an dir, weil Gott keine Verderbnis kennt“. ,Wie soll man
nicht zittern, wenn man sieht, dafl alles Vergingliche allaugenblicklich
geboren wird und stirbt?“ ,Wodurch kénnte man aber jenen in Aufregung
bringen, der gewif weif}, dafl nichts vergehen kann, sondern daf8 alles in
seinem Anfange ewig und unverletzt bleibt?“ ,Der Schatten vergeht und
besteht.“ ,Diese Welt vergeht ... Vergeht allaugenblicklich. Trotzdem
aber sehen wir in ihr all das, was auch schon frither war. Selbstverstindlich
liegt darin ein Geheimnis.“ Das sind Andeutungen, die Skovoroda in seinen
spiteren Werken entwidkelt.

»Wenn du mir sagst, daf diese duflere Welt in irgendwelchen Ripmen
und Zeiten enden wird, da sie irgendeine ihr gestellte Grenze hat, so werde
auch ich sagen, daf sie endet, d. h. anfingt. Siehst du, dafl die Grenze eines
Ortes zugleich auch die Tiir ist, die ins Feld der neuen Riaumlichkeiten fiihrt,
und daBl ein Kiichlein dann (zu existieren) beginnt, wenn das Ei faul wird.
So geht alles immer zur Ewigkeit ein. Der Anfang, der alles erfiillt, und sein
Schatten haben keine Grenzen. Sie (die Ewigkeit) ist immer bei ihrem Anfang,
wie der Schatten bei einem Apfelbaum. Nur darin besteht der Unterschied,
daf der Baum des Lebens steht und besteht, und Q’r Schatten sich vermin-
dert: bald vergeht, bald entsteht, bald verschwindet und nichts ist. Materia
aeterna“. Von den ,Liigen“ der Bibel wird an erster Stelle die Erschaffung
der Welt aus Nichts erwihnt. Das sei nur eine ,Meinung®, begriindet auf
der falschen Auffassung der Schrift, ,dafl diese bewohnbare Welt irgend-
wann untergehen wird“. ,Da liigt sie (die Bibel) gleich gp der Schwelle: am
Anfang erschuf Gott Himmel und Erde ... So lange der Apfelbaum steht,
so lange steht auch der Schatten. Der Schatten, das ist das Plitzchen, das
der Apfelbaum vor der Sonne verdeckt. Aber der Baum der Ewigkeit ist
immer griin und sein Schatten ist weder in der Zeit noch im Raume be-
grenzt. Diese Welt und die anderen Welten, und etwa unzihlige andere
Welten, — das ist der Schatten Gottes. In unseren Augen verschwindet er
teilweise, steht aber ewig und verwandelt seine Gestalt in verschiedene
Formen, trennt sich aber niemals vom Baum des Lebens — — — Materia
aeterna. Die Materie ist ewig. Das heiflt, sie hat alle Riume und alle Zeiten
ausgefiillt. Nur ein kindlicher Verstand kann sagen: die Welt, diesen grofien
Gotzen und Goliath, gab es irgendwann nicht oder wird es einmal nicht
geben.“

Diese paradoxe Lehre hat alle Skovoroda-Forscher in Staunen gesetzt.
Man hat diese Lehre entweder als ,gnostisch“ bezeichnet oder aber als ein
Zeichen der ,Beeinflussung Skovorodas durch die Aufklirung“ aufgefafit,
oder aber man hat auf eine Interpretation dieser Lehre vollkommen ver-
zichtet.

Und doch ist diese Lehre von der Ewigkeit der Welt keine Seltenheit in der
Geschichte der dhristlichen Philosophie. Die Lehre Skovorodas hat jedenfalls
eine auffallende Ahnlichkeit mit einigen Spriichen von Angelus Silesius —

79



Die Welt vergehet nicht
Schau, diese Welt vergeht. Was? Sie vergeht auch nicht.

Weil die Geschpfe gar in Gottes Wort bestehn:
Wie konnen sie dann je zerwerden und vergehn?

Die Welt ist von Ewigkeit

Weil Gott, der Ewige, die Welt schuf ausser Zeit,
so ist’s ja sonnenklar, dass sie von Ewigkeit.

Die Rose, welche hier, dein idusseres Auge sieht,

die hat in Ewigkeit von Gott also gebliiht.
Angelus Silesius macht diese Lehre maglichst klar. ,Idealiter® schreibt er in
der Anmerkung zum letzten Distichon. Dies ,Idealiter” soll man so ver-
stehen:

Die Kreatur ist mehr in Gott denn in ihr:
zerwird sie, bleibt sie doch in ihme fiir und fiir.

Bei Gott ist —
————— kein Vor und Nach wie hier.

Denn die Zeit und der Raum sind doch erst mit der Erschaffung der
materiellen Welt erschaffen worden. Darum besteht Angelus Silesius auf
der Relativitit des Raumes und der Zeit:

Man sagt, die Zeit ist schnell: wer hat sie sehen fliegen?
sie bleibt ja unverriickt im Weltbegriffe liegen.

Dort in der Ewigkeit geschieht alles zugleich,
Es ist kein Vor noch Nach, wie hier im Zeitenreich.

Es ist kein Vor noch Nach: was morgen soll geschehn,
hat Gott in Ewigkeit schon wesentlich gesehn.

Gott sehet nichts zuvor: ®rum liigst du, wenn du ihn
mit der Vorsehung misst nach deinem bléden sinn.

Dazu macht Angelus Silesius noch eine Bemerkung: ,In Gott ist kein vor-
oder nachsehen: sondern er sieht von Ewigkeit alles gegenwirtig vor sich,
wie es geschieht, nicht wie es geschehen wird oder geschehen ist“. Raum und
Zeit bestehen deshalb nicht an und fiir sich —

Nicht du bist in dem Ort, der Ort, der ist in dir!
Wirfst du ihn aus, so steht die Ewigkeit schon hier.

Du selber madhst die Zeit: das Uhrwerk sind die Sinnen,
Hemmst du die Unruh nur, so ist die Zeit von hinnen.

Wie ja auch bei Skovoroda: ,die Zeit ist in Gott enthalten®. ,Die Zeit kann
nicht ohne Menschen sein.“

Diese Lehre vermochte schon Philo in Einklang mit der biblischen Krea-
tionslehre zu bringen: sich auf Plato stiitzend, behauptet er: die Zeit sei nur
zusammen mit der Welt entstanden. Die Welt entstand nach einem vorher
(nidealiter“) existierenden Plane, welcher als ein Ideenreich anzusprechen

80



ist. Den Mosaischen Begriff der Schopfung betrachtet Philo als eine Allego-
rie. Die Materie sei ,praeexistent®.

Was aber eigentiimlicher ist, diese Lehre steht auch keineswegs mit den
religios-philosophischen Absichten der Kirchenviter in Widerspruch. Cle-
mens soll in der verlorengegangenen Schrift ,Hypotypesen® die Ewigkeit
der Materie behauptet haben, wie Photius in der ,Bibliothek® erzihlt. Auch
Origenes hat sich in diesem Sinne geiuflert. ,Materie — ist so alt wie die
Zeit; es gibt kein Zeitmoment, wo sie nicht war — — — Die Zeit ist nicht
vor der Welt“. Basilius der Grofle lehrte, dafl die Engel noch aufler der Zeit
erschaffen seien, denn die Zeit sei ,die Verlingerung, die dem Zustand der
Welt zugeordnet ist“. Die Augustinische Formel ,Non est mundus factus in
tempore, sed cum tempore“ steht mit dieser Lehre in Ubereinstimmung. DA
Gott und selbst die Ideenwelt aufler Raum und Zeit sind, wird selbstver-
stindlich in den ,, Areopagitica® immer betont.

So tritt diese Lehre auch im Mittelalter immer wieder auf und nicht etwa
nur unter der Einwirkung Averroes’. ,Als ideale Existenz ist die Kreatur
ungeschaffen®, ,ein istiges wesen mit got“. Und die Riickkehr der Dinge in
Gott ist keinesfalls ihr ,Vergehen“, ihr Untergang. Im Sohne spricht der
Vater ,alle Kreaturen ohn Anfang und Ende“. Bei Dieggich von Freiberg, an
der Grenze der necueren Zeit bei Cusanus finden wir In mehr oder weniger
verdeckter Form immer von neuem diesen Gedanken wieder.

Mit erstaunlicher Klarheit entwickelt im 14. Jahrhundert ein deutscher
(anonymer) Mystiker aus der ,Schule Meister Eckharts“ dieselben Gedan-
ken in einem Dialog zwischen Meister und Jiinger: ,Gog erkennt seine
Kreatur in gleicher Weise jetzt, wo sie ist, wie damals, :'.)Ee“aie geschaffen
war. — — — Mehr, daf die Kreatur wohl zwei Seinsweisen hat. Die eine in
ihrer Natur, die andere in der Erkenntnis des Geistes. Wie die Rose: wenn
sie an threm Zweig ist, so hat sie ihr natiirliches Sein. Aber in Vernunft des
Geistes hat sie ein zweites Sein. Zwischen den zwei Seinsweisen ist dieser
Unterschied: die Rose an dem Zweige, die griint und dorrt, wird kalt und
warm, wie es eben die Zeit mit sich bringt. Aber die Rose in der Erkennt-
nis griint und falbt nicht nach irgendeinem Einfluf, den die Zeit hat — — —
— In diesem Sein ist sie frei von dem Sein, das in der Zeit ist. Denn dieses
Sein ist nichts anderes als die gdttliche Erkenntnis. Nach diesem Sein ist alle
Kreatur bleibend in Gott — — — Darum heiflt die Kreatur ewig lebendig,
weil sie in der Vernunft da ist, die gottliches Wesen ist. — — —“ Die Frage:
»was das Bild der Kreatur ist, das Gott in seiner Ewigkeit ansieht*, wird
im Dialog auf folgende Weise beantwortet: ,,Alles, was geschaffen ist, mufl
vorher in ewigen Formen und Bildern gewesen sein. Wire es so nicht er-
kannt worden, so wire es nimmer geschaffen worden. Denn wer aus Ver-
nunft und mit Willen wirkt, der mufl vorher das Werk erkennen, das er
schaffen will .. .“ — Das leuchtet dem Jiinger auch vollkommen ein: ,Geseg-
net hat mich Gott“ — ruft er aus — ,daf ich diesen Tag erlebt habe. Dafl
ich eingesehen habe, wie die Lichter der ewigen Bilder der Kreatur in der

81



Viterlichen Kraft beschlossen sind, wie der Same im Grunde .. .“ Hier sind
diese vermeintlich ,anst6figen Gedanken auf solche Weise ausgedriicke,
daf man gegen sie vom Standpunkte der kirchlichen Dogmatik nichts ein-
wenden kann. Wirklich finden wir ihnliche Gedankenginge auch bei Alber-
tus Magnus und Thomas.

Nun ist die Verwandtschaft dieser Gedankenginge mit denen von Angelus
Silesius, der gar dasselbe Beispiel (Rose!) gebraucht, und Skovorodas der
Art, daff wir keine eingehende Analyse brauchen, um behaupten zu diirfen,
dafl die Gedanken Skovorodas in einer ilteren Tradition stehen.

In der neueren Zeit, noch vor Angelus Silesius, wird dieser Gedanke in
den pseudo-weigelschen Schriften mit voller Klarheit ausgedriickt: ,Mundus
aeternus quomodo?“ ,Daraus magstu sehen ob gleich die Schrifft vnd
natiirliche Erkintniiss die Welt mit einem Anfang setzt/ so ist sie doch
nach mentalischer Gottlicher Erkinntniiss Ewig ohne Anfang wie Gott. Ewig
ohn Anfang ist/ das macht quod neutrum sine altero esse non possit in
cognitione divina, vnd ob gleich Gott Ewig ist ohn Anfang/ so hat Er doch
Anfang genommen mit der Welt/ denn die Welt hat Anfang vnd ist ge-
schaffen. So bleibt nun wahr Gott ist Ewig vnd ist nicht Ewig/ ist so viel
geredt/ Gott hat keinen Anfang denn er hat Anfang: die Welt ist Ewig ohn
Anfang/ die Welt hat Anfang/ Gott hat Anfang. Was ich nun mit den
Weltgelehrten habe verworffen auss vnwissenheit das nehme ich jetze an mit
gutem Verstand/ vnd spreche/ dass die Welt Ewig sey wie Gott Ewig ist.
Gott ist der Schopfer seu unitas, die Welt alteritas. Unitas est in alteritate:
Alteritas in unitate. Gott ist eins/ Unitas aber nicht sine Mundo/ Die welt
st auch eins vor sich/ aber nicht ohne Gott/ diese beyde miteinander/ ist
nun Gott Ewig/ so ist auch die Welt Ewig ohn Anfang/ denn Creatur ist
nicht sine creante, die ist mit/ in vnd durch ihn/ vnd creans ist nicht creans
ohn die Creatur/ sondern creans ist # mit vnd durch die Creatur®.

Auch bei Béhme erklingen diese Motive: ,Und dieselben Geburthen
haben keinen Anfang/ sondern haben sich von Ewigkeit also gebohren/
und nach dieser Tiefe weiss GOTT selber nicht was ER ist. Dan Er weiss
keinen Anfang/ und auch nichtes seines gleichen/ und auch kein Ende ...“

Doch vermag uns im Vergleich mit Angelus Silesius und mit der ilteren
Tradition weder der verworrene Gedankengang der pseudo-weigelschen
Schriften noch Béhme einen Eindruck zu machen. Jetzt iiberrascht uns aber
der kiithne Satz Skovorodas nicht mehr: jedenfalls brauchen wir fiir ihn
nach einer Grundlage in der Gnosis oder noch weniger in der materialisti-
schen Aufklirung zu suchen!

8. Baum der Ewigkeit und sein Schatten

Die Materie ist aber keineswegs das wesentliche Sein. Sie ist nur das Auflere,
welches das Innere, das Wesen, die Substanz bedeckt und verdeckt. Diese

82



Erkenntnis faflt Skovoroda gewissermaflen als den propideutischen Gedan-
ken, als die Idee auf, welche die Einleitung zu seinem ganzen Gedankensy-
stem bedeutet. Deshalb wird dieser Gedanke mannigfaltig variiert, erklirt
und versinnbildlicht.

Die Materie ist eine Dedke, die das Wesen verdedckt, oder ein Gewand,
welches das wahre Sein umbhiille. Wir sehen nur ,einen Schleier, der das
Gesicht verdeckt®, ,einen Vorhang®, ,ein Gewand der Ewigkeit, die immer
iiberall in allem fest ist und alles Vergingliche als ihr Gewand trigt*;
~einen Vorhang, der einst zerreiflen mufl“. — Oder aber die Materie wird
eine Mauer genannt. — Mit diesen Sinnbildern hingt auch wohl die Bezeich-
nung der Materie als ,Schein“ zusammen. — Als Schein ist die Materie auch
»Liige“ zu nennen — ,die Liige unseres Fleisches“. — Oder die Materie Wird
»Schatten“ und ,Finsternis“ genannt: ,da steht ein Apfelbaum vor dir!
Ergreife und gib mir seinen Schatten!“ Man sieht also ,,den Schatten und das
unbekannte Geheimnis“, die zwei Elemente: das Sichtbare und das Unsicht-
bare ,vertragen sich miteinander“ ,wie der Schatten mit seinem Baum.
Schaue dir diesen lebendigen und schén und schattig belaubten Apfelbaum
an. Der Apfelbaum erhebt sich in die Hhe und der Schatten liegt am Bo-
den. Der Schatten ist an einem und der Apfelbaym an einem anderen
Ort. — — — Der weitere Teil des Schattens liegt auﬁer Erde, der Anfang
aber hingt mit dem Apfelbaum zusammen und der Schatten ist nie oder
kleiner als sein Apfelbaum. Kurz gesagt, ist der Schatten dem Apfelbaum
nicht im Wege, fiir sich Platz zu finden. — — — Also ist die alte Welt der
Schatten der neuen? — — — Arm sind wir mit unserer Wels, unsere Zeit und
der Mensch, das alles ist nur Schatten. Warum ist aber unser@Welt Schatten?
— — — Warum ist der Schatten Schatten? Weil er vergeht und nicht besteht
— — — Wenn die Sonne untergeht, so verschwindet der Schatten und zwar
um so schneller, je grofler er ist. Gestern war ein (Schatten), heute ein ande-
rer, morgen wird man einen dritten sehen. Bald wird er geboren, bald vergeht
er. Und wenn er geboren wird, so steht er nicht fest, sondern wandelt dahin
und dorthin. Dagegen steht der Apfelbaum hundert Jahre unbeweglich.
Auch darum ist der Schatten nichtig: er ist kein Ding, sondern nur das Bild
(des Dinges) und hingt an ihm. Siehe jetzt mit deinem verginglichen Auge
den nichtigen Schatten deiner verginglichen Welt an — — — Sie verindert
sich ununterbrochen: bald entsteht, bald vergeht, bald vermindert sie sich,
bald beugt sie sich. Sind denn nicht viele Tausende Schatten in einem Apfel-
baum enthalten? So sind tausend unserer Tage in einem Tage Gottes. Die
Welt Gottes und der Tag Gottes ist der Baum des Lebens. Und unsere
welke, schattenartige und vergingliche Welt ist der Baum des Todes. — — —
Unsere Welt ist Gewand und die Welt Gottes Kérper. Unser Himmel ist
Schatten und der Gottes — der wahre Himmel. Unsere Erde ist Hélle, Tod,
und die Gottes — Paradies, Auferstehung. Unsere Zeit ist Liige, Traum,
Eitelkeit, Dampf, Nichts, die Wahrheit Gottes aber verbleibt in aller Ewig-
keit. Unsere Zeit ist Verschiedenartigkeit und Verschiedenférmigkeit des

83



Schattens, der Fluf} des Sandes, das Verwelken der Blume. Die Zeit Gottes
aber ist Einheit, Identitit, Adamas — — —“ ,Der Tag Gottes ist Licht, unser
Tag aber Nebel, Wolke, Sturm und Finsternis“. Der , Tag Gottes“ ist ,in
unserm stiirmischen und finsteren Tage verschlossen®.

Durch dieses duflere Gewand des Fleisches hindurch muff man das Innere
durchschauen konnen, ,,das heifit ein Prophet sein und iiber der Wiiste, iiber
dem elementaren Giren etwas Neues, Nie-Alterndes, Wunderbares und

Ewiges erblicken und verkiinden“. — Diese zweite Welt ist ,unter® oder
»iber* der Materie zu erschauen, sie heifft das Neue, das Geheime, Ver-
borgene, ,unbekanntes Geheimnis“. — Die innere Welt ist auch ein Kern

der dufleren. — Sie ist ,,die Wahrheit“ der dufleren Welt: ,in allem ist ge-
heime und unsichtbare Wahrheit“. ,,Aus der falschen Erde“ soll ,die Wahr-
heit Gottes erglinzen®, , Wir sehen nur die Liige unseres Fleisches, nicht aber
die Wahrheit in ihr“. Mit anderen Worten ist diese Wahrheit — Wesen,
Substanz ... Da Skovoroda kein passendes Wort dafiir zu finden vermag,
versucht er das Wort ,essentia“ auf verschiedene Weise durch slavische
Neologismen zu ersetzen: Essenz (,ista“), Wesen (,suilestvo®), das ,Gebil-
dete im Gegensatz zum ,Bildenden®, d. h. zu demjenigen, was durch das
Wesen nur ausgedriickt, versinnbildlicht wird; weiter gebraucht er Aus-
driicke: ,die heilige Natur“ oder ,die heilige Schonheit“, ,,die hohere We-
senheit“ usf. Lateinisch spricht er von ,umbratica“ und ,realia“.

Die Gegeniiberstellungen der beiden Welten sind mannigfaltig: bald als
Tag und Nacht, bald als ,Tag der Menschen“ und , Tag Gottes“, bald als
»Kopf* und ,,Schwanz“, wohl in Verbindung mit dem Sinnbild der Schlan-
ge, bald als ,,Altes“ und , Neues“ (Erde, Himmel, Mensch), bald als Abend
und Morgen, ,Gift“ und ,Nahrung®, ,Tod“ und ,Leben“, ,Wut“ und
»Geschmack®, , Widerspenstiges“ und ,Glattes“, ,Siidkiiste und Nordkiiste®,
»Sintflut* und ,Felsen“, die ,erste® und die ,zweite Zeit“, ,Kilte“ und
»Wirme®, ,Winter“ und ,Friihling®, ,Ruhe“ und , Arger“. — Alles das sind
Sinnbilder der beiden Welten, der beiden Naturen. Interessant ist noch die
Gegeniiberstellung der inneren und der dufleren Welt, die unmittelbar von
der Metaphysik zur ,Erkenntnislehre“ und zur Ethik fithrt — die Gegen-
iiberstellung der zweierlei Wege des Lebens: ,einen Weg gibt es fiir uns
alle, der zur Ewigkeit fiihrt, er hat aber zwei Teile und zwei Seiten, wie
zwei [selbstindige] Wege — der rechte und der linke. Der rechte Teil Gottes
fiilhrt uns zu ihm und die linke Seite zum Vergehen“. Die gelegentliche
Identifizierung der inneren und der dufleren Welt mit dem Guten und dem
Bosen verbindet auch die theoretische Philosophie mit der praktischen.

Die Unterscheidung der beiden Welten, manchmal ohne beide niher zu
charakterisieren, ist, wie gesagt, eines der beliebtesten Themen Skovorodas.
»Die ganze Welt besteht aus zwei Naturen — eine ist sichtbar, die andere
unsichtbar. Die sichtbare Natur heifit Kreatur und die unsichtbare — Gott.
Diese unsichtbare Natur oder Gott durchdringt und hilt die ganze Kreatur:
er war immer, ist und wird immerdar sein“. ,,Du hast nur die Finsternis

84



gesehen. Jetzt siechst du auch das Licht. Alles siehst du jetzt doppelt: zwei
Wasser, zwei Erden. Und die ganze Kreatur ist jetzt bei dir in zwei Teile
geteilt ... Jetzt sichst du zweifach: Altes und Neues, Offenes und Ge-
heimes ...* Die Bibel unterscheidet ,das Zweifache: Mensch und Mensch,
Sprache und Sprache, ,sprach“ und ,sprach“, Altes und Neues, Wahres und
Leeres, das Wort Gottes und das vergingliche Wort, Kopf und Ferse, Weg
und Siinde, das heifit Weglosigkeit ...“ Der ,Geist des Glaubens“ ist der
»doppelte Geist, der Geist, der das Zweifache 6ffnet, der Geist, der den
FluR Jordan zerteilt, der Geist, der uns iiber den Sirenengewissern das
schwimmende und auftauchende Eisen offenbart. Er ist der Hiigel, der aus
den Sintflutgewissern emporragt. Die Hiitte der treuen Taube. Der Hafgn,
der Schoff und der Stein Abrahams ...“ ,Zwei Brote, zwei Hiuser, zwel
Kleider, alles ist zweifach vorhanden, in zwei Arten vorhanden, alles ist
zweifach, denn es gibt zwei Menschen in dem einen Menschen, zwei Viter:
den irdischen und den himmlischen, zwei Welten: die erstgeborene und die
zeitliche, zwei Naturen: die gottliche und die korperliche, in allem und an
allem ... Wenn man aber diese beiden Wesen vermengt und nur eine sicht-
bare Natur anerkennt, so entsteht ein vollstindiger Gétzenglaube“. ,Zwei
Naturen: die hohere und die tiefere, die ewige und dg vergingliche bilden
alles ...“ Die Welt hat ,zwei Teile ... Den oberen und den tieferen, den
hiesigen und den dortigen, den verﬂud'lten und den gesegneten, den teufli-
schen und den géttlichen, wie zwei Briiste und zwei Quellen ...“ ,In allen
weltlichen Systemen wird der Anfang gesehen, er trigt die Verginglichkeit
wie sein Gewand. Er ist die ,erstgeborene Welt“. ,Ich sehe§in dieser ganzen
Welt zwei Welten, die eine Welt bilden: die sichtbare und ®ie unsichtbare
Welt, die lebendige und die tote, die ganze und die zerstérbare. Die eine
Welt ist Ge_wand, die andere — Korper, diese — Schatten, jene — Baum,
diese — Materie, jene — Hypostase, d. h. die Grundlage, die den materiellen
Schmutz so hilt wie die Zeichnung ihre Farben. Also: die Welt in der Welt
ist die Ewigkeit in der Verginglichkeit, Leben im Tode, Auferstehung im
Schlafe, Licht in der Finsternis, in der Liige Wahrheit, im Weinen Freude,
in der Verzweiflung Hoffnung.“

Skovoroda verwendet verschiedene Sinnbilder, um diese Beziehung der
beiden ,,Welten“ zueinander auszudriicken: alle diese Sinnbilder sollen ent-
weder auf die Tatsache hinweisen, dafl die innere Welt die Kraft der dufle-
ren ist, oder daf die innere Welt durch die duflere symbolisch ,,ausgedriidkt“
wird, oder aber, daf} die innere Welt den ,Sinn“ der dufleren bildet.

»— — — wie schwer ist es, in der Weltmaschine den Anfang zu finden!
Unsere hartnickige Gefiihllosigkeit und unser gewohnheitsmifliger Ge-
schmack sind die Ursache unserer Armut. Zeige dem Blinden, was du willst
und soviel du willst — alles ist fiir ihn leer. Er kann tasten, aber ohne zu
tasten versteht er nichts. Wie viel héren wir von der Luft? — — — Werden
die Vogel nicht von der Luft getragen? Sie ist stirker als Eisen. Aber eine
Holzmauer sieht man leichter. Und Luft hilt man fiir Leere. Warum? Weil

85



sie nicht bemerkbar ist. Leichter kann man eine Mauer tasten. Eher wird
man verschiedene Farben schen. Aber die Luft ist nicht so leicht bemerkbar.
Trotzdem ist sie stirker als Stein und Eisen. Und sie ist so notwendig, dafl
man ohne sie nicht atmen kann. So irren wir in Kleinigkeiten und den
schwicheren Stoff halten wir fiir den wirklicheren. Warum? Weil — wie schon
gesagt — eine Mauer grdber ist und vor unsern Augen fester prangt und
die Luft mehr verborgen ist und es scheint, als ob sie keine Kraft hitte, ob-
wohl sie Schiffe treibt, die See bewegt, Biume fillt, Berge zerstort, iiberall
durchdringt und alles verzehrt, aber dabei selbst ganz bleibt. Siehst du, daf§
die Natur nicht so ist wie du denkst? In ihr ist das Unsichtbare das Stirkere.
Und wenn etwas so verborgen ist, dafl man es mit keinen Sinnen betasten
kann, dann ist darin die Hauptkraft. Und wenn wir uns kaum von [der
Existenz] der Luft iberzeugen kénnen und sie fiir Nichts halten, als ob sie
in der Natur gar nicht vorhanden wire, obwohl sie braust, donnert, kracht
und damit ihre Existenz kundgibt, wie konnen wir dann dasjenige kennen,
was von allem materiellen Schmutz befreit ist, vor allen unsern Sinnen ver-
borgen, von jedem Lirm, von jedem Getdse und von allen Verinderungen
frei, in ewiger Ruhe und in ruhiger Ewigkeit selig verbleibt? Weil wir von
Anfang an das Auge unserer Vernunft verdorben haben, konnen wir keines-
falls zu demjenigen durchdringen, das allein unserer Verehrung und Liebe
in alle Ewigkeit wiirdig ist. Laf aber jetzt deine Gedanken erwachen: Und
wenn der Geist Gottes dein Herz angehaucht hat, so sollst du jetzt das
crblicken, was du bis jetzt von deiner Geburt an nicht gesehen hast. Du hast
bis jetzt nur die Mauer der prangenden Auflerlichkeit gesehen. Jetzt erhebe
deine Augen, falls sie von dem Geist der Wahrheit durchleuchtet sind, und
sieh sie an. Du hast nur die Finsternis gesehen. Jetzt siehst du auch das Licht.
Alles siehst du jetzt doppelt: zwei Wasser, zwei Erden. Und die ganze
Kreatur ist jetzt bei dir in zwei Tefle geteilt ...“ ,Uberall soll man zwei
sehen ... Zerstore, und schile den Kern der Kraft Gottes heraus“. Man soll
eben iiberall das Kriftigere, das Wesentlichere erblicken: ,Statt Kupfer —
Gold, statt Eisen — Silber, statt Holz — Erz, statt Stein — Eisen, statt
Sandfundament — Adamas, Saphir und Anaphrax“. ,In allen Dingen kann
man die Ewigkeit sehen. Die Landesvermesser gehen in ihren Figuren auf die
Quelle zuriik, finden das Zentrum und den Anfang. Und wenn man mit
reinem Herzen den Willen dazu hat, kann man in einigen Stoffarten den
feinsten Strahl dieses wunderbaren Anfangs bemerken, welcher von der
Morgenrdte in die Finsternis hinausgesandt wird. Sehen wir uns z.B. den
Fisch an, der bei den Romern ,remora‘ hief}, das heiflt der Halt. Er kann
den schnellsten Gang eines Schiffes aufhalten, indem er sich an dessen Boden
anheftet. Wenn du den Fisch ansiehst, fiihlt die Seele keinen Geschmadk,
wenn man aber den in dem kleinen Fisch verborgenen gottlichen Anfang
durchschaut, findet das Herz die Siifligkeit der Waben, die Simson in dem
Lowen gefunden hat — — — ganz ungewdhnlich und erstaunlich ist es, dafl
ein Fisch nur durch den Schmutz seiner verginglichen Natur die Schnellig-

86



keit einer so ungeheuren Maschine zu iiberwinden und zu beherrschen im-
stande ist, wenn in seiner verginglichen Finsternis nicht der Anfanggebende
beschlossen wire ... Dieser ist die Quelle der Sympathie und der Anti-
pathie ... Sehen wir uns die Erde an und das, was uns umgibt. Ein kleines
Tierchen, die Maus — — macht selbst die stirksten Pferde schwach und
abgespannt. Sieh ein schwaches Tier, den Menschen, an. Er fiihrt Biren und
Elefanten. Sieh eine kleine Kompafischachtel und den kleinsten Teil des
Schiffes, sein Steuer, an. Dieses lenkt den Gang [des Schiffes] und jenes
zeigt den Weg. Ein kleiner Funken zerstdrt die Stadtmauer. Aus dem klein-
sten Kern entsteht ein grofler Apfelbaum. Ein leichter Luftlirm ist das
Wort . .. es verletzt aber oft tédlich die Seele, oder gibt ihr Mut und belebt
sie. Ein kleiner Vogel, der Hahn, 1if8t den Lowen erschrecken. Eine unsidi-
bare Feder — — — bewegt die ganze Uhrmaschine. Eine Maschine, die zehn
Pud wiegt, bewegt das Gewicht von hundert Pud fort. Eine Maschine aus
Stroh zerbricht den Kieselstein. Das unbedeutende Papier der biirgerlichen
Gesetze hilt das Biirgertum in Ruhe. Das viterliche Alter beherrscht die
wilden Sklaven und die unruhigen Séhne. Ein Herrscher mit schwacher
Gesundheit herrscht iiber die wortlose Wildheit des Volkes. Das alles ist
nach dem Fleische nichts, stark aber nach dem in ihm _verborgenen Wesen.
,Der Geist macht lebendig‘. Dieser wunderbare Anfal’i‘g ist in der Schwach-
heit die Stirke, in der Verginglichkeit die Unverginglichkeit, im Kleinen
die Grofle ...“ — Wenn Skovoroda in diesen Darlegungen eine Unmenge
von anekdotenhaften Tiergeschichten, die den alten ,Physiologen“ oder
den Emblemsammlungen entnommen sind, anfiihrt, so versendet er gleich-
zeitig auch Beispiele (Funken, Worte, Gesetzgebung), von dgnen oft auch
das moderne philosophische Denken ausgeht.

Die duflere Natur steht zu der inneren in demselben Verhiltnis wie das
Symbol zu dem Symbolisierten — oder nach der urspriinglichen Bedeutung
des Wortes ,Symbol“ — wie die beiden Hilften des Symbols (des in zwei
Teile zerspaltenen Gegenstandes, dessen Hilften einander genau entspre-
chen) zueinander: ,,Und wie die beiden Naturen: die obere und die untere,
die ewige und die vergingliche, alles (in der Welt) ausmachen, so sind auch
die beiden Bilder, die ein Symbol bilden“. Als die beiden ,Hilften“ des
Symbols unterscheidet Skovoroda ,Abzeichen® oder ,Zeichen“ (,,primety)
und das ,Bezeichnete“ oder das ,Ziel“ (,meta“), gewissermaflen die ,Ab-
sicht* des Symbols. Die Beziehung dieser beiden Hilften, dieser beiden
Seiten des Symbols zueinander ist genau dieselbe, wie die Beziehung der
gottlichen und der verginglichen Natur.

Meist hilft sich Skovoroda bei der Erklirung der Beziehung der beiden
Naturen zueinander mit einem Sinnbild, das die innere Natur als ,,Sinn“,
»Gehalt® der dufleren gegeniiberstellt. ,Sag’, was nennst du Malerei? Die
Farben oder die in den Farben verborgene Zeichnung? Die Farbe ist nichts
anderes als Schmutz und Leere; die Zeichnung ist dagegen das Verhiltnis
und die Lage der Farben — das ist die Kraft. Wenn sie aber nicht da ist, so

87



ist die Farbe nur Schmutz und Leere — — — Ich betrachte die aus der Bibel
ausgeschriebenen Worte ... Wenn jemand die Farbe in den Worten sieht,
die Figuren aber in der Schrift nicht versteht? Sieht ein solcher iiberhaupt
die Schrift? Er sieht mit dem fleischlichen Auge nur die letzte Leere und
Farbe in den Worten, und die Figuren der Schrift selbst versteht er nicht;
so sieht er nur die Ferse, nicht den Kopf ... Und wenn du darum in
Achtyrka an der alten Kirche nur den Ziegelstein und Kalk siehst, ihren
Plan aber nicht verstehst: wie denkst du dann, siehst du sie und hast du
sie erkannt? Nein! Ich sehe auf solche Weise nur die duflere und letzte
Auflerlichkeit in ihr, die auch das Vieh sieht, und die Symmetrie oder die
Verhiltnisse und die Grofle, welche vor allem die Verbindung und das
Haupt des Stoffes sind, verstehe ich nicht; deshalb sehe ich sie nicht, weil ich
ihren Kopf nicht sehe“. ,In den Farben ist die Zeichnung dasselbe, was die
Figur (der Buchstaben) in der Schrift und der Plan an einem Bau. Fiihlst
du denn nicht, daf} alle diese Képfe: die Zeichnung, Figur oder Plan, sowie
auch Symmetrie und Grofle, nichts anderes sind als Gedanken? Warum
verstehst du dann nicht, daf} auch in allen andern Kreaturen, nicht nur im
Menschen, das Unsichtbare herrscht? Dasselbe lif8t sich auch von Kriutern,
Biumen und allem anderen denken. Der Geist modelliert alles. Der Geist
hilt auch alles zusammen. Unser Auge aber bewacht nur die Ferse und sieht
auf die letzte Auflerlichkeit, indem es die Kraft, den Anfang und den Kopf
iibergeht. — — — Wir ehren in unserem Kérper den dufleren Staub und
erheben uns mit den Gedanken nicht bis zu dem Plan, der diese ganze Erde
hile ...“ ,Wenn du mit dem Mafistab oder mit einem Seil die Linge und
die Breite einer Kirche gemessen hast, was glaubst du? Hast du ihr Mafl
erkannt? Ich glaube es nicht. Ich hitte nur den Raum, den ihr Stoff ein-
nimmt, erkannt; ihr genaues Maf}, welches den Stoff enthilt, erkenne ich
dann, wenn ich ihren Plan erkenne.“#Ich weifl, dafl mein K&rper auf einem
ewigen Plane beruht. Wenn man an einem Hause den Plan und die Stirke
seiner Mauer erkennt, geniigt das zur Erkenntnis des Hauses? Ich glaube es
nicht. Man muf}, wie es scheint, wissen, fiir welche Zwecke oder Sachen
dieses Haus gebaut ist — wird man in ihm den Teufeln opfern oder dem
unsichtbaren Gott, ist es ein Riuberhaus oder eine Engelswohnung? Ich
glaube auch, daff man ein Tongefifl nicht ganz versteht, wenn man nur
seine aus Schmutz bestehende Figur versteht und nicht weiff, ob es mit reiner
oder unreiner Flissigkeit gefiillt ist“. Die ,selige Natur“ ,prigt“ ihre
»Spuren dem leeren Stoff ein, wie eine wirkliche Zeichnung in malerischen
Farben. Der ganze Stoff ist schoner Schmutz, und schmutzige Farbe und
malerischer Staub, und die selige Natur ist der Anfang, das heifit die an-
fanglose Invention oder Erfindung und die weiseste Declination, welche
die ganze Farbe trigt, die ihrer unverginglichen Kraft und ihrem Wesen so
entspricht, wie die Kleidung dem Ké&rper. David selbst nennt den Schein
das Kleid ... und die Zeichnung bald Zoll, bald Meile, bald die rechte
Hand, bald Wahrheit .. .“ , Jeder sieht auf einem Bilde die Farben; um aber

88



die Zeichnung und die Lebendigkeit zu sehen, bedarf man eines anderen
Auges: wer es nicht hat, der ist in der Malerei blind. Den Lirm eines
Musikinstrumentes hort jedes Ohr, um aber die in dem Lirm verborgene
Harmonie zu héren, mufl man das geheime Ohr des Verstindnisses haben,
und wer es entbehrt, dem fehlt deswegen die das Herz bewegende Freu-
de ...“ ,Was fiir eine Weisheit kann in denen sein, die das Wesen Gottes
nicht erkannt haben? In ihrem Herzen herrsdt nur der vergingliche Stoff.
Sie haben den Lehm gemessen, den Lehm gezihlt, den Lehm zum Wesen
erklirt, so wie ein unerfahrener Betrachter ein Bild ansieht, der seine leib-
liche Sicht auf den farbigen Schmutz richtet, nicht aber seine Vernunft auf
das immaterielle Bild der Zeichnung, die die Farben trigt, oder wie ein
Analphabet, welcher sein vergingliches Auge auf das Papier und die TRite
der Buchstaben richtet, nicht aber seine Vernunft auf den Sinn der hinter
den Buchstaben verborgenen Kraft. — — — Sie hielten nur eines fiir Wahr-
heit, das was man betasten kann. Die tonernen Geister, das sind ihre Be-
schiitzer. — — — Nur das Betastbare war fiir sie Natur oder Physik, und
Physik ward ihnen zur Philosophie“. ,Essen ohne Geschmadk, Sicht ohne
Augen, ein Schiff ohne Steuer, Rede ohne Sinn, Sache ohne Natur, Leben
ohne Gott ist dasselbe wie ohne Plan zu bauen, ohpe Mafl zu schneidern,
ohne Zeichnung zu malen, ohne Takt zu tanzen®. ,,'xenne die Farbe nicht
das Bild. Sie ist nur der Schatten im Bilde, und die Kraft und das Herz ist
die Zeichnung, das heiflt der unmaterielle Gedanke und die geheime
Schrift, an welcher die Farbe bald haftet, bald von ihr abfillt, so wie der
Schatten von seinem Apfelbaum; die Farbe ist wie dasy Fleisch und die
Zeichnung wie die Knochen im Kérper. Deshalb kann ?eq'enige, der die
Zeichnung nicht versteht, die Farbe nicht anwenden. — — — — — Die ge-
nauesten Bilder waren, bevor sie auf der Wand erschienen, schon immer in
der Vernunht des Malers vorhanden. Sie sind nicht geboren und werden auch
nicht vergehen. Und die Farben, die sich bald an sie anschmiegen, sie
materiell darstellen, bald von ihnen abfallen und ihre Gestalt verschwinden
lassen, vernichten ihr ewiges Sein nicht, so wie das Verschwinden seines
Schattens den Apfelbaum nicht vernichtet. Und das ist die richtige Malerei,
wenn sie mit dem ewigen Mafl der seienden Bilder, und wenn die Farben
mit ihren Eigenschaften iibereinstimmen®. ,Halte das ganze weltliche Wesen
fiir die Farbe. Das ewige Mafl aber und die ewigen Hinde Gottes halten
den ganzen Schatten wie die Knochen das an ihnen haftende Fleisch, weil
sie in allem der Kopf sind und der Baum des Lebens, die diesen verging-
lichen Schatten iiberdauern.“ , Alle drei Welten (d. h. wie wir schon gesehen
haben, die ,grofle Welt“, die ,kleine Welt“ oder der Mensch und die
»symbolische Welt“ oder die Bibel) bestehen aus zwei Wesen, die eine Ein-
heit bilden und Materie und Form heiflen. Diese Formen heiflen bei Plato
Ideen, das heifit: Aussehen, Gestalten, Bilder. Sie sind die erstgeborenen,
nicht von [menschlichen] Hinden geschaffenen Welten, die geheimen Seile,
die den verginglichen Schatten oder den Stoff halten. In der groflen und in

89



der kleinen Welt kiindet die materielle Gestalt von den unter ihr verborge-
nen Formen oder den ewigen Bildern. Ebenso ist auch in der symbolischen
oder biblischen Welt die Gesamtheit der Geschdpfe die Materie. Das gott-
liche Wesen aber, auf welches die Kreatur hinweist, ist die Form. Weil es
auch in dieser Welt Materie und Form, das heiflt Leib und Seele, Schatten
und Wahrheit, Tod und Leben gibt .. .“

In diesem Zusammenhang steht auch die Erkenntnislehre Skovorodas, von
welcher wir spiter ausfiihrlicher handeln werden und die wir hier nur
kurz beriihren, weil sie auf der hier dargestellten Grundthese aufgebaut ist.
~Es gibt Geschlecht und Geschlecht. Das heidnische und das israelitische.
Jenes wird angefangen, dieses fingt an. Jenes wird beendet, dieses beendet.
Jenes ist Mitte, dieses: Anfang und Ende. Zerteilt! ... Es gibt verruchtes
Blut, es gibt aber auch gerechtes. Es gibt einen verginglichen Leib, es gibt
aber auch einen unverginglichen. Es gibt die linke Hand, aber auch die
rechte. Es gibt verdorrte Knochen, es gibt auch lebendige und unzerstorbare.
Es gibt finstere Augen, es gibt aber auch lichte ... Es gibt den Anfang, der
angefangen wird und deshalb kein Anfang ist, da ihm etwas anderes
vorhergeht. Und es gibt den anfanglosen Anfang. — — — Gott finden, das
heiflt — die Anfinge ersehen“. ,Der Geist der Zerteilung ist das geistige
Schwert“. ,,Erhebe dich, meine Seele! Schlafe nicht auf den Elementen! Man
kann auf ihnen nicht ruhen. Sie sind Leiden und Krankheit — — — — Erhebe
dich nach oben aus deiner schwachen Schwermut. Blidke empor zum himm-
lischen Himmel. Vereinige nicht zu einer Identitit den Tag und die Nacht.
Siehst du, das Bittere aber ist hier zugleich auch das Siifle. Fiihlst du die
Arbeit, fiihle zugleich auch die Ruhe. Bei deiner Nacht da ist auch der
Morgen des Tages Gottes. Beide sind an einem Orte, nicht aber in einer
Person, nicht in einer Ehre, nicht in einer Natur . . .“

Es wire aber verfehlt zu denken, daf8 dieses dualistische Schema das ganze
metaphysische Gedankensystem Skovorodas véllig umfaflt und zum Aus-
druck bringt. Es sind genug Stellen bei ihm zu finden, wo er zum mindesten
Anspielungen auf ein hoheres hierarchisches System der Wesen gibt. Dieses
System wird aber bei ihm nicht in seiner Ganzheit entwickelt. Schon in vie-
len der oben angefiihrten Zitate haben wir bald den Gedanken gefunden,
Gott sei das Wesen der Welt, bald aber auch den anderen Gedanken: die
Ideen seien das Wesen der Dinge, und Gott als Schépfer der Ideen und Dinge
steht iber diesem Zwiespalt der ,beiden Naturen“. Der Gedanke einer
komplizierten Hierarchie der Wesenheiten ist in dem Sinnbild der ,Leiter
Jakobs“ angedeutet. ,Auf ihr und durch sie gehen zu ihrem Zentrum alle
Figuren auf und ab, die oft Zeugen, Engel und Wichter genannt werden,
das heifit die Diener, die die Welt verkiinden®, — hier ist auch der Gedanke
einer Identifizierung der Ideen (= Figuren) mit den Engeln angedeutet. In
der Natur ist die Sonne ein besonderes Bild Gottes, freilich nicht die mate-
rielle Sonne, sondern eben die in der materiellen verborgene. Ebenso ist im
Korper (aufler der Idee des Korpers) auch ein ,geistiger Korper“ verbor-

90



gen: ,es gibt einen irdischen Leib und es gibt einen geistigen, geheimen, ver-
borgenen, ewigen®, ,glaube nicht, dal deine Hand verfaulen wird, glaube,
daf sie in Gott ist. Nur ihr Schatten vergeht, nicht die wahre Hand; die
wahre Hand ist wie die Wahrheit ewig, weil unsichtbar, und unsichtbar,
weil sie ewig ist“, hier liegen vielleicht Ansitze zu einer Lehre vom ,Astral-
leib“, welche bei den Mystikern vorkam. Auch das seelische Sein wird hier-
archisch aufgefafit: neben der Seele wird von dem von ihr zu unterschei-
denden ,,Geist“ gesprochen. Neben der Welt der Engel steht auch die ,finstere
Welt“, die Welt der Teufel, die bald in unsere Seele, in unser Herz verlegt,
bald wieder eine selbstindige Existenz zu erhalten scheint. — Diese hier-
archischen Ideen, diese Fragmente eines umfassenderen Systems bleiben aber
nur Fragmente, deren Stellung im ganzen System nicht immer deutlich Wrd.
Dieses System hat Skovoroda nie in seinem ganzen Umfang dargestellt.
Kein Zufall ist es auch vielleicht, daff die Seiten, auf denen er von der
»Leiter Jakobs“ spricht, eigentlich nur Skizzen darstellen, nur einzelne Be-
merkungen und Bibeltexte, die Skovoroda nur ganz iduflerlich mit eigenen
Worten verbindet. Ob er den hierarchischen Gedanken deshalb nicht aus-
gefiihrt hat, weil er ihm selbst nicht in allen Einzelheiten klar genug war,
oder aber weil der ,propideutische* dualistische Q;edanke thm fiir seine
(religids-pidagogischen) Zwecke geniigte, liflt sich“hicht mit Bestimmtheit
sagen. Vielleicht wollte er, der doch jedem Sektierertum so abhold war, es
vermeiden, durch Aufstellung eines komplizierten Lehrgebiudes neue Strei-
tigkeiten und Meinungsverschiedenheiten hervorzurufen, anstatt seinen Zeit-
genossen die Leitgedanken fiir eine praktische Lebensfithrygng zu vermitteln.
Der letztere ist meiner Meinung nach der wahrscheinlichst® Grund fiir die
Zuriickhaltung, mit welcher Skovoroda die Einzelheiten seiner Lehre immer
ausgesprochen hat.

Der Dualismus Skovorodas enthilt keine so originellen oder auffallenden
Ziige, dafl man die historische Tradition, in welcher er steht, einer besonde-
ren Untersuchung unterziehen miifite. Nur einige Sinnbilder, die bestimmte
geschichtliche Verbindungslinien erkennen lassen, verdienen vielleicht eine
gewisse Aufmerksamkeit.

Philos entschiedener Dualismus lifit ihn einige Sinnbilder gebrauchen, die
spiter eine grofle Rolle gespielt haben. Vor allem auf ein sehr altes Sinnbild
ist hinzuweisen — die Welt sei ein Gewand, ein ,Kleid“ Gottes, ,der Gott-
heit lebendiges Kleid“. Vielleicht lassen sich bei Philo auch einige Anspielun-
gen auf die Gegeniiberstellung des ,Planes“ und des ausgefiihrten Werkes
erkennen. Auch die Welt als Schatten Gottes kommt bei ihm vor. Auch bei
den Kirchenvitern kehren diese Gedanken wieder, so bei Clemens, der zwei
Welten unterscheidet: z6a1t0g vontog — %60105 aicdntods (Gpyétvtos — eindmv)
ebenso auch bei Origenes.

Weiter treffen wir einzelne fiir uns wichtige Sinnbilder des Dualismus
dann und wann in der Mystik des Mittelalters und der Neuzeit: die ,Imita-

91



tio Christi“ fordert, man miisse ,,mit dem linken Auge das Vergingliche, mit
dem rechten das Ewige sehen“. S. Franck benutzt ein Sinnbild von Philo,
die Interpretation der Vorschrift der Bibel iiber Tiere mit gespaltenem Huf.
— Vor allem aber betont Valentin Weigel die Doppelheit von allem in der
Welt: ,Gott und Kreatur, Wahrheit und Bildung, Ungeschaffenheit und
Geschaffenheit, Eins und Zwei!“ ,Es seind nicht mehr denn zwei Welten als:
das ungemachte, wahre, selbstindige Wesen, von ihr selber und durch sich
selber und zu ihm selber; darnach das gemachte, geschaffene Wesen, das da
nicht von ihm selber ist noch durch sich selber, sondern von einem anderen
stehend und bewegend, als ein Bild oder Schatten dem ewigen, wahren, un-
gemachten Wesen wird zugeschrieben“. ,Alle Ding auss dem unsichtbaren
in das sichtbare kommen sei, aus dem Geistlichen in das Leibliche und Kér-
perliche, und bleibet eins in dem anderen: Als der leibliche, sichtbare Baum
bleibt im unsichtbaren geistlichen Baum, also flieflen alle aussere Ding von
dem inneren heraus, und nichts von aussen hinein“. ,Erstlich dass zwo Wel-
ten sind/ als diese gegenwertige/ leibliche/ vergingliche/ da wir in dieser
Zeit mit einander leiblich leben. Vnd ein Kiinfftige Geistliche Welt/ die da
bleibet ohne ende“. ,Die Welt ist zwiefach, sichtig und unsichtig/ Christus
Jesus ist zwiefach, sichtig und unsichtig/ das Buch inwendig und auswendig
geschrieben/ Der Mensch ist zwiefach, sichtig und unsichtig . . .“

Alle ding gehen von jnnen rauss/

in der gantzen Natur durchauss/

von jnnen gehet alles herfiir/

Wie man dann solches genungsam spiirt/
so man in der Wahrheit nachforschet/

Dasselbe sagt Bohme: ,Er ist die sichtbare Welt/ ein Bild und Wesen alles
dessen was die Welt ist: und die sichtbare Welt ist eine Offenbahrung der
inneren geistlichen Welt/ auss dem®ewigen Liechte/ und auss der ewigen
Finsterniiss/ auss dem Geistlichen Gewiircke: und ist ein Gegenwurf der
Ewigkeit/ mit dem sich die Ewigkeit hat sichtbar gemacht“. ,Denn/ diese
Welt ist ein Gleichniiss nach Gottes Wesen/ und ist GOTT in dem irdischen
Gleichniiss offenbahrt ...“ ,Wenn wir betrachten die sichtbare Welt mit
threm Wesen/ und betraditen das Leben der Creaturen: so finden wir
darinnen das Gleichniiss der unsichtbaren geistlichen Welt/ welche in der
sichtbaren Welt verborgen ist/ wie die Seele im Leibe“. ,Die gantze dussere
sichtbare Welt mit all ihren Wesen/ ist eine Bezeichnung oder Figur der
inneren geistlichen Welt; alles was in der inneren ist/ und wie es in der
Wiirckung ist/ also hats auch seinen Charakter duflerlich...“ — Vor allem
auch in der Dichtung des Barock mit ihrer Antichetie kommt die Stimmung
des Dualismus von Gott und Welt, Wesen und Schein deutlich zum Vor-
schein. — Bei Czepko finden wir auch die direkte Bezeichnung der Welt als
»Schatten®.

Sodann begegnen einige Sinnbilder, welche an Skovoroda erinnern, auch
bei Comenius: ,Das Sichtbare steht auf dem Unsichtbaren“. , Alle Dinge sind

92



in Gott befestigt, dhnlich wie in diesen vier Gleichnissen: Ein Bild in dem
Spiegel, das ein lebendiges Bild wiederspiegelt: wenn man dieses lebendige
wegnimmt, so verschwindet auch jenes im Spiegel. Oder wie ein Schatten in
einem Korper (befestigt ist), von welchem er Schatten ist; wenn man jenen
Korper auf die Seite schiebt, so wird gleich der Schatten zu nichts. Oder wie
ein Kreis, welcher aus einem Zentrum gezeichnet wird, aus welchem er ent-
steht. Wenn das Zentrum von seinem Platz sich bewegt, so bewegt sich gleich
auch die Peripherie oder hért auf, Peripherie zu sein. Oder wie ein Baum
auf seiner Wurzel; wenn sie den Baum zu tragen und ihm das Was-
ser zu liefern aufhort, beugt sich der Baum, verwelkt und wird zu nichts.
So auch diese Welt ist nichts anderes als ein sichtbarer Schatten des unsicht-
baren, im unerreichbaren Lichte lebenden Gottes, und das im Spiegel umerer
Augen sichtbare Spiegelbild jenes unsichtbaren, von sich selbst lebenden
Seins, und die sichtbare Peripherie, die von einem unsichtbaren Zentrum aus
gezogen wird, und der sichtbare Baum, der aus der unsichtbaren Wurzel der
Gottheit gewachsen ist“. Man findet die Quellen dieser Sinnbilder bei
Béhme; viel richtiger wiire es aber, sie auf Plotin zuriickzufiihren, bei wel-
chem sic im selben Zusammenhange wie bei Comenius vorkommen. Man
kann sie aber genauso gut auch bei den Kirchenvitern finden. Nun sind diese
»dualistischen“ Sinnbilder in der ganzen mystis M¥n Literatur bis in die
neueste Zeit bis Baader sehr verbreitet, fiir welchen auch die ,Natur“ nichts
anderes als ,Magd des Herrn, Gewand, Riickseite der Gottheit“ ist.

An den Symbolen, welche Skovoroda gebraucht, um agf dem Boden des
Dualismus die Beziechungen der Materie und der Ideenagét zueinander zu
versinnbildlichen, war zu erkennen, daf die beiden Welten miteinander eng,
ja unzertrennlich verbunden sind: etwa wie ein Baum und sein Schatten.

Fiir diese unzertrennliche Verbindung findet Skovoroda einen Ausdruck in
der Christologie der kirchlichen Dogmatik. Die beiden Welten sind so mit-
einander verbunden wie die beiden Naturen — die menschliche und die gott-
liche in Christo verbunden sind. Sie sind ,atpéntwc®, »apepiotws®, »&ovy-
1otws”, Hadapétwg®, »axweiotws“ — ,ohne Vermischung und ohne Tren-
nung“ miteinander verbunden, vereinigt. Skovoroda gebraucht in seiner
Darstellung gerade die kirchenslawischen Worte und Ausdriicke, mit denen
man die oben angefiihrten griechischen Termini iibersetzt hat. Diese anti-
thetischen Formeln gefielen Skovoroda sicher schon wegen ihrer paradoxen
Art. Andererseits aber war die Ubertragung der christologischen Lehren
auf die ganze Welt, die auch sonst in der Geschichte der christlichen Philo-
sophie vorkommt, schon deshalb fiir Skovoroda von Bedeutung, weil sie
ohne weiteres die zentrale Stelle Christi in der Welt zum Ausdrudk brachte
und auch in anderen Teilen seines Systems Analogien fand, — Skovoroda
iibertrigt nimlich, wie wir noch sehen werden, christologische Formeln auch
in die Anthropologie. Wir wollen uns zunichst die Auslegung dieser For-
meln bei Skovoroda niher ansehen.

93



»Die unsichtbare Natur oder Gott durchdringt und unterhilt jedes Ge-

schopf“. Weder ist die Materie Gott, noch Gott — Materie. Aber er ist ,in
ihr und aufler ihr und héher als sie“. Dieselbe Antithetik driickt Skovoroda
auch anders aus: ,Gott ist in der Materie und die Materie in Gott, aber
weder ist Gott Materie, noch ist die Materie Gott“. ,Das gottliche und das
vergingliche Wesen“ sind ,in einem Wesen ohne Vermischung zusammen-
gefiigt“. ,Dein verginglicher Leib ist die hiesige Welt und der heutige
Abend und der Sandboden und das Sirenenmeer und der Stein des An-
stofles. Aber hinter deinem Leib hat sich zu deinem Leib der Hafen und der
Schoff Abrahams gesellt. Erde inmitten der Gewisser, — — — Welt und
WELT, Leib und LEIB, Mensch und MENSCH. — — — Zwei in einem
und eins aus zweien, untrennbar und unvermischt zugleich“. ,Beide sind an
einem Orte und in derselben Person, aber weder in derselben Wiirde noch in
derselben Natur“. ,Damit aus zwei Wesen, die ein Wesen bilden, kein Ge-
misch werde, und daraus dann eine Gotzenverehrung folge, trennte der
Schopfer das Licht seiner Wiirde von der Finsternis unserer Verginglichkeit,
die Wahrheit von dem (Sinn) bildenden Schatten. — — — Aber damit dar-
aus nicht Streit folge, der die Doppelheit der zu einem Wesen verbundenen
Wesen zerreifle, ist aus Finsternis und Licht, aus Tag und Nacht, aus Abend
und Morgen ein Tag gemacht — das ist Gottes Welt! — — Der Tag Gottes —
Diesen Tag hat Gott aus den gegensitzlichen Naturen: aus der bosen und
guten, aus der verginglichen und unverginglichen, aus Hunger und Sattheit,
aus Weinen und Freude in unzertrennlicher Vereinigung geschaffen“. Fiir
den Schopfungsprozefl gebraucht Skovoroda einmal die Bezeichnung ,Ver-
mischung und Trennung™ zugleich.
" Diese antithetische Auffassung hilt Skovoroda fiir ungemein wichtig.
Wie auch sonst die richtige Erkenntnis zu den Tugenden gehdre und der
Mensch durch die Erkenntnis die Sligkeit erlange, so gelte dies speziell und
ganz besonders auch fiir die Erkenntnis der richtigen Beziehung zwischen
den beiden ,Naturen®. Die falsche Erkenntnis dagegen wird — vom religiG-
sen und sittlichen Standpunkt aus — zur Siinde gestempelt. Die ,Ver-
mischung® (= Verwechslung, aber auch die falsche Auffassung von der
Beziehung der beiden Naturen) sei ,Babel“. ,Vermische nicht den Tag und
die Nacht zu einer Identitit“. ,Die Vermischung der Naturen“ ist ,richti-
ger Gotzenwahnsinn, Entfernung von der seligen Natur und Unkenntnis
Gottes“, ,der heimische Tod, der die Seele mit seinem Stachel totet, ist die
Vermischung der verginglichen und der gottlichen Natur zu einer Natur,
und diese vermischende Verschmelzung ist der Ubergang vom gottlichen
Wesen ins Land des Staubes und der Asche“.

Diese unvermischte und unzertrennliche Vereinigung verschiedener Seins-
schichten ist ein Lieblingsgedanke Skovorodas, da er auch dem antithetischen
»Stil“ seines Denkens vollkommen entspricht. In allen drei ,Welten“ finden
wir diese unzertrennliche, aber ,unvermischte Vereinigung zweier ,Natu-
ren“: in der ,groflen Welt“, in der kleinen Welt, im Menschen, und endlich

94



in der symbolischen Welt, in der Bibel. Wir fithren hier nur einige Zitate
an. ,Alle drei Welten bestehen aus zwei ein Wesen bildenden Wesen, die
Materie und Form heiflen. Die Formen heiflen bei Plato: Ideen, das heifit:
Bilder, Aussehen, Gestalten. Sie sind die erstgeborenen, nicht mit (mensch-
lichen) Hinden gemachten geheimen Seile, die den verginglichen Schatten
oder die Materie halten. In der groflen und kleinen Welt gibt die materielle
Gestalt von den unter ihr verborgenen Formen oder den ewigen Bildern
Kunde. So bildet auch in der symbolischen oder biblischen Welt die Gesamt-
heit der Geschdpfe die Materie. Aber das géttliche Wesen, zu welchem durch
ihre Zeichen die Kreatur fiihrt, ist die Form. So gibt es auch in dieser Welt
Materie und Form, das heifit Leib und Geist, Schatten und Wahrheit, Tod
und Leben — — — Wie zwei Blumen zwei (verschiedene) Diifte auMenden,
so kommen auch aus zwei Naturen zwei Gedanken, zwei Herzen: ein ver-
gingliches und ein unvergingliches, ein reines und ein unreines, ein lebendi-
ges und ein totes...“ Auch in der menschlichen Seele stehen die rationale
»Weisheit“ und die Willenselemente (Tugend) in einer solchen Beziehung.
Skovoroda kleidet hier seine Gedanken in die Form einer Legende vom Lah-
men und vom Blinden. Der blinde Wille trigt die lahme Vernunft. ,Sieh dir
die wunderbare Tat Gottes an; aus zwei Menschen ist einer zusammen-
gesetzt, ein Wanderer ist aus zwei ... Personen*gemacht, die einander die-
nen“, ohne zu einem Menschen zu werden, aber auch ohne sich voneinander
trennen zu konnen, oder wie Skovoroda auch hier sich ausdriickt, ,obne
Verschmelzung, aber auch obne Trennung“.

Diese Einheit der zwei Naturen erscheint Skovoroda als einer der hoch-
sten Werte des Seins. ,,Was ist die Auferstehung, wenn nght die Einfachheit,
die von den verginglichen Elementen, von der Vielheit, von der Trennung
gereinigt ist?“ (Kovalin$kyj) Dieser Gedanke fithrt unmittelbar weiter zum
gottlichen Sein, fiir welches charakteristisch ist, dafl es ,einfach®, nicht zu-
sammengesetzt ist, zur Theorie des Weltprozesses, der doch eben in der
Vereinigung und Trennung (beide werden antithetisch aufgefafit) besteht,
und zum ethischen Problem, in welchem auch die eben dargestellte Lehre
eine wichtige Rolle spielt.

9. Gott

Die Gotteslehre Skovorodas ist nicht gerade der am besten ausgearbeitete
Teil seiner Philosophie. Und vielleicht deshalb, weil Skovoroda in diesem
Punkte die Lehren der traditionellen orthodoxen Theologie voll und ganz
iibernahm. Am ausfiihrlichsten redet er von Gott in seinen ethischen Vorle-
sungen fiir adelige Jiinglinge in Charkov 1766. Seine mystischen Schriften
zeigen dagegen die Wege zur Gotteserkenntnis und halten sich beim Gottes-
begriff selbst kaum auf.

Denn die Gotteserkenntnis ist ja nur als symbolische Erkenntnis moglich:

95



die Namen Gottes und die Sinnbilder, die eher die Beziehung Gottes zur
Welt als das Wesen Gottes selbst ausdriicken, sind Objekte dieser Erkenntnis.
»Hast du denn nicht gehort, dafl das hochste Wesen keinen ihm gebiihrenden
Namen hat?“ fragt eine Gesprichsperson in einem der fritheren Dialoge
Skovorodas. So wird das Thema von den Gottesnamen eingeleitet: die wei-
tere Behandlung der Gottesnamen bezieht sich also auf sozusagen ,uneigent-
liche* Namen Gottes, denn — wie soeben gesagt — einen eigenen Namen
hat Gott nicht. Gott ist auch eine teil- und unterschiedslose Einheit, sein We-
sen kann eben deshalb schwerlich in einem Begriff ausgedriickt werden.
Dennoch nennt Skovoroda mehrere Namen Gottes. Und der Name Gottes
hat fiir ihn ein ganz besonderes Gewicht. ,Sein Wesen und sein Name sind
identisch: wenn du ihn benannt hast, hast du zugleich auch sein Wesen be-
stimmt — — — Sein und Heiflen unterscheidet unsere Liige und nicht die
gottliche Wahrheit — — —“ ,Der Seiende“ ist der erste Name Gottes. ,,Bei
den Alten wurde Gott die Weltvernunft genannt. Sie hatten auch andere
Namen fiir ihn. Zum Beispiel Natur. Das Sein der Dinge. Ewigkeit. Schick-
sal. Notwendigkeit. Fortuna usf. und bei den Christen sind seine vor-
nehmlichen Namen folgende: Geist. Herr. Vater. Vernunft. Wahrheit. Die
beiden letzten Namen scheinen zutreffender als die anderen zu sein, denn die
Vernunft ist ganz und gar immateriell, und die Wahrheit ist durch ihr ewiges
Verbleiben der unbestindigen Materie ganz und gar entgegengesetzt“. In
spiterer Zeit hat Skovoroda Gott mit Vorliebe ,Natur“ genannt (oder
»die selige Natur“). Diesen Wortgebrauch hat er auch ausfiihrlich begriindet:
»In der Bibel heiflt Gott Feuer, Wasser, Wind, Eisen, Stein, und wird mit
anderen unzihligen Namen bezeichnet. Warum darf man ihn nicht Natur
(natura) nennen? Was meine Meinung betrifft, so finde ich, daff man keinen
besseren und passenderen Namen fiir Gott finden kann als diesen. Natura
ist ein lateinisches Wort. In unser@ Sprache: Natur oder Wesen. Mit diesem
Wort wird alles das bezeichnet, was in der ganzen Maschine dieser Welt
geboren wird, auch dasjenige, was nicht geboren wird, wie z. B. das Feuer
— — — Alles Materielle ist geboren, warum darf man dann nicht mit einem
Namen, der die ganze Kreatur umfaft, denjenigen nennen, in dem sich die
ganze Welt mit ihren Geburten wie ein schoner blilhender Baum in seinem
Kern verschliet und daraus wieder erscheint? Auflerdem bedeutet dieses
Wort Natur nicht nur jeden geborenen und verinderlichen Stoff, sondern
auch die geheime Okonomie derjenigen iiberall seienden Kraft, die ihr Zen-
trum {iberall und ihre Peripherie nirgendwo hat, wie die Kugel, die doch
diese Kraft in der Malerei darstellt — — — Sie heiflt deswegen Natur, weil
alles, was nach auflen hin erscheint oder aus ihren geheimen und grenzen-
losen Tiefen wie aus dem Schofle der All-Mutter geboren wird, seinen zeit-
lichen Anfang hat. Und weil diese Mutter das, was sie gebiert, von nieman-
dem empfingt, sondern aus sich selbst gebiert, darum heifit sie auch Vater
und Anfang, der keinen Anfang und kein Ende hat, weder von der Zeit
noch vom Raume abhingig ist; die Maler stellen sie als einen Kreis, einen

96



Ring oder eine Schlange dar, die sich in den Schwanz beifit. Die Wirkung
dieser iiberall seienden, allmichtigen und allweisen Kraft heifflt geheimes
Gesetz, Regierung oder Herrschaft, die iiber die ganze Materie unriumlich
und unzeitlich verbreitet ist, das heiflt: man darf nicht fragen, wo sie ihren
Anfang hat, — sie ist immer gewesen, oder: wie lange sie verbleibt, — sie
wird immerdar sein, oder: bis zu welchem Ort sie sich erstreckt — sie ist
immer und iiberall da. — — — Wenn du durch die materielle Finsternis (so
sagte Gott zu Moses) das erblicken kannst, was immerdar war, sein wird,
ist — so ist das mein Name und mein Wesen. Der Name ist im Wesen und
das Wesen — im Namen; eines ist vom anderen nicht unterschieden, beide
sind dasselbe — beide sind ewig.“

Zweierlei Bestimmungen schlieflen sich an die eben angefiihrten an. & Gott
ist die Liebe: ,Liebe heifit das, was einfach und nicht zusammengesetzt ist —
Einheit immer, iiberall, in allem. Liebe und Einheit sind dasselbe. Die Ein-
heit hat keine Teile; darum ist die Auflosung fiir sie zufillig und Vernich-
tung ganz unmdglich“. Als diese vollstindige, aus keinen Teilen bestehende
Einheit ist Gott als unraumliches Wesen anzusprechen. Er ist aber auch
auflerzeitlich — er ist ,Anfang® und ,Ende“ der Dinge, oder besser: ,an-
fangloser Anfang® und ,endloses Ende“. Mit diesen paradoxen Formulie-
rungen will Skovoroda die Worte ,Anfang“ urid ,Ende“ ihres endlichen
Gehaltes berauben. — ,Es gibt den Anfang, der angefangen wird, und des-
wegen kein Anfang ist, da ihm etwas anderes vorhergeht. Und es gibt den
anfanglosen Anfang — — — Das ist der wahre anfanglose Anfang — — —
der endlose Anfang, und selbst allen ein Ende, und fijr alles Vergingliche
ist er Anfang und Ende zugleich. Versteht ihr Gott, iy&egegnet thr dem
Anfang. Suchet ihr Gott, so findet ihr das Ende...“ ,Das endlose Ende,
der anfanglose Anfang und Gott sind eines und dasselbe.“ ,Die einzige
unerschopfliche Quelle alles Guten und unserer Seligkeit; er selbst ist diese
Ewigkeit, ursachloser Anfang, anfanglose Ursache, in welcher und aus
welcher alles, und sie selbst aus sich selbst und immer mit sich selbst ist und
sein wird. Darum ist er auch ewig, immer und in allem gleich, verstandes-
voll und unterstiitzend. Diese hdchste Ursache wird mit dem allgemeinen
Namen Gott genannt, einen eigenen Namen hat sie nicht“. ,Die gottlichen
Mystagogen oder Geheimfiihrer beziehen [das Wort] Anfang nur auf
Gott. — — — Der wirkliche Anfang ist das, was nichts vor sich selbst hatte.
Und da die ganze Kreatur geboren wird und untergeht, so ist vor ihr etwas
dagewesen und nach ihr bleibt noch etwas. Also gibt es nichts, was Anfang
und Ende sein kann. Anfang und Ende ist dasselbe, was Gott oder Ewigkeit
ist. Es gibt nichts vorher und nachher. Alles umfafit die Ewigkeit mit ihren
unermefllichen Tiefen. Und nichts anderes ist fiir sie Anfang und Ende, son-
dern sie ist vielmehr fiir alles Anfang und Ende. — — — Sie ist wie ein
Ring. Der erste ist zugleich auch der letzte Punkt und wo sie beginnt, dort
endet sie auch — — — Dieser wahrhaftige Anfang lebt iiberall. Darum ist er
weder ein Teil, noch besteht er aus Teilen, sondern ist ganz und fest, darum

97



auch unzerstorbar, verindert nicht seinen Ort, sondern ist einheitlich, uner-
mefllich und zuverlissig. Und er ist iiberall und immer. Er ist vor allem und
beschliefit alles. Selbst aber hat er weder etwas vor sich noch etwas nach
sich — —

Schon hier unterstreicht Skovoroda den symbolischen Charakter dieser
Bestimmungen des gottlichen Seins. Eine Reithe von Symbolen hebt er aus-
driicklich als Symbole hervor, die auf die eine oder andere der oben ange-
filhrten Bestimmungen hinweisen. ,,Warum wird Gott als ein Rad darge-
stellt? — — — Er fingt alles an, hat aber selbst keinen Anfang; nichts kann
Anfang sein, vor dem schon etwas da wire. Nur das ist der wahre Anfang,
was vor allem da war und vor dem nichts da war. Nur Gott ist der eigent-
liche Anfang, welcher vor allem da ist. Er ist vor allem da und verbleibt
nach allem — das kann man von nichts anderem sagen. — — — Das ist der
Ring und die Krone — Dieser wahrhaftige Anfang wird auch durch alles
versinnbildlicht, was dem Anfang ihnlich ist, z. B. durch den Kopf, — —
durch Quelle, — — Wurzel — — Kern — — Osten — — Herz — — durch den
fruchtbringenden Baum — — durch den Mund. Hierher gehdren auch Wolke,
Funke, Vater, Mutter usf.“ ,Gott, Anfang, Ewigkeit, Licht sind das-
selbe.“

Einige Sinnbilder Gottes kehren bei Skovoroda immer von neuem wieder.
Das sind Sinnbilder, die auch in der deutschen Mystik des Mittelalters, bei
Mechtild von Magdeburg, Meister Eckhart, Tauler und Suso auf Schritt und
Tritt zu finden sind. Gerade der Gebrauch dieser Sinnbilder zeigt, wie wert-
voll eine eingehende Untersuchung des Wortschatzes Skovorodas wire. Vor-
liufig kénnen wir nicht entscheiden, ob der Wortgebrauch Skovorodas auf
dieKirchenviter oder auf die deutschen Mystiker zuriickgeht. Die gemeinsame
Quelle ist fiir Skovoroda, fiir die Kirchenviter und fiir die deutschen Mysti-
ker gleicherweise die Heilige Sd®ift. Diese gemeinsame Quelle geniigt aller-
dings nicht, um die auffilligen Ahnlichkeiten in der sinnbildlichen Formung
des Gedankens zu erkliren.

Gott wird durch die Sonne versinnbildlicht: ,Herr aller Geschépfe — die
Sonne“, ,Selige Sonne der Wahrheit“, ,O Gott, unser Herr! Dein Recht
wohnt im Lichte. Licht aber — in deinem Recht. Deine Wahrheit wohnt in
der Sonne, die Sonne aber ruht auf deiner Wahrheit“, ,die Sonne ist der
Archetypus, d. h. die urspriingliche Hauptfigur — — —“, ,Palast Gottes —
die Sonne“. Nicht die materielle Sonne ist hier gemeint, sondern sozusagen
»die Idee der Sonne“, ,die zweite Sonne“ oder ,das Sonnchen (solnu$ko)*,
das das vornehmliche Bild Gottes sei.

Gott ist Feuer und Licht: ,Feuerflu Gottes®, ,Feuerantlitz Gottes®,
wunser Gott ist Feuer“, ,Gott niest mit dem Blitz, blickt mit der Morgen-
rote, atmet Funken und gliihende Kohlen aus“, ,Gott ist das Licht“, das uns
die Wahrheit erst zuginglich macht, indem es sie beleuchtet.

Gott ist Quelle, Brunnen, Born: ,Die Fliisse vergehen. Die Stréme trock-
nen aus. Die Biche verschwinden, die Quelle aber atmet die ewige Aus-

98



diinstung aus, die belebt und erquickt. Nur die Quelle liebe ich und ver-
schwinde ...“ ,Die Sonne ist die Quelle des Lichtes ...“, ,das ganze Ge-
misch der Geschdpfe stromt aus der gottlichen Quelle®, ,das Wesen Gottes
ist verborgen wie das Quellwasser, ,Gott ist einem reichen Springbrunnen
dhnlich .. .«

Sehr gerne gebraucht Skovoroda auch das Wort ,Abgrund®, das bei den
deutschen Mystikern beliebt war. ,,Warum suchst du nicht zu erfahren, wie
Gott heiflt? Warum klopfst du nicht an, damit du ihn erschaust? Abgrund
wird den Abgrund erfiillen“.

Gott ist Kreis oder Sphire, dieses Sinnbild haben wir oben schon getrof-
fen. Gott werde von den Malern als Ring, Kreis oder sich in den Schwanz
beiflende Schlange dargestellt. ,Erinnert cuch dieses Spruches d¥r alten
Philosophen: das Zentrum Gottes ist iiberall, die Peripherie — nirgendwo.“
Deshalb wird Gott ,als eine Kugel von den Malern dargestellt.”

Gott wird aber auch als ,Zentrum“ bezeichnet: ,Der Kreis selbst hingt
von seinem Zentrum ab, weil dieses ihm vorhergeht — — —, dieser ist
— — — anfangloser, unsichtbarer Anfang®, ,Zentrum des Wohlergehens
(»Centrum securitatis“), ,Punkt der Ewigkeit“, ,gottliches Zentrum“. ,Der
Pfeil aller Gedanken ist nur auf das Zentrum der Ewigkeit gerichtet®.

Gott ist Felsen oder Stein: ,Gott ist Felsen; afles Ubrige ist Verginglich-
keit, Liige, Pfiitze”.

In einer anderen Tradition steht der Vergleich Gottes mit dem Dreieck:
dieses Sinnbild kommt nur im letzten Werke Skovorodas vor, wo er — wohl
zum ersten Mal in seinen Werken — auf das Problerg der Trinitdt zu spre-
chen kommt; er erkennt die Kraftlosigkeit der Ver an, die iiber die
Tatsache der Dreieinigkeit nur staunen kann. ,Wer mit Pythagoras das
symbolische (,figiirliche“) Dreieck, das die Wahrheit versinnbildlicht, zer-
bissen that, der sieht, dal in ihm drei, zwei und eins dasselbe ist. Dreiheit
in der Einheit und Einheit in der Dreiheit sind aber unmoglich, wenn das
nicht die Einheit ist. Wer ist aber der Eine, aufler Gott alleine? — — — Das
Wesen Gottes erstreckt sich in seiner Einheit in die unendliche Unteilbarkeit
und die unteilbare Unendlichkeit — — — Dreieck, Quadrat, Kreis, Sonne,
Abendmahlbrot — — — alles das versinnbildlicht die Einheit. — — — Ich sehe
eins und das ist drei, ich sehe drei und das ist eins — — — Wieso drei und
eins? Die Vernunft staunt. . .“

Was die Beziehung Gottes zur Welt betrifft, so unterstreicht Skovoroda
die Unselbstindigkeit, die Passivitit der Welt. Die Welt ist von Gott er-
schaffen, viel wichtiger ist aber, daf die Welt sozusagen fortwihrend er-
schaffen wird: alle Dinge werden von ihrem ,Anfang“ ,geboren“ und
»unterhalten, alles lebt und bewegt sich nur in Gott und durch Gottes
Kraft, alles wird nur in Gott erkannt, endlich strebt die ganze Kreatur zu
Gott, zur Riidikehr in ihren ,Anfang® und zu ihrer ,,Quelle“.

Gott ist iiberall. ,Gott — durchdringt und hilt die ganze Kreatur®. Er ist
~eine geheime, in alles verstreute und alles beherrschende Kraft“. ,Gott ist

929



in unserm menschlichen Leibe — — — ein und derselbe in jedem von uns und
der Ganze in jedem.“ ,Zeit, Leben und alles andere ist in Gott enthalten.”
»Ist es nicht Gott, der alles hilt? Ist er nicht der Kopf und alles in allem?
Ist er nicht die Wahrheit in der Leere und in deinem nichtigen Staube?
— — — Kann denn etwas sein auflerhalb seiner? Ist er nicht das Sein von
allem? Er ist im Baume der wirkliche Baum, im Gras das Gras, in der
Musik — die Musik, im Hause — Haus, in unserm irdischen Korper — der
neue Korper und das Zentrum von allem.“ Gott bewegt auch alles. ,Viel-
leicht entstand der Name Gottes selbst daraus, dafl die Bewegung desjeni-
gen, der die Welt bewegt, wie bei einem Fluf, ununterbrochen vor sich
geht.“ (Diese seltsame Etymologie ,Gott“ :: ,geht“ war auch in Deutsch-
land im 18. Jh. verbreitet.) — Die Passivitit der Materie erfordert zu ihrer
Bewegung gerade eine ihr duflere Kraft. ,Diese seligste Natur oder Geist*
— sagt Skovoroda von Gott: ,hilt die ganze Welt wie die Klugheit eines
Maschinisten das Uhrwerk auf dem Turm in Bewegung, und ist wie ein
sorgsamer Vater das Sein jedes Geschdpfes. Er selbst belehrt, belebt, ernihrt,
ordnet, verbessert, verteidigt und nach seinem eigenen Willen, der allgemei-
nes Gesetz oder Statut heiflit, verwandelt er wieder alles in rohe Materie
oder Schmutz, und wir nennen das den Tod. Deswegen hat ihn die kluge
Antike mit einem Mathematiker oder Geometer verglichen, denn er iibt sich
immer in den Proportionen oder Maflen, indem er nach verschiedenen Figu-
ren Kriuter, Biume, Tiere und alles andere modelliert; die hebriischen
Weisen aber haben ihn mit einem Téopfer verglichen“. ,Die ganze Kreatur
folgt der Fiihrung des Schopfers. — — — Wer ruft das Geschlecht der
Nachtigallen und Drosseln in die Wilder und Girten, die Lerchen in die
Felder und die Kroten in die Gewisser und Siimpfe? Wer fiihrt die Flufi-
strome zum Meer? Wer zieht den Stahl zum Magnet? Wer richtet die
flackernde Flamme in die Hohe emgpor? Das ist unser Gott, der iiber alle
regiert und mit allen in allem haushilt“. ,Was ist ein Pfeil, wenn nicht das
Streben? Was ist das Streben, wenn nicht der Antrieb Gottes, der die ganze
Kreatur zu ihrem Ort und auf ihrem Wege bewegt? Das bedeutet die Welt
zusammenstellen und diese ganze Maschine in Bewegung versetzen.“

Auch wird alles in Gott und durch Gott erkannt: ,Wer kann das Wort
Gottes horen, wenn Gott nicht schon in ihm ist?“ ,Das Licht erschlieffit uns
alles, was uns in der Finsternis nur unklar entgegenprangte. So beleuchtet
auch Gott allein uns die ganze Wahrheit“.

Auch das menschliche Leben wird von Gott allein geleitet, denn er ist uns
viel niher als die ,,Welt“. ,Sie ist weit von uns, unser Gott aber ist in uns,
in unserm Herzen.“

Die ganze Kreatur strebt zu Gott hin, kehrt in gewissem Sinne zu ihrem
Ausgangspunkt zuriick: , Alles geht zum Zentrum des Ewigen als zu seiner
Erfiillung“. ,Wie ein Halm, wenn das Weizenkorn reift, verschwindet,
besser gesagt, sich im Korne verbirgt, so wird auch die ganze figiirliche Ver-
ginglichkeit, wenn sie ihren Zufluchtsort erreicht hat, vernichtet, durch sein

100



(Gottes) Leben verschlungen.” ,Wenn das ganze Gemisch der Geschdpfe aus
der gottlichen Quelle herausfliefit, dann muf es auch zu dem zuriidkehren,
der Anfang und Ende ist und uns vom Tode zum Leben, von der Erde zum
Himmel fiihren soll“. — So ist bei Skovoroda andeutungsweise die Lehre
von der ,Wiederherstellung aller Dinge“ (&moxatrdotaoig dndvrwv) ausge-
sprochen.

Sowohl dem Inhalte wie der Form nach ist die Gotteslehre Skovorodas nicht
originell: sie enthilt eigentlich nichts, was nicht Allgemeingut der christlichen
Theologie wire. Spezifisch mystische Momente sind schwach. Nur Spuren der
»negativen Theologie“ sind vorhanden; bei ihm fehlt die Lehre vop dem
Zusammenfallen des Seins und des Nichts in Gott; auf die Lehre vom
»dunklen Prinzip“ in Gott, auf das ,Nichts“, auf den ,Ungrund“ in Gott
(Bshme) wird nicht einmal angespielt. Auch die entsprechenden Worte und
Sinnbilder fehlen bei Skovoroda. Alle Sinnbilder Gottes bei Skovoroda
sind nicht nur traditionell kirchlich, sondern es sind vorwiegend solche Sinn-
bilder, die in der Liturgie und Kirchenkunst Verwendung gefunden haben.
Auf einige auch fiir die deutsche Mystik kennzeichnende Symbole haben wir
oben hingewiesen. Bemerkungen Skovorodas iibesy den gdttlichen Namen
erinnern allerdings an die Tradition der mystischen Theologie.

Schon bei Plato ist der Gedanke der Namenlosigkeit Gottes angedeutet.
Fiir Philo hat Gott keinen Namen, aber aus Mitleid gestattet er uns, ihn
anzurufen. Der Gedanke der Namenlosigkeit Gottes ist in der weiteren Ent-
wicklung des Platonismus mehrfach (Plotin, Proklus)p vertreten. In der
dhristlichen Philosophie ist dieser Gedanke um so natiirMther, als fiir ihn
Ansitze im Alten (Sir. 43, 30 ff.) und dem Neuen (I. Kor. 13, 9) Testament
gefunden_werden kénnen. Nach Clemens von Alexandrien kann Gott nicht
begrifflich erfaflt und nicht mit einzelnen Namen benannt werden. Nach
Origenes hat Gott keinen ihm angemessenen Namen. Fiir Gregor von Nyssa
ist jeder Gottesname ,Dunkelheit und Schweigen® und ,kein Wort® im
eigentlichen Sinne, auch bei Augustin finden wir dhnliche Vermutungen. Eine
ausfiihrliche Entwidklung erfuhr dieses Thema in ,De divinis nomini-
bus“, wonach die Gottheit ,das iiber den Begriff hinausgehende Eine®
ist: ,,Jeder Rede unaussprechlich, das iiber alle Reden erhabene Gute ...,
das unaussprechliche Wort, Vernunftlosigkeit, Verstandeslosigkeit, Na-
menlosigkeit ...“, die Gottheit ist ,namenlos und allnamig®. Diese These
liegt auch den dogmatischen Formulierungen des Johannes Damascenus
zugrunde und ist auch von einigen Konzilen der katholischen Kirche ausge-
sprochen. — Dasselbe sagt die deutsche Mystik iiber Gottesnamen. Fiir Eck-
hart ist Gott erhaben ,iiber Namen“, wenn man Gott einen Namen geben
wollte, so ,wire er mehr gelogen als wahr®. Fiir Sebastian Franck ,hat Gott
keinen Namen“. Und Bohme schreibt: ,Also verstehet uns/ ist GOTT der
Vater in sich selber/ aber ohne Nahmen...“ Gott hat aber zugleich auch
das Recht auf alle Namen. — Maximilian Sandaeus betrachtet die Lehre,

101



dafl Gott namenlos (,innomius*) und gleichzeitig vielnamig (,multinomius®)
sei, fiir den wesentlichen Bestand der mystischen Gottesquelle, und Angelus
Silesius sagt:

Was Gott ist weiss man nicht...

Gott hat alle Namen und keinen.

Man kann den hdhsten Gott mit allen Namen nennen,
und kann ihm wiederum nicht einen zuerkennen.

Das Unaussprechliche.

Denkst du den Namen Gott’s zu sprechen in der Zeit?
Man spricht ihn auch nicht aus in einer Ewigkeit.
Von den Namen Gottes ist besonders der Name ,Natur“ zu beachten. Denn
um diesen Namen entstanden verschiedene Hypothesen, vom Einflu8 Spino-
zas auf Skovoroda, von seinem Materialismus usf. Aber auch dieser Name
fiir Gott ist traditionell, und das Wort Natur wird hier (wie bei der
Lektiire Skovorodas leicht zu sehen ist und wie wir schon sahen) gleich-
bedeutend etwa mit ,Wesen“ gebraucht. Schon bei Philo kommt nimlich
dieser Wortgebrauch vor. Bei Eriugena ist Gott ,natura creans nec creata“.
Und Almarich von Bena erklirte ,Creatorem et creaturam idem esse“. Bei
Edkhart ist Gott ,die wahre Natur“. S. Frandk findet, dafl die Namen
»Natur und ,Gott“ eben nur verschiedene Namen fiir ein und dasselbe
sind. — Fiir Boshme hat ,,Gott aufler Natur und Creatur keinen Namen®,
Gott wird von ihm als ,ewige Natur“ bezeichnet. Ein dichterischer Vor-
- ginger Angelus Silesius’, D. Czepko, identifiziert Gott und Natur. ..

Auch der Gedanke der inneren Einheit Gottes ist eine traditionelle Lehre.
Schon Philo behauptete, Gott sei kein zusammengesetztes Wesen, so auch
Origenes. Bei Plotin ist die Gortheit bekanntlich das Eine (6 #v) und das
Eine, ,die Einheit“, die ,Monade“ gehdrt zum Wortgebrauch der Areopagi-
tica. ,Monas monadum® nennt Gott ,Liber 24 philosophorum, und neben
den entsprechenden Formulierungen bei Thomas tritt vor allem in der deut-
schen Mystik die Bezeichnung der Gottheit als des ,Einzig Einen“ auf: so bei
Meister Eckhart, Suso, Margerete Ebnerin und , Theologia deutsch“. In der
neueren Mystik lehrt Valentin Weigel: ,Deus est unum non collectione ex
pluribus, sed unctissima et fontali unitate unum est, et ipse est ante omne
unum et ante omnem multitudinem®.

Traditionell ist auch die Lehre, dafl alles in Gott sein Sein hat, und die
paradoxe Form ihres Ausdrucks ist sehr alt. ,Er [Gott] ist zwar iiberall
und in allem, aber nichts von dem, worin er ist, ist jener“ — sagt Gregor von
Nyssa. Der Gedanke kehrt in den ,Areopagitica“ wieder: ,Er ist Alles in
allen und Nichts in keinem; er wird allen aus Allem erkannt und keinem aus
keinem“. ,,Gott sei in den Gestirnen, in den Seelen, in den K&rpern, im
Himmel und auf der Erde, zugleich in Ebendemselben Ebendasselbe, in der
Welt, um die Welt, iiber dem Himmel, iiber dem Wesen, er sei Sonne, Ge-

102



stirn, Feuer, Wasser, Wind, Tau, Wolken, Stein, Fels — alles Seiende und
nichts vom Seienden“. — Oder bei Bernhard: ,Was ist Gott? Aus dem alles,
durch den alles, in dem alles, er ist alles in allem und doch nichts von allem;
nichts ist niher und doch auch nichts unfafllicher als Gott. Die deutsche
Mystik lehrt dasselbe. Fiir Edkhart ist ,Gott als das Sein in allen Dingen,
und ihnen als die wahre Natur innerlicher, als sie selber“, ,so sind alle
Dinge Gottes voll“. Bei S. Frandk ,ist Gott alles in allen, in den Harfen der
Klang, in dem Vogel der Gesang, in allen Dingen die Natur, das Wesen und
das Leben“. ,,Gott ist alles in allem, die Natur, das Gliick, aller Wesen We-
sen, aller Tugend Tugend, in ihm sind alle Dinge beschlossen. — — — Er ist
des Weines, Weibes, Mannes, Kindes, Geldes, Reichtums und aller Kreaturen
Wesen, Seele, Kraft und Nachdrudk“. So sagt auch V. Weigel: ,Gott Re das
Eine. Dieses Eine ist Ursache aller Ursachen, das Ding aller Dinge, das Le-
ben aller Lebenden, die Vollkommenheit aller Vollkommenheiten. Dieses
Eine umfingt, durchdringt, erhilt und regiert alles“. ,Nun ist dieser Wille
Gottes ein Wort allen Geschopfen/ gleich wie im Centro alle Linien be-
griffen werden/ also beschleuflet Gott alle Creaturen Bése und Gute/
Teuffel vnd Engel/ ob gleich aber alle Creaturen in Gott begriffen werden/
vnd mogen ohn jhn nicht stehen/ gehen/ lebeg oder schweben“. Und
Bohme: ,Dan darffst du nicht fragen: wo ist GOTT? Hére du blinder
Mensch/ du lebest in GOTT/ und GOTT ist in dir und so du heilig
lebest/ so bistu selber GOTT/ wo du nun hinsiehest da ist GOTT“. ,Die
gantze Gebuhrt/ welche ist aller Himmel Himmel/ so wol diese Welt/
welche ist in dem Leibe des Gantzen/ so wol der Locusgder Erden und aller
Creaturen/ und wo du nur hinsinnest und denckest/ das #lles zusammen ist
Gott der Vater/ der weder Anfang noch Ende hat/ und wo du nur hin-
sinnest und denckst/ auch in dem kleinesten Cirkel/ den du erkiesen magst/
ist die gantze Gebuhrt Gottes vollkémlich und unaufhaltlich und unwieder-
sterblich®. ,,Du weisst/ dass GOTT selber alles ist“. In den Distichen Ange-
lus Silesius’ heiflt es:

Gott ist mein Geist, mein Blut, mein Fleisch und mein Gebein.
In Gott lebt, schwebt und regt sich alle Kreatur.

In Christo ist Gott Gott, in’n Engeln englisch Bild,

in Menschen Mensch und all’s in allem, was du willt.

Dasselbe driickt in symbolischer Einkleidung wohl auch die folgende Stelle

aus:

Wo ist mein Brunn, ihr kiihlen Briinne,

ihr Biche, wo ist meine Bach?

Mein Ursprung, dem ich gehe nach? ———
Wo ist mein Leitstern, meine Sonne,

mein Mond und ganzes Firmament?

Wo ist mein Anfang und mein End?

Wo ist mein Jubel, meine Wonne?

103



Wo ist mein Tod und auch mein Leben?
Mein Himmel und mein Paradeis?
Mein Herz, dem ich mich so ergeben,
dafl ich von keinem andern weiss?

Alles wird in Gott erkannt — auch diese Lehre, die am meisten aus der
Philosophie Malebranches bekannt ist, geht auf Philo und die Kirchenviter
zuriick. Sie ist mit der Vorstellung von Gott, dafl er die Wahrheit oder das
Licht ist, verbunden: ,,Wo immer ich die Wahrheit fand, da fand ich dich,
meinen Gott, der du die Wahrheit selbst bist“. Von den deutschen Mystikern
kann etwa Franck als Vertreter angefiihrt werden: ,ausser Gott ist nichts,
ausser Gott kann niemand etwas wissen oder leben®.

Geht auch die schon erwihnte Gruppe der Sinnbilder Gottes bei Skovo-
roda auf die Heilige Schrift zuriick, so kann man dieselben Sinnbilder in der
antiken Philosophie finden. Gott wird als Sonne von Plato, Philo, Plotin,
Proklus und ebenfalls in den Areopagitica bezeichnet. Und in der deutschen
Mystik ist das Sinnbild der Sonne eines der verbreitetsten; bei Mechtild von
Magdeburg lesen wir: ,,Du bist die Sonne und ich bin dein Spiegel“, ,die
spielende Sonne der lebendigen Gottheit“, bei Edshart und Tauler wird Gott
als Sonne, bei Suso als die ,iiberwesentliche Sonne“ bezeichnet. Margarete
Ebnerin spricht von der ,Sonne der géttlichen Minne“; die Bezeichnung
Gottes als Sonne treffen wir im ,,Buche von geistlicher Armut®, in ,,Christus
und die minnende Seele“, im ,Leben der Schwestern zu T6f8“, in der ,, Theo-
logia deutsch“. In der neueren Zeit — bei Franck, Bshme, Angelus Silesius
usw. bis zu Baader. — Gott als Feuer finden wir in der Bibel und im
Platonismus, woraus Origenes, Gregor von Nazyanz und die ,, Areopagitica“
schopfen, spiter bei Maximus Confessor und Symeon dem Neuen Theologen,
und so fuflit Mechtild von Magdeburg auf der alten Tradition, wenn sie vom
,gottlichen Feuer® spricht; das Symbol finden wir bei Eckhart und Suso und
bei Angelus Silesius:

Wo Gott ein Feuer ist, so ist mein Herz der Herd,
Auf welchem er das Holz der Eitelkeit verzehrt.

Noch viel ausgiebiger aber ist der Gebrauch des Symbols ,Licht“. Auf die-
selbe iltere Tradition zuriickgehend, erscheint dieses Symbol in der deutschen
Mystik in unzidhligen Wendungen: ,das Licht der Wahrheit®, ,Licht der
Lichter“, ,,das wahre Licht“, bei Mechtild; ,das wahre Licht“, ,das lebende
Licht“ bei Eckhart; ,das ungeschaffene Licht, ,das Licht der Herrlichkeit,
»,das wahre Licht“ bei Tauler, ,,das klare Licht“ bei Suso usf. — Findet man
das Symbol des Brunnens, der Quelle im Alten und Neuen Testament und
bei Plotin, so verwenden es die Areopagitica (anyn), und wir finden dieses
Sinnbild wieder bei Mechtild (Brunnen), bei Eckhart (Brunnen), bei Suso
und Tauler, in der Theologia deutsch, bei Margarete Ebnerin, im ,,Buch von
geistlicher Armut“. Sehr beliebt ist das Symbol des Lichtes zur Versinn-
bildlichung der Beziehung der géttlichen Hypostasen zueinander:

104



Gleichnis der H. Dreifaltigkeit mit der Sonne.

Gortt Vater ist der Leib und Gott der Sohn das Lidht,
die Strahl’n der Heil’ge Geist, der beiden ist verpflicht’t

Dieses Symbol geht wohl auf Plotin zuriick.

Die Bezeichnung Gottes als ,Abgrund“ ist ebenfalls keine Neuheit bei
Skovoroda, sie geht auf den Wortgebrauch des Alten und Neuen Testa-
ments zuriick, die vom gottlichen Abgrund oder von der Tiefe Gottes spre-
chen; so hat sie wahrscheinlich auch eine Tradition innerhalb der griechischen
Religion, wofiir auch das Vorkommen des Begriffs ,Abgrund“ im religiésen
Sinne bei den Gnostikern (Valentianer) zu sprechen scheint. Jedenfalls ken-
nen die Areopagitica das entsprechende Wort nicht, und bei Augustigus wird
es nur fiir die menschliche Seele gebraucht. Erst Bernhard von Clairvaux
spricht von dem ,tiefen Abgrund der gottlichen Weisheit“. Doch treffen wir
das Wort bei den deutschen Mystikern. Meister Eckhart spricht vom ,, Ab-
grunde Gottes“, ,Abgrunde der Gottheit“ oder ,Abgrunde der Weisheit®,
vom ,grundlosen Abgrund“. Gerne gebrauchen dieses Wort auch Tauler
(»Abgrund seines ewigen Wesens“, ,der unaussprechliche Abgrund Gottes®,
»der Abgrund der Grundlosigkeit Gottes“) und Suso, der den Gebrauch
dieses Wortes recht eigenartig variiert: ,der wild® Abgrund®, der ,grundlose
Abgrund®, ,der grundlose tiefe Abgrund“, ,der innigste Abgrund®, ,die
wesenlose Abgriindigkeit“, ,die tiefe Abgriindigkeit“, abgesehen von den
Stellen, wo das Wort die hochste Stufe der Eigenschaften Gottes zum Aus-
druck bringen soll (,Abgrund der Giite Gottes“ und ihnl.). Wohl aus der
deutschen Mystik hat dieses Wort der Hollinder Ruysbroeck. — In der
neueren Zeit ist der Gebrauch dieses Wortes sehr vereinzelt geworden, so
etwa bei Czepko, Angelus Silesius. — Also steht Skovoroda, wie es scheint,
hier in"keiner Verbindung zu seinen Zeitgenossen.

Bezeichnen schon Plotin und die Areopagitica Gott als ,Zentrum®, so
kehrt dieses Sinnbild im Mittelalter und in der Neuzeit (Weigel, Bhme,
Comenius, J. M. Hahn) wieder. — Und der ,Kreis der Gottheit“ erlebt das-
selbe Schicksal, wovon wir schon gesprochen haben. Beide Symbole, ,,Zen-
trum® und , Umkreis“, verbindet die bekannte, auch von Skovoroda zitier-
te Formel: ,deus est sphaera, cujus centrum ubique, circumferentia nus-
quam®, an die das Wort des Angelus Silesius anklingt:

Gott ist mein Mittelpunkt, wenn ich ihn in mich schliefle;
mein Umkreis dann, wenn ich aus Lieb’ in ihn zerfliefle.

Gott als Felsen, Berg (bei Skovoroda in den spiteren Werken hiufig), ist
ein Sinnbild, das aus der Heiligen Schrift zu den Kirchenvitern und in die
Kunst und Mystik des Mittelalters gekommen ist (Bernhard, Richard von
St. Victor, Mechtild, Eckhart, Suso usf.). In der neueren Zeit ist dieses
Symbol sehr verbreitet (spanische Mystiker).

Das Dreieck als Symbol Gottes scheint in der christlichen Philosophie

105



neuer zu sein, wir treffen es jedenfalls bei Czepko, bei Bshme, bei Abraham
von Franckenberg und noch bei Hegel und Baader.

Vor allem sind die meisten Sinnbilder Gottes, die wir bei Skovoroda
treffen, auch in der kirchlichen Kunst, zumal in der stlichen Kirche, hei-
misch. Sie drangen auch in die symbolische Literatur ein, und wir finden sie
etwa in den Werken des Maximilianus Sandaeus dargelegt und ausfiihrlich
besprochen. Die symbolische Neigung Skovorodas geniigte, um diese tra-
ditionsgebundenen Sinnbilder in den Mittelpunkt seiner Gotteslehre zu
riicken. Wir konnen auch kaum daran zweifeln, daf gerade die Tradition
der Emblematik auf Skovoroda besonders eingewirkt hat. Wirklich finden
wir in solchen emblematischen Sammlungen wie denen von Hermann Hugo,
von Vaenus, von Luyken oder in den Sinnbildern Gottfried Arnolds fast
alle die Sinnbilder Gottes, von denen wir oben gesprochen haben.

10. Die Weisheit

Man wollte bei Skovoroda Ansitze einer Lehre finden, die fiir die moderne
russische Religionsphilosophie sechr kennzeichnend ist, die Lehre von der
»Sophia“, der Weisheit Gottes, in dem Sinne, wie sie manche russische
Religionsphilosophen vertreten. Man darf aber wohl den Versuch, diese
Lehre bei Skovoroda nachzuweisen (Ern), als verfehlt bezeichnen. Bekannt-
lich entwickelte Philo die Lehre von der Weisheit Gottes aus gewissen
Ansitzen, die bei Plato zu finden sind. Im ,Buche der Weisheit“ und bei
einer Reihe von Kirchenvitern spielte diese Lehre eine hervorragende Rolle.
"In einer neuen Form tritt sie in der Neuzeit bei Paracelsus, Valentin Wei-
gel, Jakob Béhme und in seiner Nachfolge, dann im 19. Jh. bei Schelling
und Baader auf, um an der Wénde des 19./20. Jhs. in der russischen
Religionsphilosophie (Bulgakov, Berdjaev, Zenkovskij) zu neuem Leben
zu kommen.

Identifizierte die alte christliche Lehre die ,, Weisheit Gottes“ mit Christus
und fand diese Lehre mehrfach Eingang in die Mystik (Suso), wurde diese
Auffassung auch vom Protestantismus (schon von Luther) iibernommen, so
entwidkelt sich aus gewissen historischen, noch nicht ganz geklirten Ansitzen
die Lehre von der Weisheit Gottes, von der ,Sophia“, in der neueren Mystik
und in der russischen religissen Philosophie zu einer Lehre vom ,ewig
Weiblichen“ in der Welt, das gewissermaflen eine vermittelnde Stellung zwi-
schen Gott und der Welt einnimmt. Die ideelle Seite des Seins der Welt, die
ideellen Zusammenhinge des Seins, die Schonheit und Harmonie der Welt
sind nach dieser Auffassung die Ausdriicke des ,philosophischen“ Charak-
ters der Welt. Bei Valentin Weigel, Jakob Bshme, Gottfried Arnold, Georg
Gichtel, J. Pordage, J. M. Hahn, Schelling einerseits, andererseits in der
russischen Religionsphilosophie etwa bei V. Solov’ev, Florenskij, Bulgakov,
Berdjaev, Zenkovskij u.a. sind sozusagen die 8stliche und die westliche

106



Form der Sophienlehre vertreten, wihrend Baader und die vergessenen
slovakischen Anhinger der ,Sophiologie“, P. Keller-Hostinsky und S. B.
Hroboii eine Mittelstellung einnehmen. Ist die protestantische Sophiologie
immer eine Lehre der Sektierer geblieben, so wird sie auch innerhalb der
griechisch-orthodoxen Kirche von manchen Kreisen bekimpft. Jedenfalls
kann man in Skovoroda nicht einen Anhiinger der Sophienlehre in diesem
Sinne sehen. .

Skovoroda bespricht freilich mehrfach und ziemlich ausfiihrlich solche
Seiten des naturhaften Secins, die die Vertreter der Sophienlehre fiir den
Ausdruck des sophianischen Charakters der Welt halten. Skovoroda kommt
aber in diesem Zusammenhange nie auf die Weisheit Gottes zu sprechen.
Von der ,Weisheit Gottes“ schrieb er ausfiihrlich nur ein einziges MaPin den
Entwiirfen zu seinen Vorlesungen iiber die christliche Ethik fiir adelige
Jiinglinge im Jahre 1766. Da diese Vorlesungen von Skovoroda selbst im
Jahre 1780 ,erneuert®, d. h. durchgesehen und seinen damaligen Anschau-
ungen entsprechend bearbeitet wurden, so diirfen wir diese Darstellung
jedenfalls in ihrem heutigen Inhalt und ihrer heutigen Form — in welcher
freilich nur einzelne Elemente der Sophienlehre erértert werden — auch noch
fiir die spiteren Jahre Skovorodas als giiltig betr_?:hten. Skovoroda steht in
dieser friihen Darstellung der Interpretation der Sophienlehre niher, die die
Weisheit Gottes mit dem ,Logos“ und also mit Christus identifiziert (Suso).
Dagegen vertreten Bohme und die Bohmianer die Identitit der gottlichen
Weisheit mit (der himmlischen) Eva, mit der heiligen Jungfrau Maria, mit
der Kirche — das sind sozusagen die besonderen ,,Erschginungen" der Sophia
in der Welt. In den Schriften seiner spiteren Jahre treffen wir auch bei
Skovoroda zuweilen eine geheimnisvolle ,Jungfrau“, die bald mit der
Kirche, bald mit der apokalyptischen Jungfrau identifiziert wird, so dafl
man auch Beziehungen zu der zweiten Form der Sophienlehre vermuten
darf; doch fehlt eigentlich der zureichende Grund fiir die Annahme, dafl
Skovoroda die Ansichten der westlichen Sophiologen iibernommen oder dafl
er eventuell unabhiingig von den Kirchenvitern oder der platonischen Lehre
von der Weltseele eine dhnliche Lehre angestrebt hitte. Die ,, Jungfrau® ist
fiir ihn nichts anderes als ein Sinnbild, ein Symbol, zumal er an einer Stelle
einfach von der Personifizierung der ,leidenden Kirche“ in einem ukraini-
schen geistlichen Drama ausgeht und zumal in den ukrainischen Mysterien
(etwa ,Die ewige Weisheit“ aus dem Jahre 1703) die personifizierte Dar-
stellung der Weisheit Gottes zu treffen war. Die Ansichten Skovorodas
gehen iiber die kirchliche Lehre nicht hinaus.

Gott hat uns ,seine hochste Weisheit gegeben, die sein natiirliches Bild
und Siegel ist. Sie ist cinem Modell oder der kunstvollen Symmetrie der
Baukunst ihnlich, welche sich unmerklich durch den ganzen Stoff erstreckt
und den ganzen Zusammenhang fest und ruhig macht, indem sie alle Teile
zusammenhilt. Ebenso breitet sie sich insgeheim in allen Gliedern eines
politischen Kérpers aus, der aus Menschen und nicht aus Steinen besteht, und

107



macht diesen Korper fest, ruhig und gliidklich. — — — — Sie ist in allen
unseren Geschiften und Reden die Seele, der Nutzen und die Schonheit und
ohne sie ist alles tot und garstig. — — — — Sie ist eben das schonste Antlitz
Gottes, welches er mit der Zeit in unsere Seele einprigt, und damit macht
er uns aus wilden und hiflichen Ungeheuern zu Menschen, das heiflit zu
Tieren, die der Vergesellschaftung und des Zusammenlebens fihig sind, die
sanft, miflig, grofiziigig und gerecht sind. Wenn sie aber auch in den Her-
zensneigungen der Menschen ihre Wohnung gefunden hat, so ist das — — —
genau dasselbe, was in der Bewegung eines Uhrwerkes das Maf8 (tempo), das
heifit Richtigkeit und Redcht ist, und dann ist in der Seele Tugend und Rein-
heit, wie irgendein Paradiesgeist, der zur Freundlichkeit fiihrt. — — — Sie
ist nichts anderes als das seligste Antlitz Gottes, das in unserm Herzen
geheim eingeprigt und Kraft und Regel aller unserer Bewegungen und
Handlungen ist. — — — Dann werden wir dem Leib und der Seele nach
Menschen, die den viereckigen, zum Bau brauchbaren Steinen gleichen, aus
welchen das lebendige Gotteshaus gebaut wird. — — — Aber wie sie nach
auflen hin unscheinbar und veridhtlich ist, ebenso ist sie im Innern erhaben
und prichtig, ihnlich einem kleinen Feigenkern, in welchem ein ganzer
Baum samt Friichten und Laub verschlossen, oder einem kleinen Steinchen,
in welchem eine ungeheure Feuersbrunst verborgen ist — — — In spiiteren
Zeiten erschien sie in Mannesgestalt, indem sie zum Gottmenschen wurde.
— — — Diese ewige Weisheit Gottes redet ununterbrochen in allen Zeit-
altern und Volkern und ist nichts anderes als iiberall seiendes Wesen Gottes,
unsichtbares Antlitz und lebendiges Wort, das uns allen im Geheimen don-
nert. — — — Sie hat verschiedene Namen erhalten. Sie heifit Bild Gottes,
Ruhm, Licht, Wort, Ratschluf}, Auferstehung, Leben, Weg, Recht, Frieden,
Schicksal, Rechtfertigung, Gnade, Wahrheit, Kraft Gottes, Namen Gottes,
Willen Gottes, Stein des Glaubeils, Reich Gottes usf. Und die ersten Chri-
sten haben sie Christus genannt, das heiflt Kaiser, weil sie allein regiert zum
ewigen und zeitlichen Gliick alle Staaten, alle Gesellschaften und ein jedes
im besonderen.“ Wie gesagt, erwihnt Skovoroda spiter manchmal die Weis-
heitslehre, ohne auf sie niher einzugehen.

Die Weisheit Gottes wird also ausdriidklich mit Christus identifiziert.

In einem Gedicht gibt Skovoroda eine Darstellung der heiligen Jungfrau,
die an eine Kiever Ikone erinnert, die oft fiir die Darstellung der Heiligen
Sophia gehalten wird, vielleicht aber nichts anderes ist als ein von der
katholischen Kirchenkunst beeinfluffites Bild der unbefleckten Empfingnis;
tibrigens wird in diesem Gedicht, das von Skovoroda ukrainisch-kirchen-
slawisch und lateinisch verfaflt wurde, die Weisheit ebenso mit Christus
identifiziert: ,Von dieser Verginglichkeit fiihrt uns die kaiserliche Tochter
Davids weg, sie, die reinste Taube und die schonste Jungfrau, die uns nicht
mit den verginglichen, sondern mit den vom Geiste Gottes vergoldeten
und versilberten Fliigeln zwischen den Schultern bekleidet. Befliigelt fliegen
wir mit David in die Héhe und ruhen“. Wenn auch die Bibel diese vornehm-

108



liche Auflerung der gottlichen Weisheit als eine Jungfrau versinnbildlicht,
so diirfen wir uns gar nicht wundern: die Bibel samt ihrer Symbolik ist ,eine
Jungfrau, die einen sicheren und gewissen Anfang gebiert“. Auch die Kirche
wird als Jungfrau versinnbildlicht, und da das im Rahmen einer grandiosen,
apokalyptischen Vision geschieht, so diirfen wir hier nicht nur eine Anleh-
nung an das oben erwihnte ukrainische geistliche Drama, sondern auch eine
unmittelbare Entlehnung aus der Apokalypse sehen. Durch die Sprache
selbst wird endlich die Versinnbildlichung der ,Mutter Natur“ als einer
Jungfrau angeregt: ,Die Sonne ist eine Frau, Mutter und Jungfrau, die den
von Gott empfangenen Samen der Ewigkeit gebiert“. Eine weitere Stelle
ist nichts anderes als ein Gebet an die heilige Jungfrau: ,Zu dir fliegen wir,
du, o Berg Gottes! Du, o unverbrennbarer Busch! Du, o goldener LRuchter!
Heiligtum der Heiligtiimer! Lade des Gesetzes! Jungfrau, die du auch nach
der Geburt rein bist! Du allein gebierst und verbleibst Jungfrau! Nur dein
heiligster Samen, dein einziger Sohn, der nach auflen hin erstorben ist und
dadurch auferstanden und zum Kaiser geworden, kann das Haupt der
Schlange zertreten.“

Die Weisheit, ,die allweise Giite“, wird manchmal direkt ,Sophia“, ,die
heimische Sophia“, die ,das Doppelte sieht und,gas Seltsame ausspricht®,
genannt. Das ,Weise-Sein“ Skovorodas ist ebén eine ,Vereinigung der
Schonheit mit dem Nutzen, des Nutzens mit der Schonheit. Diese ist jung-
friulich schon, ist Mutter und Jungfrau: sie bleibt Jungfrau und gebiert
eine Tochter. Sie heiflt hebriisch: Anna, lateinisch: Flora, slawisch aber:
Ehre, Preis, aber preislos, das heifit durch Gnade erteily geschenkt, gegeben.
Thre Grofimutter aber heifit griechisch: Ananke; ihre Uwgrofimutter: Eva,
das heifit Leben, lebendige und ewig flieBende Quelle. Das ist die Weisheit
und die Vorsehung Gottes. . ..“ ,Die weltliche Gemeinschaft ist mir ekelhaft
und schwer. Sii8 aber und gut ist der Jungfrau wunderbare Seltsamkeit,
seltsame Neuheit, neue Wunderbarkeit. Die Frommen, die sie lieb haben,
entfernen sich von der Welt; nicht von der Welt, sondern von ihrem faulen
Herzen“.

Diirfen wir aus diesen wenigen Stellen eine Sophienlehre herauslesen?
Wir diirfen uns auch dadurch kaum dazu verleiten lassen, dafl die Vertreter
der westlichen Sophienlehre in Grofiruffland und zum Teil wahrscheinlich
auch in der Ukraine im 18. Jh. bekannt waren: so Bshme, Gottfried Arnold,
Gidhtel, Pordage ... In den Werken Skovorodas finden wir keine einzige
Stelle, die an die Sophienlehre der genannten westlichen Mystiker irgendwie
anklinge. Wenn man bei Skovoroda die Ansitze der modernen russischen
Sophienlehre finden will, so sollte man eine neue Interpretation aller in
Betracht kommenden Stellen im Zusammenhang mit seinem ganzen Lebens-
werk versuchen.

109



11. Die Pflanze als Sinnbild des Kosmos

In einem Senfkornlein, wie du’s verstehen will’t,

ist aller oberen und unter’n Dinge Bild.
Die Welt bleibt nicht in den Gegensitzen stehen. Sie bewegt sich und be-
wegt sich dabei in der ihr eigentiimlichen Weise, so daf sie sich zerlegt und
dann wieder sammelt. Und diese Bewegung der Welt ist ihr Leben. — ,Was
ist ein Pfeil, wenn nicht Streben? Was ist Streben, wenn nicht ein gottlicher
Antrieb, der die ganze Kreatur zu ihrem Ort und auf ihrem Wege bewegt?“
Diesen Weg der Kreatur, der eben ihr eigener, der ihr gemifle Weg ist,
stellt sich Skovoroda ihnlich dem Wege vor, den jeder einzelne Mensch geht
und gehen soll. Darin kommt ja nur die Harmonie zum Ausdrudk, die
zwischen den drei Welten besteht. In jeder von ihnen fiihrt der Weg durch
Tod zum Leben, durch Sterben zur Auferstehung. Dieser Weg liflt sich
durch das Leben einer Pflanze versinnbildlichen. Denn das Leben des Welt-
alls ist ein Prozeff, in welchem sich die Einheit zur Vielheit entfaltet, sich
also ,entduflert“, verduferlicht, indem sie in die Mannigfaltigkeit der For-
men iibergeht, die nicht mehr wesenhaft sind, die auflerhalb des Wesens
stehen. Die Geburt des Samens ist das Absterben dieser ,, Auflerheit“ und die
Riickkehr zum Wesen, wobei die Vielheit sich wieder zur Einheit sammelt
und die ganze hervorgebrachte Mannigfaltigkeit wieder in sich zuriick-
nimmt.

Dieses Wesensgesetz lifit sich nicht nur im Leben der ,groflen“ oder
.bewohnbaren“ Welt feststellen, sondern auch im Leben ihrer einzelnen
Teile und des Menschen im besonderen.

In der leiblichen, verginglichen Welt liegt ,das wahre Wesen nicht in der
Schale, sondern im Kern, der in der Schale verborgen ist, und von welchem
auch die Schale selbst abhingt.“#Im ,kleinen verschlossenen Kern ist auch
der neue Halm verborgen, der im Friihling wieder heraustritt und der sein
ewiges und wahres Sein im Kern verschlossen hat“. ,Die ganze Welt samt
ihren Kindern verschliefft sich wie ein schoner bliihender Baum in ihrem
Kerne und kommt im Friihling wieder zum Vorschein.“ Dieser Kern der
Welt ist Gott. Wenn behauptet wird, dal die Natur zu Gott zuriickkehrt, so
ist das auch in diesem Sinne zu verstehen. ,,Schau dir ein Feigenkdrnchen an.
Gibt es denn etwas Kleineres? — — — Hebe die Augen auf, und schaue seine
Kraft mit dem Auge der Vernunft an; und du wirst sehen und dich iiber-
zeugen, dafl in ihm der ganze Baum samt Friichten und Laub verschlossen
ist, auch die unzihligen Millionen Feigengirten verbergen sich dort“. ,Ver-
stehe einen Apfelkern — und es geniigt dir. Wenn in ihm ein Baum samt
Wurzeln, samt Asten, Blittern und Friichten verborgen ist, so kannst du
dort auch die unzihligen Millionen Girten finden, — und — wage ich zu
sagen — unzihlige Welten®.

Nach diesem Lebensgesetz lebt alles in der Welt: ,In der Kreatur kann
man sehen, wie das alte Korn auf dem Felde verfault und aus ihm das neue

110



Griin herauskommt, damit dort, wo der Niedergang ist, auch die Erneue-
rung wire“. ,Der Untergang eines Dinges gebiert ein anderes Geschopf“.
Die Kraft Gottes duflert sich in dem wunderbaren Hervorwachsen einer
groflen Pflanze aus dem kleinsten Kern — ,aus einem kleinen Kern kommt
der Apfelbaum®. Und dabei ist fiir Skovoroda gerade der Apfelbaum ein
Symbol der ganzen materiellen Welt! —

Und dasselbe Lebensgesetz regiert auch' das menschliche Sein. Nicht nur
die Triebkraft der menschlichen Glieder kommt aus dem Herzen, wo sie
»wie ein Apfelbaum in seinem Samen verborgen war“. ,Schau diesen schd-
nen Apfelbaum vor dem Fenster an! Du siehst, wie er seine Aste, wie mit
Laub bekrinzte Hinde, erhebt. Was siehst du in ihm aber nicht? Seine Wur-
zeln sind vor dir verborgen. Ehe du das Wort Wurzel gehort hast, Yast du
an das Geheimnis nicht gedacht. Und jetzt siehst du sie, ohne zu sehen. Die
Aste rufen dir schweigend zu, von ihren Wurzeln Zeugnis gebend, die ihnen
Feudhtigkeit spenden und ihr Wachstum férdern. Ach, mein Freund, du bist
genau solch ein Apfelbaum! Ich sehe deine Aste, sehe aber die Wurzel dei-
nes Herzens, den Gedanken nicht.“ ,Von diesem Kern hingt der ganze
Baum unseres Lebens ab“, — denn er ,,verbirgt sich im Herzen und tritt mit
uniiberwindlicher Kraft wieder aus ithm herausg. Auch die Versinnbild-
lichung der Erziehung als Girtnerarbeit hingt wohl mit dem eben darge-
stellten Gedanken zusammen! — — , Alle unsere Glieder haben ihr verbor-
genes Wesen im Herzen, so wie der Weizenhalm im Kern enthalten ist.
Wenn er alt und welk wird, verschlieft er sich beim Verfaulen im Kerne,
und tritt dann aus ihm wieder heraus und stirbt ni&nt,'ondem erneuert sich
und nur seine Kleidung wechselt. Aber — — — — wir séhen in allen Men-
schen ohne Ausnahme die dufleren Glieder, die von ihrem Kern Zeugnis ab-
legen, das heifit [bezeugen], dafl jedes [dieser Glieder] aus dem Her-
zen herauswichst, welches der wirkliche und wahre Mensch ist“. ,Der wahre
Mensch® ist ,einer guten und vollen Weizenihre dhnlich. — — — Die Ahre
birgt alles in sich. Die Granne auf der Ahre — ist sie die Ahre? Freilich —
auf der Ahre ist die Granne, aber sie wird nicht zur Ahre, sie ist nicht
Ahre. Was ist dann die Ahre? Die Ahre ist diejenige Kraft, in welcher die
Halme samt ihren Abzweigungen und die Granne mitsamt der Spreu ver-
borgen sind. Verschliefit sich nicht das alles im Samen und kommt im Friih-
ling wieder heraus, indem es sein gelbes und altes Gewand gegen ein griines
austauscht? Ist denn die Kraft des Kornes nicht unsichtbar? So ist es, sie
wirkt dann, wenn alles Auflere schon verfault ist, damit niemand die neue
Fruchtwirkung der toten und unlebendigen Erde, d. h. der verfaulenden
AKuflerlichkeit zuschreiben konnte, sondern damit der ganze Ruhm dem
unsichtbaren Gott zugeteilt wiirde, der mit seiner geheimen Rechten alles
bewirkt®. ,Dies Neue in der Ahre heifft Wachstum®“. ,Du hast die Ahre
gesehen. Sieh jetzt den Menschen an und erkenne ihn. Du hast in der Ahre
den Kern gesehen. Sieh jetzt den Samen Abrahams, der auch der deine ist,
an. Du hast in der Ahre Stroh und Spreu gesechen. Schau jetzt das Gras

111



deines verginglichen Fleisches samt der bis jetzt leeren Bliite deiner asche-
gleichen Gedanken an. Du hast in der Ahre gesehen, was du frither nicht ge-
sehen hattest. Erkenne jetzt im Menschen das, was dir bis jetzt unsichtbar
war. — — Das, was du in der Ahre zuletzt gesehen hast — das war nicht
vom Fleisch, sondern von Gott. Erhebe also deine Gedanken von der Erde
und erkenne den Menschen in dir, der von Gott geboren und nicht erst in
der letzten Lebenszeit erschaffen ist. Du hast in der Ahre das neue Wachs-
tum gesehen, so stark, daf es fiir das ganze Stroh und die ganze Spreu Kopf

und Zufluchtsort wurde. Erkenne auch in dir den neuen Josef — — — Im
Weizenkorn hast du die leichte Auflerlichkeit bemerkt, in welcher die ge-
heime Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes sich verbarg. — — — Du hast

mit den Augen der Vernunft die Kraft des Korns gesehen. Uffne das Auge
des Glaubens, und du wirst in dir auch die Kraft Gottes, die Rechte Gottes,
das Geheime, Unsichtbare erblicken. Das gebrechliche Stroh der Ahre fiirch-
tet nicht den Untergang. Wie es aus der Ahre emporgewachsen ist, so wird es
sich auch wieder in die Ahre verschlieflen, deren duflere Schale zwar ver-
fault, deren Kraft aber ewig bleibt. Warum zitterst du dann, Gras und
Fleisch! Sei kiihn! Hab keine Angst. Du siehst schon in dir die Rechte Gottes,
die dich ebenso hiitet, wie sie das Weizenstroh [hiitet]. — — Und welch
starken Kern hast du in dir! In ihm verschlielt sich dieser sichtbare Him-
mel und die Erde. Ist solch ein Kern denn nicht imstande, dich zu bewahren?
Ach, sei sicher, dafl sogar das einzelne, gar nicht sichtbare Haar deines
Hauptes nur seine Auflerlichkeit verlieren wird, und sich in ihm ohne jeg-

lichen Schaden verschliefit, verbleibt, selig wird. — — — Ich habe den Men-
_ schen gefunden, den Menschen, nicht den fleischlichen G&tzen, sondern den
wahren gottlichen Menschen in meinem Leib. — — — O seliger Samen! Er-

rettung meiner ganzen Personlichkeit! Licht der Offenbarung fiir meine
blinde Zunge!“ (sic!) Skovoroda néigt dem Gedanken zu, dafl auch im Men-
schen der ,wahre“ Kern seines Wesens einmal aus seiner ,Auflerlichkeit“
heraustreten wird (,, Wiedergeburt“). Voraussetzung dafiir ist aber, dafl das
Auflere am Menschen vollkommen ,verfault“, damit ,nur die unsichtbare
Kraft an ihm bliebe — — Ohne dies ist die neue Frucht unméglich“. Der
Mensch trigt die Kraft des Aufblithens in sich — ,der trockene und tote
Stab“. Die symbolische und die wirkliche Auferstehung werden beide durch
dieses Symbol versinnbildlicht. ,Der Kern wird warm und verfault, und am
selben Tage kommt aus ihm die neue Frucht und der neue Kern*.

Das ist die Verklirung des Menschen, das Entstehen einer neuen Men-
schenart — ,deine irdische Natur mufl ihn empfangen, aufnehmen und wie
ein Feld dem Samen in sich Platz machen, ihm, dem Samen des hoheren Ge-
schlechtes und des neuen Menschen — — — Es tut not, dafl aus deinem Mist-
haufen ein Diamant erglinze, dafl aus deinem Sandberg ein Stein heraus-
falle, dafl der Sumpf und Schmutz deiner Leiche die Griser wachsen lasse,
die den Samen des gottlichen Geschlechts hervorbringen, daff aus deiner Erde
und iiber ihr die Feld- und Waldlilien und die duftenden Rosen hervor-

112



wachsen. Deine toten Knochen sollen wie Gras emporwachsen: und der
Schatten deines elenden Leibes und deine Wiiste werden ewig und fiir immer
sein. Das heifit: zum zweiten Male geboren werden...“ ,Dann wird das
Herz ein gutes Feld: der Same der Ewigkeit fillt und wird empfangen, und
dein Leib wird von deinem Kern wie eine Nuf}, wie ein Feld mit Blumen,
wie das tote Holz am Strauch durch das Aufbluhen der Friihlingsknospen
ausgefiille.“

Und Skovoroda wire seinem Gedanken der ,drei Welten“ nicht treu,
hitte er nicht daran gedacht, dafl das neue Leben im ,absterbenden® Men-
schen durch die Wirkung des in der symbolischen Welt verschlossenen Kerns
der gottlichen Wahrheit erweckt wird. Denn diese symbolische Welt ‘die
Bibel, enthilt einen Kern und einen Keim der Wahrheit: ,der Boden, der
die Grashalme und die fruchtbaren Biume hervorbringt“. Denn ,in der
Bibel ist wie in der Schale der Kern der Wahrheit verborgen“. ,Denn wie
dieser einzige, allmichtige, von oben herabsteigende Geist diese ganze Un-
menge von himmlischen, irdischen und unterirdischen Bildern geschaffen hat
— — —, so kann er auch aus dem Toten das Lebendige herauffiihren, aus
der Wiiste die Fiille, aus dem Wiitenden Geschmadk, aus der Finsternis Licht
— — —“ Die ,Wiedergeburt“ in der Bibel ist die Auflellung des Sinnes. Die
Bibel ist , das leere Feld, welches das Gras und die duftigen Blumen hervor-
bringt. Das ist ihr (der Bibel) Symbol, die doch aus der Wiiste Fiille, aus
der Fiulnis Unverginglichkeit gebiert“. Gott ist in der Bibel, ,in der ver-
ginglichen Kleidung so verborgen, wie die Frucht im nichtigen Kerne“. Das
ist das Geheimnis des Wortes, der Schrift — ,der Samen gt das Wort Got-
tes“. Darum: ,kaue gut, wenn du in der Bibel liest: Korfi, Same, Ahre,
Brot, Apfel, Feigen, Weintrauben, Friichte, Schwarzkiimmel, Kiimmel,
Hirse, und_so fort...“ ,Wie der Halm, wenn das Weizenkorn reift, ver-
schwindet, oder besser gesagt — sich im Kerne verbirgt, so wird auch die
ganze figiirliche Verginglichkeit, indem sie zu ithrem Zufluchtsort gelangt,
vernichtet, von ihrem Leben verschlungen ... So ist die symbolische Bibel-
auslegung eine Analogie der Wiedergeburt des Menschen! In beiden Fillen
wird die ,Schale“, die ,Auflerheit* vernichtet, aufgehoben, fillt weg, und
zum Vorschein, zum ungehinderten Sein, zur vollen Geltung kommt das
»Innere“, das ,Ideelle, das Verborgene, das wahre Wesen — das Géottliche.
Und noch eine Analogie zwischen den verschiedenen Seiten der Welt und
ihres Lebens: die wahre Erkenntnis und das rechte Wollen und Tun — haben
dasselbe Ziel: die Aufhebung des Verginglichen, Materiellen, die Uberwin-
dung der Endlichkeit ,dieser Welt“, in welcher der wahre Mensch wie der
»wahre Sinn“ (der Schrift) verfangen sind.

Das Sinnbild der Pflanze regte Skovoroda mehrfach an, eine Reihe von
weiteren Gedanken mindestens andeutungsweise auszusprechen. So etwa den
oben an mehreren Stellen anklingenden Gedanken, dafl das ganze Sein ,zu
Gott zuriickkehren“ soll, genauso wie alle Biche und Fliisse ihren Anfang im
Meer nehmen und wieder zum Meer zuriickflieBen. —Ebenso deutet Skovoro-

113



da an mehreren Stellen den Gedanken an, daf} es viele Welten geben konne;
allerdings wird dieser Gedanke immer nur als eine unwahrscheinliche Mog-
lichkeit ausgesprochen; die Quelle dieses Gedankens ist doch offensichtlich
die Vorstellung vom pflanzlichen Leben, dessen Kreislauf sich mehrfach wie-
derholt und das sich notwendigerweise in mehrere Individuen spaltet, —
denn das pflanzliche Leben ist fiir Skovoroda doch das Bild des Lebens des
Kosmos. — Endlich fiihrt das Sinnbild des pflanzlichen Lebens Skovoroda zur
Vorstellung, daf} ein gewisser Rhythmus zum Wesen eines jeden Seins notge-
drungen gehort, ein Gedanke, den man vielleicht als einen ,dialektischen®
bezeichnen kann. Wie die Beziehung der materiellen Welt zum Wesen der
Welt, zu Gott durch die Beziehung der ,Farben® zur ,Zeichnung“ versinn-
bildlicht wird, so kann man dieselben Beziehungen durch die Beziehung der
konkreten, reellen Bewegung zu dem in ihr liegenden inneren Bewegungs-
gesetz, das Skovoroda ,Rhythmus® nennt, versinnbildlichen: ,Gott wird oft
in der Bibel als Jahr, als Wetter (slawisch ist das Wort von ,Zeit* abgeleitet),
als der gute Tag bezeichnet. Z.B. ,das angenehme Jahr Gottes ...%, Zeit,
lat. tempus, heifit nicht nur Bewegung der himmlischen Kreise, sondern auch
das Maf} der Bewegung, das bei den alten Griechen gududc hiefl: dieses Wort
bedeutet dasselbe wie Takt, und dieses Wort ist ebenfalls griechisch von
1400w — ich ordne. Ebenso bei den heutigen Musikern heiflit Maf in der
Melodiebewegung tempo. So ist tempo in der Bewegung der Planeten, der
Uhrmaschinen und der Musikmelodie dasselbe, was die Zeichnung in den
Farben. Daraus sieht man, was gudués und tempus heifle ... Weise sagten
die Romer: annus producit, non ager. Die Zeichnung und das Tempo sind
.das Unsichtbare. Unsere Erzihlung beschlieBen wir mit den Worten: gudn®
d¢ yaipopev i 10 yvbowov xal ovvietdypevov. Wer dieses zerkaut, der
weifl, was Rhythmus ist“. — Skovoroda macht von den hier angedeuteten
Gedanken in seinen anderen Schriftén keinen Gebrauch. Aber auch aus diesen
knappen Worten ist es klar, daf} fiir ihn die ideelle Struktur der Zeit innig
mit dem Wesen des Seins verbunden ist. Daf} er deshalb ein besonders feines
Empfinden fiir die ,dynamischen“ Elemente des Seins hatte, ist klar, und
damit ist wahrscheinlich auch die grofie Rolle verbunden, die das ,dyna-
mische®, ,dialektische“ Sinnbild der Pflanze bei ihm spielt.

Die mannigfaltige Bedeutung des Symbols der Pflanze bei Skovoroda soll
uns nicht wundern. Die Pflanze als Sinnbild des kosmischen Lebens ist eines
der uralten philosophischen Sinnbilder. Besonders in den Abschnitten der
Geistesgeschichte, die uns hier interessieren, — im Platonismus, in der Mystik
des Mittelalters und der Neuzeit tritt dieses Sinnbild iiberall auf. Schon die
Vorsokratiker leiten das Wort Natur ,qboig“ von ,piw® (wachsen) und
"putov“ (Pflanze) ab. Bei Plato wird die Seele mit einem Samen, mit dem
Saatkorn verglichen. Und dasselbe finden wir in der Bibel! Philo hatte es
nicht schwer, diese beiden heterogenen Entwidklungslinien zu vereinigen, was
er auch tat: ,Aus einer Pflanze entsteht die Frucht, welche in sich den Samen
birgt, entsteht die Pflanze, so dafl aus dem Ende der Anfang entsteht.“ Und

114



weiter finden wir denselben Gedanken im Platonismus — etwa bei Plotin
und Proklus einerseits und bei den Kirchenvitern andercrseits. ,Das, was
mehr ist als Leben, das ist die Ursache des Lebens ... Man stelle es sich vor
als das Leben einer groflen Pflanze, die alles umfafit und deren Grund un-
verinderlich und unzertrennt bleibt und sich in der Wurzel zu befinden
scheint. Dieser Grund gibt einerseits der Pflanze das intensive allgemeine
Leben, bleibt andererseits aber bei sich selbst, da er nicht vielfach ist,
sondern nur der Grund vom Vielfachen.*

Und weil auch das Neue Testament, wie das Alte, dieses Bild oft gebraucht,
so kommt es auch in die christliche — gleichviel ob orthodoxe oder sektiere-
rische — Tradition. Die ,Pflanze“ und der ,Same* sind die beliebtesten Sinn-
bilder Gregors von Nyssa. Auch die ,Areopagitica“ kennen dieses Sinnbild.
Fiir Augustinus ,sicut autem in ipso grano invisibiliter erant omnia simul,
quae per tempora in arborem surgerent, ita ipse mundus cogitandus est, cum
deus omnia simul creavit, habuisse simul omnia, quae cum illo et in illo
facta sunt“. Dasselbe treffen wir bei Makarius und Maximus Confessor.

Und spiter tritt das Sinnbild der Pflanze wieder in den Vordergrund bei
den Mystikern des Mittelalters in noch engerem Anschlufl an die Schrifttexte,
spiter als Grundlage einer eigenartigen Metaphysik. Biie Bedeutung des Sinn-
bildes ist im Mittelalter mannigfaltig: Christus als der ,,mystische Baum®,
das Kreuz als ,Baum des Lebens“, das Leben des Menschen als ,,Sterben“ und
»Wiedergeburt“, wobei das Leben des ,wiedergeborenen“ Menschen sich
vom Leben des ,alten“ Menschen genauso unterscheidet wie die entwickelte
Pflanze vom Kern, oder aber man sieht im ,,alten Mensch§n einen gottlichen
Kern, der sich zum ,neuen®, ,gottlichen® Menschen entfaltet® Alle diese und
weitere Bedeutungen des Sinnbildes der Pflanze deuten doch einen gewissen
»Rhythmug“ im Leben der Welt, im inneren Leben eines Menschen, im histo-
rischen Prozesse (der fiir den Menschen des Mittelalters die Heilsgeschichte
ist) an. Nur ein paar Beispiele: bei Eckhart lesen wir: ,Des Birnbaums Samen
wichst sich aus zu einem Birnbaum, und des Nulbaums Samen zu einem Nuf3-
baum, und der Same Gottes (das ist der Mensch) zu Gott“. Oder bei Tauler:
»S0ll Feuer werden, mufl das Holz verwerden, soll der Baum werden, muf§
der Kern verwerden“, — oder: ,in dem Garten der heiligen Kirche steht
mancher wonnige Baum voller Friichte, das ist mancher gute demiitige
Mensch, denn an dem allen hingt die wahre Frucht, an niemand anders.
Zwischen ihnen aber stehen Biume, die tragen alle wurmstichiges Obst, und
dieses Obst oder die Apfel, die hingen da und scheinen so recht iippig und
schon, manchmal viel iippiger und schoner als die guten. Und solange stilles
und siifles Wetter ist, hingen sie fest. Wenn aber ein Ungewitter kommt,
Wind und Sturm, so fallen sie ab, und dann findet man, daf sie ganz voll
Wiirmer sind und zu nichts gut und dazu verderben und verunreinigen ihre
Wiirmer noch das gute Kraut. Die Biume, die all dies Obst tragen, sind
eigenwillige, ungelassene, mutwillige Menschen, die auf ihren grofien guten
Werken stehen, deren sie viel mehr tun als die gerechten, und die daher viel

115



mehr zu sein scheinen; sie stehen auf ihren besonderen Weisen, die die heilige
Kirche nicht aufgestellt hat, und verlassen sich auf Ubungen, auf ihr gutes
Verstehen, auf thre Werke und ihren groflen Schein.“

Noch mannigfaltiger wird der Gebrauch des Sinnbilds der Pflanze in der
Mystik der Neuzeit, — zumal die Neuzeit in manchen mystischen Kreisen das
Bestreben erweckte, zu Gott durch die Erkenntnis der Kreatur zu gelangen.
— Wihrend bei Sebastian Franck das Sinnbild der Pflanze nur ganz gelegent-
lich vorkommt, im evangelischen Kontext: ,Samen®, ,Korn“, ,Baum®, so ist
bei Weigel die ,Pflanze“ eines der zentralen Symbole: ,Die Birn ist aus dem
Baum, der Kern auss der Birn. Darumb kan auss dem Kern wiederumb eine
Birn wachsen sampt mehr andern Birnen, unnd gehet alles von innen heraus,
auss dem Unsichtigen in das Sichtige“. ,Von wannen wechst der Baum? aus
dem Samen, gleich wie in einem Kirschkern ein grosser Baum ligt, so muss
Wourtzel, Samen, Este, Zweig, Blitter vnd viel hundert Kirschen darin ver-
borgen ligen, vnd niemand gleubt es, oder wirds gewar, man wirfft dann
diesen Kern in die Erden, dass er zum wachsen geseet wird“. ,Wie ein
gantzer Baum mit Wurtzeln / Stamm / Esten / Blettern / Zweigen / Friichten
verborgentlich ist in dem Samen oder Kernen/ vnd der Kern ist selber der
gantze Baum/ doch kernischer art/ samischer art/ Also war die gantze Welt
im Engel englischerweise/ der Engel hat alles in sich vnd bey sich/ was in
der gantzen Welt ist“. ,Die Welt ist nicht allein verborgen im Menschen/ son-
dern auch in einer Erbiss/ als der Same auss Mutterleibe/ darauss der
Mensch wichset/ ist anfinglich kaum wie eine Erbiss/ dennoch ist demsel-
ben der gantze Mensch verborgen.“ ,Ein Eichel ist ein kleiner Same/
darinn ist ein trefflicher grosser Eichbaum verborgen/ mit der Wurtzel/
Stamm/ Asten/ Blettern/ Zweigen/ vnd vnzehlich viel andern Eicheln/
also dass hernachmals etzliche Fuder Holtz darvon geschlagen werden.*
Gott ,kan auss einer Nuss et?liche tausend Niisse machen/ vnnd
in einer Nuss vnzehlich viel andere Niisse beschliessen/ sampt dem
Baum“. ,In einem Weitzen Korn ist verborgentlich/ gegenwertig/ die
Wurtzel/ der Stengel/ die Ehre/ vnnd andere dreissig Kornlein: Wiltu solches
alles haben/ so musstu es auch nicht/ vand ist doch solches alles zuvor da/
von inwendig muss es herauss quellen/ darumb wechset der Weitzen vom
Samen/ vnd auss dem Samen, aber nicht/ von denErden/ Dann so er von sich
selber wiichse/ von Acker vnnd nicht vom Samen/ so diirfften wir nicht seen/
sondern der Adker triige selber den Weitzen/ das doch nicht ist...“ Im Tode
ist ,fructuosa multiplicatio®: , Also in allen Gewachsen erkennet wird/ wie
das ohne den Todt keine Frucht gebohren werde/ Im Magen miissen alle
Speisen faulen vnd sterben/ oder gediwet werden/ ...“ Das Wort Gottes
»i5t in vnseren irdischen Leibe“ als ,ein Same geseet/ der ist das Wort Gottes/
derselbe wechset herauss wie eine Rose auss dem Samen/ wie ein Stengel auss
dem Korn, denn so wirbedrachten in der Natur das ein jeglicher Same in jhme
eine Blume habe/ ein Korn oder Gewechse der zum ersten faulen miisse/
vnd sterbe vnd zunichte werde®.

116



Nicht weniger mannigfaltig ist die Verwendung dieses Symbols bei Jakob
Bohme. ,Die Schopfung oder gantze Creation ist anders nichts als eine
Offenbarung des allwesenden ungriindlichen GOttes/ alles was er in seiner
ewigen unanfinglichen Gebihrung und Regiment ist/ dessen ist auch die
Schépfung/ aber nicht in der Allmacht und Krafft/ sondern gleich als ein
Apfel auf dem Baume wichset/ der ist nicht der Baum selber/ sondern
widhset aus Krafft des Baumes: Also sind alle Dinge aus Gottlicher Begierde
entsprungen.” ,Wo nun nichts ist/ da wird auch nichts/ alles Ding muss
eine Wurtzel haben/ sonst wichst nichts ...“ ,In derselben Krafft wichst
aus und gebiret sich die Frucht nach jeder Qualitit und art als Himlische
Biume und Stauden/ die ohn aufhren ihre Frucht tragen/ schon blithenyund
wachsen in Gottlicher Krafft“. ,Sehet an einen Kern zu einem Baume/ wie
oben angedeutet/ darinnen lieget das Mysterium Magnus nach des Kernes
Eigenschaft/ denn es lieget der gantze Baum/ samt der Wurtzel/ und Frucht/
darinnen/ und ist doch keines nicht offenbahr/ so lange es nur ein Saame ist;
so bald es aber in seine Mutter in die Erde eingesiet wird/ so wird es offen-
bahr/ und hebet an in der feuerischen Scientz zu treiben.“ ,Mehr sehen das
grofle Mysterium an den Biumen/ wiewol die auch unterschiedlich und ver-
mischet seind/ noch erkennen wir die Paradeisische festalt: dann die tragen
ihre Friichte auff Zweigen/ und ist die Frucht ein anders als der Baum: der
Baum ist bitter/ und die Friichte siisse: Und geben wir euch dies zu erken-
nen/ dass wir noch heute Paradeisische Baume und Friichte haben/ wan nur
der Fluch nicht darinnen stecke: das Paradeiss ist daraus geflohen/ und ist
die Frucht nun alle miteinander ein solch essenz/ als derApfel war/ daran
Heva den Todt frass“. Fiir Bohme gibt es deshalb kein béseres Buch iiber
Gott als eine bliihende Wiese.

Dasselbe Sinnbild lebt in der Nachfolge Béhmes fort: bei Franckenberg,
bei Comenius, bei Tschesch. Czepko dichtet:

Das Grislein ist ein Budh, suchst du es aufzuschliessen,

du kannst die Schépfung draus und alle Weisheit wissen.
Und fiir die Rosenkreutzer ist das pflanzliche Leben Quelle jeder Weisheit,
jeder Erkenntnis des Wesens der Welt (,Fama“, Nollius). Ahnlich aber auch in
der kirchlichen Mystik, so bei Angelus Silesius:

In einem Senfkornlein, wie du’s verstehen wilt,
ist aller oberen und unter’n Dinge Bild

— — — —im Samen liegt die Frudht,
Gott in der Welt: wie klug, der ihn darinne sucht.

Wie du das Feur im Kies, den Baum im Kern siehst ein,
so bild dir das Geschopf in Gott dem Schopfer ein.

oder bei Fr. Spee:

Das Waitzen-Kornlein nicht verdirbe;
wans filt im Adker nider:

Den obs schon in der Erden stirbt/
Doch kompt es endlich wider:

117



Als ... an vnser Fleisch und Blut/
Den Wiirmen iibergeben/
Schon gar im Grab verfaulen thut/
Doch soll es wider leben.

In der Philosophie des deutschen Idealismus feiert das Sinnbild der Pflanze
von neuem seine Auferstehung. Bei Schelling ist allerdings das Leben einer
Pflanze nur dasSinnbild der ewigen Wiederholung imLeben der Natur: ,Die
sichtbare Natur ist im einzelnen und ganzen ein Gleichnis dieser immer vor-
und zuriikgehenden Bewegung. Der Baum z. B. treibt immerfort von der
Whurzel bis zur Frucht, und wenn er im Gipfel angekommen ist, wirft er
alles wieder ab, geht zuriick in den Stand der Unfruchtbarkeit und macht
sich selbst wieder zur Wurzel, nur um wieder aufzusteigen. Die ganze Titig-
keit der Pflanze geht auf Erzeugung des Samens, nur um in dieser wieder von
vorn anzufangen und durch neuen fortschreitenden Prozefl wieder nur Sa-
men zu erzeugen und wieder zu beginnen. Aber die ganze sichtbare Natur
scheint sich — — — in einem ihnlichen Zirkel unermiidlich umzuwandeln.“
Wie anders aber bei Fichte, Hegel und Baader. Fiir Fichte ist die menschliche
Freiheit mit der Freiheit einer Pflanze, die sich selbst samt ihren Organen
produziert, zu vergleichen. Hegel sieht aber im Leben einer Pflanze ein
Symbol der ganzen geistigen Entwicklung. Dieses Sinnbild findet man bei ihm
gerade angewandt auf das geistige Sein: ein Pflanzenkern hat ,den Trieb
sich zu entwidkeln, er kann es nicht aushalten nur an sich zu sein ... Der
Trieb setzt in die Existenz heraus. Es kommt Vielfaches hervor; das ist aber
alles im Keime schon enthalten, — freilich nicht entwidkelt, sondern einge-
*hiillt und ideell — — — Das hochste Auflersichkommen, das vorherbestimmte
Ende ist die Frucht, d. h. die Hervorbringung des Keimes, die Riikkehr zum
ersten Zustand. Der Keim will sidy selbst hervorbringen, zu sich selbst zu-
riickkehren. Was darin ist, wird auseinandergesetzt und nimmt sich dann
wieder in die Einheit zuriick, wovon es ausgegangen“ — das ist fiir Hegel
auch die Charakteristik der geistigen Entwicklung, der Entwidklung der
Philosophie. Bei Baader nimmt das Sinnbild der Pflanze freilich eine wichtige
Stelle ein, dient aber nur zur Versinnbildlichung des organischen Charakters
der menschlichen Entwidklung. Das tiefe Sinnbild wird hier wie auch viel-
fach in der Dichtung der Romantik nur zu einer hiibschen Metapher: ,,Nach
demselben Gesetze, nach welchem dieser Baum da, angeweht von mildem
Lufthauche, angestrahlt vom allbelebenden Sonnenlichte, Blitter und Bliiten
treibt, nach demselben Gesetze wird jede unverdorbene, nach Wahrheit und
Gotteserkenntnis ringende Seele erfreuet und erhellet werden — — — — Mo-
ral ist ja nur hohere Physik des Gesetzes“. ,Sieh! Die Blume, wie sie sich threm
Briutigam, der Sonne, entgegenwendet, sie sauget Licht und pranget und
blihet — Nadcht, Finsternisse umgeben sie — sie welkt! — Das geht tiglich
nach physikalischen Gesetzen, wie man sagt, vor. Und sollen im Innern der
Dinge, in der Geisterwelt diese Gesetze nicht wirken? Ist denn mein Geist
so isoliert, so abgetrennt, willkiirlich in all seinem Tun, als wir wihnen? —

118



Nein! Er wendet sich hinauf zum Quell und zur Sonne aller Wesen, und
Licht und Wahrheit und Giite und himmlische Wollust fiillt ihn; er vergifit
seines Gottes, wandelt in irdischen Dingen herum, greift nach Schatten —
und welkt! — Alles nach denselben ewigen physikalischen Gesetzen! Ein
wahrer Influxus, den unser Selbstgefiihl beweist.“ —

Bei Skovoroda sind — wie wir gesehen haben — verschiedene Bedeutungen
des Sinnbilds der Pflanze zu einer Einheit verbunden, da fiir ihn eine voll-
kommene Analogie zwischen den ,drei Welten“ besteht. Wir diirfen viel-
leicht die Ansichten Skovorodas an einem Schema anschaulich machen:

Sinnbild der Kern Pflanzeyy
Pflanze
Die ,grofle Welt*: Gott die Welt
Die ,kleine Welt“:
Die ,,symbolische der ,innere der ,iuflere
Welt* (die Bibel): Mensch“ Mensch®
der Sinn das Wort
g

Diese universale Bedeutung des Sinnbildes der Pflanze hat Analogien in der
mystischen Tradition, was ohne weiteres aus manchem oben angefiihrten Zi-
tat zu ersehen ist. Jedenfalls werden wir die Bedeutung dieses Sinnbildes in
der Anthropologie, in der Erkenntnistheorie und in der Ethik Skovorodas im
weiteren kennenlernen. Nicht ohne Bedeutung war aber diesep Sinnbild selbst
fiir die Dichtung Skovorodas, — denn eben dieses Natursymbol fiihrte Sko-
voroda zu der fiir ihn kennzeichnenden Verschmelzung der religiosen Lyrik
mit der Naturlyrik. Viclleicht hat die iippige ukrainische Natur in Skovoro-
da die lebendige Naturempfindung wachgehalten, von der nicht nur seine
lyrische Dichtung, sondern genauso gut seine theoretischen Schriften zeugen:
die lebendige Natur und nicht die theoretisch aufgefafite ,Natur® der
westlichen ,Rosenkreutzer® oder der ,Paracelsisten fiihrt sein Denken
von der Welt zu Gott hinauf. In diesem Sinne steht er den deutschen
Mystikern des Mittelalters, vor allem Suso, niher als den Mystikern der
Neuzeit.

119



IV. ANTHROPOLOGIE

Gerade dasSinnbild der Pflanze fiihrt unszum Verstindnis der Anthropologie
Skovorodas. Die Doppelheit des Pflanzenkernes, in welchem unter der
»dufleren” Schale der Pflanzenkeim verborgen ist, soll fiir Skovoroda die
Doppelheit der menschlichen Natur versinnbildlichen. Seine Anthropologie
ist nichts anderes als die Entfaltung des Gedankens von der Doppelheit der
menschlichen Natur: Unter der ,iufleren* Hiille sei der ,innere“ Mensch ver-
borgen. Wenn Skovoroda diesem wie es scheint so einfachen Problem von
verschiedenen Seiten und auf verschiedene Weise niherzukommen sudht, so
geschieht das vor allem deshalb, weil man geneigt ist, die Gegeniiberstellung
des inneren und iufleren Menschen mit der des Leibes und der Seele zu ver-
wechseln. Eben deshalb versucht Skovoroda, die Beziehung des inneren und
des dufleren Menschen mit Hilfe von verschiedenen Begriffen und Sinnbildern
zu erfassen und zum Ausdruck zu bringen. Es tauchen hier wieder Begriffe
und Sinnbilder auf, die fiir die mystische Tradition kennzeichnend sind.

12. Der innere Mensch

L4
— Zwei Menschen sind in dir... —

Angelus Silesius
Das Thema des ,inneren® Menschen gehort zu den zentralsten in der My-
stik. Man trifft auch die primitiven Theorien, die den Begriff ,der innere
Mensch einfach mit der Seele, den Begriff ,der duflere Mensch® mit dem Leib
gleichsetzen. Die Trennungslinie mufl aber anderswo gezogen werden. Ge-
hort der Leib (mindestens der ,irdische“ Leib) zum iufleren Menschen, so
gehort keinesfalls die ganze Seele zum ,,wahren®, zum ,inneren® Menschen.
Die wichtigste theoretische Leistung der mystischen Anthropologie bestand
eben darin, daff man versucht hat, die Trennungslinie zwischen dem dufleren
und dem inneren Menschen ganz klar zu ziehen.

Die Lehre vom inneren Menschen entwickelte sich aus den platonischen
Ansitzen Philos als eine Lehre vom irdischen und himmlischen Adam. In
der dhristlichen Philosophie ist diese Lehre nicht nur als eine verbreitete,
sondern als eine allgemein anerkannte zu bezeichnen. Sie stiitzt sich auf die
Worte der Schrift vom verborgenen Menschen des Herzens. Die Unterschiede
zwischen den Kirchenvitern bestehen nun in der Auffassung dieser Begriffe;

120



die Lehre selbst finden wir bei allen Kirchenvitern und auch bei den asketi-
schen Sdhriftstellern. Ebenso im Mittelalter, bei den Scholastikern und bei den
Mystikern. Nun gehdrt aber den Mystikern, vor allem Meister Edkhart, das
Verdienst, den Begriff des inneren Menschen, des ,homo divinus“, des neuen,
edlen, himmlischen Menschen, der dem alten, irdischen gegeniibergestellt wird,
durch eine Reihe von Sinnbildern, neugeschaffenen Worten und Begriffen
geklidrt und prizisiert zu haben. Thm folgen natiirlich Tauler und Suso.

Wir wollen aber hier einige Mystiker der Neuzeit sprechen lassen, bei
welchen sich manche Formulierungen finden, an die die Worte Skovorodas
anklingen. ,Zwei Menschen sind in einem jeden Menschen®, sagt Sebastian
Franck, dessen weitere Ausfiithrungen aber zeigen, dafl er den Unterschied
zwischen den beiden nicht sehr tief fafit. ,Wir sind von Fleisch undGeist
zusammengesetzt, eine wunderbarliche Mixtur von Tod und Leben, tédlich
und untddlich, vonzwei [einander] gar widerwirtigen Naturen — — —Darum
ist ein jeder Mensch in sich selbst geteilt und zwei Menschen, ein duflerlicher,
bildlicher und ein innerlicher, wesentlicher Mensch, das ist Geist und Fleisch,
Leib und Seele. Welchen Teil er nun lebt und ergeben ist, von dem wird er
geistlich oder innerer Mensch oder Fleisch und duflerlicher Mensch genannt.®
Nicht viel besser steht es mit Valentin Weigel: , der gussere greiffliche Leib ist
eygentlich nicht der Mensch/ sondern nur ein Ha‘i‘sfs/ oder Werckzeug/ dess
vnsichtbaren Menschen/ darumb Kunst/ Weissheit/ Verstand/ Vernunfft machen
den Menschen/ vnd seynd der Mensch/ Aber Hinde und Fiile machen
keinen Menschen/ und seynd nur ein Werckzeug dess vnsichtbaren Menschen/
Der eussere greiffliche Leib ist gemacht vmb dess vnsichtbaren Menschen wil-
len/ dass er darinne wohne/ vnd dadurch als durch ein Wergkzeug seine Arbeit
vollbringe.“ Hier machen die pseudoweigelschen Schriften einen wesentlichen
Schritt weiter, indem sie dieser Gegeniiberstellung einen tieferen metaphysi-
schen Sinn beizulegen bestrebt sind: ,Der alte Mensch mag nichtseyn ohn den
newen/ der jnnere Mensch nicht ohn den eusseren/ Gott nicht ohn das
Wort/ vnd das Wort nicht ohn Gott. Alle Dinge sind verborgen in allen
Dingen/ Omnia sunt occulta in omnibus“. ,Darumb sol man gar wol
wissen/ das Vnitas alteritate sey/ wie das Liecht in Finsterniiss/ vnd das
alteritas sey in Vnitate wie die Finsterniiss im Liecht ...“ Wesentlich tiefer
faflt den Gedanken Arnd, der hier auf Tauler fufit. In der katholischen
Mystik und bei Bohme hat die Gegeniiberstellung des inneren und des
dufleren Menschen nichts mehr mit Leib und Seele zu tun.

Fiir Angelus Silesius:

Zwei Menschen sind in mir —

Ein wesentlicher Mensch ist wie die Ewigkeit,
die unverindert bleibt von aller Ausserheit.

Mensch werde wesentlich: denn wenn die Welt vergeht,
so fillt der Zufall weg, das Wesen das besteht.

Bohme bringt ausdriicklich die Lehre vom inneren Menschen in Verbindung

121



mit dem ,Aufleren und Inneren® in der Welt und in der Schrift: ,Der rechte
Mensch aber den GOTT schuf/ welcher alleine der rechte Mensch ist/
der ist noch in diesem verderbten Menschen verborgen.“ ,Gleich wie
in GOtt alle Dinge im Wesen sind/ und er doch selber nicht dasselbe
Wesen ist/ und doch das Wesen beherrschet/ ein jedes Wesen nach seiner
Eigenschafft: Also ist der innere geistliche Mensch ein Bilde des geformten
Worts der gottlichen Krafft; und der duflere ein Bilde des inneren/ als ein
Werckzeug des inneren/ gleich wie ein Meister muf einen Werckzeug haben
damit er sein Werck machet: Also ist der duflere Mensch vom Limo der
Erden und der vier Elemente/ sambt dem dufleren Gestirn/ nur ein Werck-
zeug des inneren/ damit der innere schnitzet und macht was der innere
seelisch Geist will.“ ,Nicht allein dieses/ denn der alte Adam muf8 nicht so
gantz weggeworffen werden/ sondern nur die Hiilse/ als die Schale/ darinn
der Saam verborgen ligt: Auss der alten Essentz muss der newe Mensch in
Gottes Bewegung ausgriinen/ als ein Halm auss dem Korne/ wie uns Chri-
stus lehret.“ Innerhalb der Romantik kommt die Lehre vom inneren Men-
schen wieder zur Geltung und zwar in den Formen, die mit der primitiven
Gegeniiberstellung von Leib und Seele nichts zu tun haben, so bei Novalis und
Baader. Interessant ist es, hervorzuheben, dal auch in der ukrainischen Ro-
mantik (Gogol’, Kuli§) der Gedanke vom inneren Menschen eine grofle
Rolle gespielt hat: die meisten Anklinge an die Gedanken Skovorodas bei
den ukrainischen Romantikern liegen gerade auf diesem Gebiete, die Uber-
einstimmungen sind aber ,Konvergenzen®, die ukrainischen Romantiker
haben Skovoroda nicht gekannt und nicht geschitzt.

. Fiir Skovoroda ist die Lehre vom inneren Menschen zentral. Und zwar
finden wir bei ihm eine Unmenge Motive, die in der Geschichte dieser Lehre
frither aufgetreten sind, und eine Menge Sinnbilder, die auch meist traditio-
nell sind, aber mindestens zum Teil In neuer Funktion auftreten. Jedenfalls
erhebt sich sein Gedanke von vornherein iiber die Gegeniiberstellung von
Leib und Seele. Im Problem des inneren Menschen liefen bei Skovoroda
verschiedene Gedankenginge zusammen, kreuzen sich mannigfache Linien.

Nicht durch sein materielles, korperliches Sein, das fiir Skovoroda ja ,Lei-
che“, ,Schatten®, ,Schmutz“, ,Misthaufen® usf. ist, nimmt der Mensch seine
zentrale Stellung in der Welt ein, welche ihm auch die zentrale Stellung in-
nerhalb der Philosophie sichert, sondern deshalb, weil das menschliche Wesen —
wie freilich alles in der Welt — innerlich doppelt ist und unter der ,Aufler-
heit* der ,wahre“, ,innere“, ,hShere“ Mensch verborgen ist.

Mit der Entwicklung dieses Gedankens hat Skovoroda seine schriftstelle-
rische Titigkeit begonnen — die beiden Antrittsvorlesungen im Charkover
Kollegium (1766) sind eben diesem Thema gewidmet. Aber auch schon in
den frither entstandenen dichterischen Werken und in Privatbriefen finden
wir diesen Gedanken. In allen Werken der Reifezeit begegnet diese Idee
ohne Ausnahme — oft an hervorragender Stelle des betreffenden Dialogs —,
und das Schicksal wollte es, dafl das Werk, in welchem Skovoroda denselben

122



Gedanken in fast der gleichen Weise wie in seinen beiden Erstlingsschriften
entwickelt, sein letztes Werk wurde. So hat Skovoroda duflerlich das Ende
seines Lebens an den Anfang angekniipft. Aber diese Geschlossenheit ist
mehr als nur duflerlich und zufillig. Seinem innersten Sinn nach ist der ganze
Lebensweg Skovorodas von der Idee des ,inneren Menschen“ vollkommen
beherrscht.

Der Gedanke ist klar und einfach. Er bestimmt die ganze anthropolo-
gische und ethische Lehre Skovorodas. Es ist die ethische Aufgabe des Men-
schen, zum ,wahren Menschen“ verkldrt zu werden. Den Weg dieser Ver-
klirung zu zeigen, ist eben die Aufgabe der Ethik. Der innere Mensch ist
aber durch den Leib so verdedkt, wie die Ideen durch die Materie. Nicht pur
aber der Leib verdeckt, verbirgt den inneren Menschen. Auch die See]e‘iat
ihre ,Oberfliche“. Auch in der Seele gibt es eine ,Auflerheit®, die das Innere
iiberdeckt. Diese beiden Schichten des menschlichen Daseins — die Oberfliche
des Leibes und die Oberfliche der Seele — sollen beiseite geschoben werden,
damit der innere Mensch freien Spielraum erhalte, damit er aus der Tiefe der
Verborgenheit heraustrete. — Die erste Voraussetzung des Prozesses der Be-
freiung der Innerlichkeit ist aber die Erkenntnis, dafl es den inneren Men-
schen gibt. Uber diese theoretische Vorstufe, die eine nagwendige und vielleicht
auch zureichende Bedingung dazu ist, filhrt der Weg zur ,Neugeburt* des
Menschen, zum ,,wahren Menschen®.

1. ,Es gibt zwei Menschen: einen irdischen und einen himmlischen in dem-
selben Menschen und daher auch zwei Prinzipien: das Prinzip der Schlange
oder das fleischliche und das gottliche.“ ,Fleisch und Blg“ soll man aber
verlassen. ,,Du sichst in dir blof8 die Erde. Das heiflt, du sfehst nicht, daff
die Erde und das Nichts ein und dasselbe sind . . . Du siehst nur den Schatten,

. die Leere und Nichts.“ — ,nur den Vorhang des Leibes“. ,Der wahre

Mensch stirbt niemals. — — Wir haben nie den wahren Menschen gesehen
und bei den Menschen, die wir gesehen haben, werden die Hinde, die Fiifle
und alles andere zu Staub — — — — — — “ Indem man den wahren Menschen

erkennt, steigt man ,von der Erde zum Himmel“. ,,Sage nicht, dafl nur das
Blut dir angehort. Dadurch verleugnest du den wahren geistigen Menschen.“
»Jetzt ist mein blindes Auge verschwunden und verklirt sich zum geistigen
Auge des Glaubens, der in meinem elenden Leibe neben dem unbestindigen
Fleisch und Blut den Himmel und die Hohe meines Gottes sieht, der mit der
Hand meinen Staub hilt, und das ist das Zweite und Zuversichtliche — der
zweite Mensch“ ... ,Unter unserer Zerstorbarkeit“ verbergen sich ,Gold —
statt Kupfer, Silber statt Eisen, Kupfer statt Holz, Eisen statt Stein, Adamas,
Saphir und Anaphrax statt Sand.“

Der wahre Mensch ist ,ein Geheimnis“: — ,du“ — wendet sich Skovoroda
an den ,wahren Menschen“: ,du bist mein Geheimnis, und alles Fleisch ist
Heu und Hiille“. ,O du unseliger Toter! Erhebe deine begrabenen Gedanken
nur ein wenig iiber den elementaren Schatten, und du wirst den wahren
MENSCHEN erblicken, den lebendigen, der in unerreichbarem Lichte glinzt.“

123



Er kommt nicht von der Seite her und wird nicht aus der leiblichen Verflech-
tung geflochten: als der Ewige und Ganze ist er in unserem Leibe, sich ver-
bergend wie ein lichter Funken in dem Kieselstein, und erscheint er zuletzt
zu seiner Zeit wie die Lilien aus dem Felde und die Quelle in der wasser-
losen Wiiste“.

2. ,Du wirst so lange der Erde gleichen und verklirst dich so lange nicht
zu Christus, als du den lichten himmlischen Menschen nicht ersehen hast.“
»Hore, o Christ, mit deinem heidnischen Herzen! Bleibst du noch lange auf
der Erde liegen? Wirst du endlich einmal Mensch? Warum wirst du es nicht?
Weil du auf den leiblichen Vorhang schaust und weil dein Auge es nicht aus-
halten kann, das Antlitz des wahren, gottlichen Menschen zu sehen. Du wirst
so lange nicht aus dem irdischen zum himmlischen [Menschen] werden, bis
du erkennst, was der wahre Mensch ist.“ ,Wenn du ihn erkennst, so erblickst
du ihn auch.“ ,Du hast schon in dir den wahren Menschen erkannt und seine
Kraft ist unendlich. Traue auf ihn, wenn du ihn schon erkannt hast.“ ,Wer
diesen Menschen verstanden hat, der liebt ihn auch und wird von ihm ge-
liebt, und wird eins mit ihm, gleich wie der, der den Staub liebt, selbst Staub ist
und in die Erde zuriickkehrt. Wer aber den unverginglichen und wahren
Menschen erkannt hat, der stirbt nicht, und der Tod hat iiber ihn keine Ge-
walt, sondern ewig herrscht der treue Knecht mit seinem Herrn zusammen,
er zieht den irdischen Leib wie ein altes Gewand ab und zieht einen neuen
Leib — — — an, und wird nicht einschlafen, sondern verindert sich so, dafl er
statt der irdischen Hinde unverwesliche, statt der viehischen Ohren, Augen,
Zunge und anderer Glieder die wahren in Gott verborgenen annimmt.“

- »Was ist das ewige Leben anders als Gott zu wissen? Das heifit: lebendiger,
unverginglicher, ewiger Mensch sein.“ ,Ihn erkennend werden wir auch so-
gleich zu ihm verklirt.“ ,Nur der Glaube sieht diesen wunderbaren MEN-
SCHEN, dessen Schatten wir alle ;nd — — Der Glaube an diesen vorbeiflie-
fenden, wie das Wasser unbestindigen Schatten vergeht, sein Untergang en-
det mit Auferstehung, indem der Glaube mit gereinigtem Sinn den MEN-
SCHEN sieht, der in unerreichbarem Lichte glinzt und uns begriiflt ...
»Man soll auferstchen und den MENSCHEN ersehen, der iiber die Wolken
steigt, und man wird zur Sonne verklirt werden.“

Mit anderen Worten — schon die Erkenntnis des wahren Menschen, das
Aufdecken seines ,Geheimnisses* schafft die Grundlage fiir ein gewisses
Eins-Sein mit dem ,inneren®, ,wahren®, ,ewigen“ Menschen. Hier klingen
die ,gnostischen“ Motive der Weltanschauung Skovorodas an. So stark und
konsequent diese Motive aber an einzelnen Stellen auch sein mdgen, so
kommen sie doch nicht zum das Ganze beherrschenden Durchbruch. Die
Gnosis ist ja auch nicht ein isolierter, in sich beruhender Zustand des mensch-
lichen Geistes, der vom Zustand des iibrigen Menschen nicht beriihrt wiirde.
Deshalb begniigt sich Skovoroda auch nicht mit der Feststellung, dafl es
notwendig sei, den inneren Menschen zu erkennen; die Erkenntnis ist in
seiner Ethik nur eine untergeordnete Tugend.

124



3. Den himmlischen Menschen trennt vom irdischen Menschen eine tiefe
Kluft. Sein Sieg iiber den irdischen Menschen ist die ,zweite Geburt® des
Menschen, ist erst eigentlich die ,Erschaffung“ des Menschen, denn seine
Existenz als ,duflerer Mensch“ ist nur eine Scheinexistenz.

Die Erschaffung des Menschen ,geschieht nicht dann, wenn der sodomische
Mensch aus Fleisch und Blut, gleich einem Topf aus Erde und Schmutz ge-
baut, modelliert, gebildet, gemeiflelt wird, und — steht, geht, sitzt, winkt,
Ohren, Augen, Niistern hat, sich bewegt, und paradiert wie ein Affe, spricht,
schwitzt wie die romische Cythere, fiihlt wie ein Gotze, kliigelt wie ein
Idol, tastet wie der unterirdische Maulwurf, alles betastet wie ein Blinder,
stolz ist wie ein Wahnsinniger, sich verindert wie der Mond, unruhig is‘ wie
der Satan, spinnt wie eine Spinne, hungrig ist wie ein Hund, gierig wie die
Wassersucht, schlau wie die Schlange, zirtlich wie das Krokodil, bestindig
wie die See, treu wie der Wind, zuverlissig wie Eis, zerstiubbar wie Sand,
verschwindend wie ein Traum ... Das ist allerdings der falsche Mensch:
Schatten, Finsternis, Dampf, Verginglichkeit, Traum. Wann geschieht aber
die wahrhafte Erschaffung des Menschen? Dann, wenn die zweite Geburt
geschieht — — — Der irdische Gotze ist begrenzt, eingeschlossen in die Enge.
Der geistige MENSCH ist frei. Er fliegt in die Hahe, in die Tiefe und in
die Breite bis in die Unendlichkeit. Weder Berge, noch Fliisse, noch Meer
halten ihn auf. Er sieht das Entfernte, durchblickt das Verborgene, schaut
in das Vergangene hinein, durchdringt das Zukiinftige, geht iiber Ozeane,
tritt durch verschlossene Tiiren ein. Er hat Taubenaugen, Adlerfliigel,
Hirschgeschwindigkeit, Lowenkiihnheit, Taubentreue, Sgprchendankbarkeit,
Limmersanftheit, Falkenschnelligkeit, Kranichenmunterke®. Sein Leib ist
Diamant, Smaragd, Saphir, Jaspis, Tharsis, Kristall und Anaphrax. Uber
seinem Haupt schweben sieben gottliche Vigel: der Geist des Geschmadks,
der Geist des Glaubens, der Geist der Hoffnung, der Geist der Barmherzig-
keit, der Geist des Ratschlusses, der Geist der Einsicht, der Geist der Rein-
heit. Seine Stimme ist Donner. Er ist unerwartet wie der Blitz und wie der
brausende stiirmische Geist. Er weht, wo er will — — — Das ist die zweite
Geburt und die wahrhafte Erschaffung.“ ,Er steigt nicht nur auf die unzu-
ginglichen Hohen der Kaukasischen Berge, sondern auch bis zum Himmel
bis zum Saturn und selbst bis zur Sonne hinauf . . .*

Der wahre Mensch wird mit den Attributen Gottes charakterisiert. Er ist
»lebendig®, ,er ist nicht in der Reihe dieser Toten, er ist immer lebendig“.
Er ist ,der gottliche Mensch®, er ist ,Sonne®, da er ,lebenspendende Strome
und Strahlen der Gottlichkeit ausstrahlt“. Er ist ,,der ganze Mensch® — dem
dufleren Menschen fehlt eben diese Ganzheit! Er ist der ,Kopf“, ,das
Haupt“, ,die Exaktheit“, ,das Wesen“ des Menschen. ,Du bist Schatten,
Finsternis und Verginglichkeit! Du bist das Traumbild deines wahren Men-
schen. Du bist Gewand und er ist Kérper. Du bist nichts und er ist in dir
das Wesen. Du bist Schmutz und er ist in dir die Schonheit, das Bild und der
Plan.“ Er ist ,der Kern® des Menschen, des menschlichen Seins. Er ist

125



#blitzartig“. Er ist ,der wahre Adam®, ,ein besonderer Mensch“, Gottes
»Freund, ,der neue Mensch®, ,der ewige und ganze Mensch“.

4. Der wahre Mensch ist Christus, oder, was dasselbe ist, Gott selbst. Alle
Menschen sind in Christo identisch, nicht nur bildlich, sondern wirklich,
wahrhaft, reell. ,Erkennen, was der wahre Mensch ist, das heifit den Men-
schensohn, Christus“ erkennen. ,Eine Arbeit ist es — sich zu erkennen
und Gott zu verstehen, den wahren Menschen zu erkennen und zu verstehen.
Die ganze Schwierigkeit und der ganze Trug kommt von seinem Schatten,
bei welchem wir alle uns aufhalten. Aber der wahre Mensch und Gott ist
dasselbe.“ ,Der wahre Mensch ist unser Gott im Leibe.“ ,Christus Jesus! —
— Du bist der wahre Mensch im wahren Leibe.“ ,Der wahre Mensch ist sei-
nem ewigen Vater dem Wesen und der Macht nach gleich, einer in jedem von
uns und in allen der Ganze, sein Reich hat kein Ende.“ ,Wenn du dich selbst
gut erkennst, so erkennst du auch Christus.“ ,In allen ist ein und derselbe
neue Mensch und sie — in ithm“. Die Bibeltexte, die von Gott handeln,
werden einfach auf den wahren Menschen iibertragen. Die Menschen sind
»tausend in einem MENSCHEN, der vor Gott steht und ein géttlicher
Mensch ist in tausend von unsern Menschen — — aber nicht nur tausend,
sondern alle Menschen aller Zeiten befinden sich so in einem gottlichen
Menschen, wie der unendliche Chor unserer Welten in der gottlichen Welt
und im Paradiese dieser erstgeborenen Welt — — Verstehe einen Apfelkern
und das geniigt dir. — — — Wenn jemand nur ein wenig vom Geiste Gottes
beseelt ist, kann er leicht glauben, dafl in einem gottlichen Menschen alle
unsere leiblichen Menschen Platz finden. — — — Warst du einmal in den

- kaiserlichen Palisten? Standest du in einem Raume, in welchem alle vier
Winde und die Tiir mit Spiegeln besetzt sind? — — — Stelle dich also an
eine flache Stelle und lasse um dich herum hundert Spiegel im Kreise auf-
stellen. Dann wirst du sehen und dich iiberzeugen, dafl dein leiblicher
Klumpen hundert Gestalten besitzt, die alle von ihm allein abhingig sind.
Und wenn man die Spiegel wegnimmt, so verbergen sich alle Kopien in
ihrem Ursprung und in ihrem Original, wie die Zweige in ithrem Keime.
Aber unser leiblicher Klumpen ist nur ein Schatten des wahren Menschen.
Dieses Geschopf bildet wie ein Affe mit seinem Mummenspiel nur die un-
sichtbare und ewige Kraft und Géttlichkeit desjenigen Menschen, von wel-
chem alle unsere Klumpen nur spiegelartige Schatten sind, die bald erschei-
nen, bald verschwinden, wihrend die Wabhrbeit Gottes ewig unbeweglich
steht, indem sie ihr adamantenes Antlitz befestigt hat, das den unzihligen
Sand unserer Schatten enthilt, die aus seiner allgegenwirtigen und uner-
schopflichen Tiefe in die Unendlichkeit ausgebreitet werden.“

So ist der wahre Mensch gewissermaflen unpersonlich, seine Beziehung
zum ,iufleren Menschen“ scheint zufillig und unwesentlich zu sein: er ist
nicht dein Bild und nicht deine Schonheit, weil er nicht von dir ist und nur
in dir ist und dich hilt“. Andererseits aber finden wir bei Skovoroda An-
spielungen auf die Lehre vom ewigen Korper eines jeden Menschen (,Astral-

126



kérper®?). So ist der ,wahre®, ,innere Mensch® sogar mit den korperlichen
Prinzipien der Individuation behaftet: ,glaube nicht, dal deine Hand ver-
wesen wird, glaube vielmehr, dafl sie ewig in Gott ist. Nur ihr Schatten
vergeht und nicht die Hand selbst. Die wahre Hand und die Wahrheit ist
ewig, weil sie unsichtbar ist, und sie ist unsichtbar, weil sie ewig ist.” ,Es
gibt einen irdischen Leib und es gibt einen geistigen, geheimen, verborgenen
ewigen Leib“. ,Wenn wir verklirt werden, erreichen wir die fréhliche
Auferstehung — auch unseres letzten Haares.“ Hier ist der Gedanke Skovo-
rodas nicht ganz klar oder vielmehr nicht ganz klar ausgedriickt. Vielleicht
erweckt diesen Eindruck auch sein paradoxer Barockstil. Eines aber ist klar:
er will die Grenze zwischen dem inneren und dem iufleren Menscheg so
zichen, daf auch eine Art Leiblichkeit in der Sphire des inneren Menschen
bleibt. Ist diese Art Leiblichkeit der verklirte Leib des auferstandenen Men-
schen? Das hat Skovoroda nicht ausdriidlich gesagt. Vielleicht sind wir
hier an einer Stelle, wo sein Gedanke von der kirchlichen Orthodoxie ab-
weicht.

Die Lehre Skovorodas vom inneren Menschen hat auch Kovalinékyj sei-
ner Darstellung der Philosophie Skovorodas zugrunde gelegt . .. Skovoroda
nunterschied zwei Menschen im Menschen: den inwen und den Fufleren;
er nannte den ersten einen ewigen, den anderen einen zeitlichen; jenen — den
himmlischen, diesen — den irdischen; jenen — den geistigen, diesen — den
seelischen; jenen — den schopferischen, diesen — den kreatiirlichen. Dieser
Unterscheidung gemifl sah er in einem und demselben Menschen zwei Ver-
stande, zwei Willen, zwei Gesetze, zwei Leben. Den ersgn nannte er nach
seinem gottlichen Geschlecht den Zaren, den Herrn, den Afffang; den ande-
ren nach seinem irdischen Sein — den Knecht, das Werkzeug, das Fuflgestell,
die Kreatur.“ Wenn auch Kovalinskyj im weiteren einige Erginzungen zu
dieser Darstellung bringt, so kénnen wir an diesem Beispiel doch sehen, wie
Kovalinikyj die Gedanken Skovorodas beschneidet, beschrinkt, verein-
facht.

13. Das Herz

Der innere Mensch wird nicht nur dem Leib gegeniibergestellt. Es ist nicht
die Seele in ihrer Ganzheit, sogar nicht einmal der ,Geist“, sondern eine
noch hohere Kraft, die das Leben der Seele und des Geistes bestimmt. Das ist
das ,Herz“. ,Der Aufstieg zum wahren Menschen ist eben die Seele zum
Geist und des Geistes zum Herzen.“

Das Herz ist das Urspriinglichste in der Seele, wohin die Seele ,zuriick-
kehren® soll. Es ist Abgrund, Tiefe, Grundlage des menschlichen Seins. —
»O Herz! Du Abgrund, weiter denn alle Gewdsser und Himmel! ... Wie
bist du tief! Du umfingst und enthiltst alles und dich kann nichts fassen.”
»Das Herz ist der Kopf deiner Auflerlichkeit. Und wenn es der Kopf ist,

127



so bist du selbst dein Herz.* ,Unser Herz ist der wirkliche Mensch.“ Das
Herz ist ,die Wurzel“ des Menschen. ,Das Herz ist die Wurzel und das
Wesen; jeder ist das, was das Herz in ihm ist. Ein Wolfsherz ist ein rechter
Wolf, obwohl es gar nicht wie ein Wolf aussieht.“ ,Das Haupt von allem
im Menschen ist das Menschenherz. Es ist der wahre Mensch im Menschen
und alles iibrige ist nur Umgebung, wie Jeremias lehrt.“ ,Die Meinungen
sind luftihnlich, die Luft ist das Unsichtbare zwischen den Elementen, ist
aber fester als die Erde und stirker als das Wasser; sie bricht Biume, stiirzt
Gebiude um, treibt Wellen und Schiffe, friflt Eisen und Stein, loscht das
Feuer und facht es an. So auch die Gedanken des Herzens — sie sind unsicht-
bar, als ob sie gar nicht existierten, aber von diesem Funken kommt Auf-
ruhr und Zerstdrung; von diesem Kern hingt der ganze Baum unseres Le-
bens ab .. .“

Es ist selbstverstindlich noch nichts damit gesagt, wenn man ,das Herz“
als das ,Innerste“ im Menschen bezeichnet. Die Mystiker aller Zeiten haben
sich viel Miihe gegeben, den Charakter dieses geheimnisvollen, verborgenen
und doch so gewichtigen Kerns des menschlichen Seins zu bestimmen. Skovo-
roda versucht von verschiedenen Seiten her, dem Geheimnis des Herzens
niherzukommen. Das Herz ist zunichst das Gottliche im Menschen, wobei
sich Skovoroda aber nicht an die biblische Formel ,Bild und Gleichnis
Gottes“ hilt, sondern auf einer Reihe von anderen Wegen versucht, das
Wesen des Menschen zu bestimmen.

Der innere Mensch ist Gott — das heifit aber, dafl das Herz gottlich, aus
dem gottlichen ,Element® ist: ,Gott ist in unserm Herzen“. Wie Gott so ist
. auch das Herz ,feurig — das Herz wird als ,der goéttliche Funken“ in der
Seele bezeichnet. Ferner ist das Herz auch darin gottihnlich, daf es ,unzer-
legbar®, ,unzerteilbar“ ist. Nicht nur physisch, riumlich — was selbstver-
stindlich ist — ist das Herz unfeilbar, unanalysierbar, unzerlegbar. Das
Herz wird als ,Punkt“, ,Seelenzentrum, ,Punkt der Seele“, ,zentralster
Punkt unserer Seele“, ,unser Herzenspunkt® und ihnlich bezeichnet. Mit
anderen Worten: das Herz ist ,der ganze Mensch“, denn der empirische
Mensch entbehrt eben der Ganzheit. Der wahre Mensch ist nicht zusammen-
gesetzt, ,nicht aus fleischlichem Geschlecht geflochten, sondern ,der Ewige,
Ganze“. Zur Gotteserkenntnis hat niemand Zugang, der nur ,die Hilfte
des Herzens“ oder nur eine ,Hilfte der Seele“ besitzt. Diesen Sinn hat
auch die Legende vom Lahmen und Blinden (siche oben). In ihrem letzten
Sinn ist die Einheit des Herzens auch zugleich die Einheit aller Herzen in
Gott.

In seinen Versuchen, das Herz von der inhaltlichen Seite her zu charak-
terisieren, vereinigt Skovoroda diejenigen beiden Meinungen, die iiber ,den
Seelenfunken®, ,den Gipfel der Seele“ in der Philosophie des Mittelalters
bestanden: — einmal ist ihm das Herz ein rationales Prinzip; es ist ,der
Gedanke“; an anderen Stellen versucht er, ,das Herz“ so zu bestimmen, dafl
dessen hinter allem Konkreten liegender Charakter zum Vorschein kommt.

128



»Ein Gedanke ist unser Haupt- und Mittelpunkt. Darum heifit er auch oft
Herz — — — Darum ist unser Gedanke auch Haupt-MENSCH.“ ,Du nennst
mit Recht den Gedanken: Samen. Der Samen ist der Anfang der Frucht.
Und die Entscheidung des Herzens ist der Kopf unserer Taten.“

Aber unser Herz ist nicht nur der Gedanke. Die Lehre Skovorodas ent-
behrt jedes intellektualistischen Beigeschmacks. ,Der verheimlichte Abgrund
unserer Gedanken und das tiefe Herz sind dasselbe — — — Das tiefe Herz
oder der Gedanke — das ist der ganze Mensch und das Haupt — —* ,Die
Gedanken sind im Herzen, und das Herz lebt mit ihnen wie mit Fliigeln.
Das Herz ist aber unsichtbar. Was in ihm ist: schones Wetter, Friihling und
Hodhzeit oder Krieg, Blitz und Donner — das sieht man nicht.“ Hier wird
die Idee des Unbewufiten angeschnitten. LY

Die Lehre vom ,Herzen“ ist keine ausschliefllich mystische Lehre: die
Wendung aber, die Skovoroda ihr gibt, stimmt mit der mystischen Inter-
pretation dieser Lehre iiberein. ,Das Herz“ wird als ein unbedingtes
Prinzip geschildert, das eine vollkommene Alleinherrschaft im menschlichen
Leben hat, das einzig und allein die Richtung dieses Lebens: seine Hinwen-
dung zu Gott oder aber seine Abkehr von ihm bestimmt. Das Herz ist in
unserem Seelenleben allmichtig: ,Der Herzensgrurzg ist Haupt und Quelle
aller Dinge“. Beide Moglichkeiten liegen gleicherWeise im Herzen — der
Niederfall und die Erhebung. ,Alte und neue Sprachen sind beide im Ab-
grund des Herzens verschlossen.“ ,Der Fufl des Stolzes und die Hand und
die Horner der Siindigen und die Ohren und das Auge — das einfache und
das schlaue — und alles bis auf unser letztes Haar ist ig der Herzenstiefe
verborgen. Daraus kommen auch die Gedanken, die unseg ganzes dufleres
Fleisch und unseren Schmutz bewegen.“ ,Deine wahrhaften Glieder sind im
Herzen.“ ,Die Meinung und der Ratschlul sind Same und Anfang. Dieser
Kopf nistet im Herzen.“ ,Die gute Natur und Nativitdt ist das gute
Herz ... Das gute Herz ist die ewig fliefende Quelle, aus welcher immer
reine Wasserstrahlen, d. h. Gedanken herausstromen. Die Gedanken sind ...
die Samen der guten Taten.“

Das Leben des Herzens ist entweder die Hinwendung zu Gott oder aber
die Abkehr von ihm. Deshalb entscheidet dieser eine Akt iiber alle inneren
Schicksale des Menschen! Ein sich zu Gott wendendes Herz ist eine ,Quelle
der ewigen Strahlen“, eine unerschopfliche Quelle des Guten. Skovoroda
unterscheidet zwei Seinsformen des Herzens — ,,zwei Herzen“: ein altes und
ein neues Herz, ,das abergliubische“, ,das Aschenherz“, ,das dunkle
Aschenherz“, ,das leibliche, viehische und tierische Herz, ,das unreine
Herz“ und ein ,neues und reines Herz“, ,ein reines Herz, ruhiges und
durchsichtiges Wasser“. ,Es gibt nichts Besseres als — — — ein friedliches und
ruhiges Herz.“ ,Es ist wunderbar, wie das Herz aus einem ungespaltenen
und ewigen und lichten ein dunkles und zerbrochenes werden kann.* ,Das
irdische Herz verwandelt uns in verschiedene unreine Tiere, in Vieh und in
Vigel. Zu einem Kinde Gottes macht uns das reine Herz, das hoher denn

129



alles Fleisch hinauffliegt. Das goldgierige Herz, das nur an Taschen, Sicke
und Koffer denkt, ist ein richtiges Kamel, das gerne triibes Wasser trinkt
und wegen seiner Ballen nicht durch das enge Tor ins Reich der Ewigkeit
gelangen kann. — — — Ein Wolfsherz ist ein richtiger Wolf, obwohl es nicht
die Wolfsgestalt hat. — — — Ein Herz, welches sich mit David nach oben
erhebt und den Kamelen und den Sirenen samt ihren Kindern das triibe
Seegewisser iiberlassend nach dem Wasser Davids diirstet, das den Durst der
Samariterin gelscht hat — — ist ein solches Herz nicht ein Hirsch? Es schadet
nichts, dafl es kein Geweih hat! Das Geweih und die Haut des Hirsches sind
nur Fleisch und Schatten. Zieh seine Haut mitsamt dem Geweih an, ohne
sein Herz zu haben, und du wirst nur ein Balg sein — — Das Herz, wel-
ches — — — auf dem biblischen Dreschplatz arbeitet und das ewige Korn des
heiligen Geistes von der Spreu scheidet — — ist es kein Dreschochse? — — —
Das Herz, welches iiber die tierische Wut herrscht und iiber seinen Willen,
welches alle Macht und allen Ruhm derer vernichtet, die sich gegen Gott er-
heben, ist es nicht ein Léwe? — — Das Herz, welches wie ein Blitz in die Hohe
hinaufblitzt, welches alle gefliigelten Triume und spitzfindigen elementaren
Gedanken erkennt und sie herunterstiirzt — ist es kein Falke? — — — Das
Herz, welches im Raume der Himmelshohen schwebt, das das Licht liebt
und das den Blick seiner Augen auf den Glanz der Mittagsstrahlen der
Sonne, ins Sonnchen der Sonne richtet, — — — ist es nicht ein Adler? — — —
Und ist das Herz, welches Gott liebt, nicht eine Taube? ... Und endlich,
ist es ein Tauberich, das Herz, welches doppelt sieht, — d. h. das Herz, wel-
ches iiber die Unbestindigkeit der Sintflutwellen den Himmel Jesaias, Kiiste
und Hafen erblikt hat? — — — Das reine Herz, welches iiber den ganzen
Schund hinweg in die Héhe flog, ist eine reine Taube, heiliger Geist, Geist
des Wissens, Geist der Frommigkeit, Geist der Weisheit, Geist des Rat-
schlusses, Geist des unverginglid®n Ruhmes, Geist und Stein des Glaubens.®
Diese Stufenreihe: Kamel, Wolf, Hirsch, Ochs, Lowe, Falke, Adler, Taube
trifft man zuweilen auch anderorts.

»Deine Feinde sind deine eigenen Meinungen, die in deinem Herzen
herrschen und es allaugenblicklich quilen.“ ,Meinung und Ratschlufl sind
Samen und Kopf.“ Sie ,nisten im Herzen. ,Was ist aber, wenn dein Kopf
ein Schlangenkopf ist? — — — Und wenn solch ein bitteres Meer das Herz
erfiillt hat und die bose Tiefe das Herz verschlungen hat — welches Licht
sollen wir uns dann noch erhoffen? — — Was fiir eine Frohlichkeit und Siifle
kann es geben, wo keine Liebe ist? Was fiir ein Friede kann da sein, wo es
kein Leben und keinen Frohsinn gibt?> — — —“ ,Sein Herz zu zerstéren und
zu tdten, das ist das einzige und heimische Ungliick. Diese Zerstérung und
den Tod des Herzens bringen die weglosen Gedanken, die nichts aufler
Elementen sehen.“ Dagegen beginnt ,das Herz, welches sich von den ge-
meinen weltlichen Meinungen, die die Seele beunruhigen, reinigt, in sich den
verborgenen Schatz seines Gliicks zu durchschauen — — —“ , O, reines Herz!
Du hast wahrlich keine Angst vor Donner und Blitz. Du gehérst Gott und

130



Gott gehort dir. Du bist sein und er ist dein Freund. Dir, o mein Gott, ist
es Opfer und du — ihm. Ihr seid zwei und eins. O, reines Herz! Du bist das
neue Zeitalter, der ewige Friihling, der schéne Himmel, das gelobte Land,
das Paradies der Vernunft, du bist Frohlichkeit, Stille, Ruhe, Gottes Sabbath
und grofler Opfertag.“

Und die zweite Art, in der ein Herz existieren kann, ist das ,kalte,
»dunkle®, ,alte“, ,abergliubische“ usf. Herz — ist eigentlich Nichtsein! Ein
Herz scheint immer in seinem Wesen gottlich, feurig zu sein. Wenn es aber
sein gbttliches Wesen aufgibt, so gibt es damit sich selber auf. Hort auf zu
existieren. Deshalb sagt Skovoroda einfach: ,Beschiitze dein Herz“. ,Der
bose Mensch verliert sein Herz, d. h. sich selbst.“ ,Wer sein Herz bewahrt
hat, — — der hat die Seele gerettet.* v

Die ethische Hauptaufgabe des Menschen besteht darin, das Sein seines
Herzens zu behaupten — d. h. eben, es muf ,der heilige Morgen im Herzen
anfangen zu leuchten®.

Die Lehre vom Herzen, vom ,Innersten® im Menschen hat einen doppel-
ten Ursprung — aus der biblischen Symbolik einerseits und aus dem Platonis-
mus andererseits.

»Es ist das Herz ein trotzig und verzagt Ding; yer kann es ergriinden?“
Nur Gott ,kann das Herz ergriinden...“ ,,Der"'“[err sucht alle Herzen
und versteht aller Gedanken Dichten.“ Gott ,kennt ja unseres Herzens
Grund®“. Und das Neue Testament iibernimmt diese Ausdrucksweise, indem
es von dem ,verborgenen Menschen des Herzens“ spricht. — Andererseits
verbinden sich in der hellenistischen Epoche mit einer re vom Hodhsten,
Innersten im Menschen verschiedene Lehren, so der Gedanke Platos, daff in
jedem von uns ein ,Feuerfunken“ liege, die Lehre des Aristoteles vom votg
vontirds, von der hdchsten Spitze des Geistes (acies mentis). Chrysipp spricht
schon vom ,Herzen“, bei Philo finden wir die Gegeniiberstellung Kopf —
Herz — und den Begriff yuxn tiic yuxiic, Plotin nennt das Hochste oder
Tiefste in der Seele t0 tiig Yvyiis olov xévtpov, Proklus dxpdotatov tijs
Yuyiis oder &vdog tod vov. Bei Proklus fillt in diesem Zusammenhange auch
das Wort ,,Herz“ . .. Denselben Begriff bezeichnen schon frither die Kirchen-
viter als das ,Herz“ — so Clemens, Origenes, Gregor von Nazianz, Gregor
von Nyssa, Augustinus (,abditum mentis“), die ,Areopagitica“ und vor
allem Makarius der Agypter. ,Das Herz ist eine unergriindliche Tiefe.“
»Dort ist der Herd der Gerechtigkeit und der Ungerechtigkeit. Dort ist der
Tod, dort ist das Leben. Dort ist der Stapelplatz fiir Gutes und Boses.“
»Die Sohne des Lichtes und die Sthne des Dienstes nach dem neuen Ver-
michtnis des heiligen Geistes konnen von den Menschen nichts lernen, denn
sie haben von Gott gelernt. Denn Gottes Gnade selbst schreibt in ihre Her-
zen die Gesetze des Geistes. Nicht aus der mit Tinte geschriebenen Schrift
brauchen sie die Fiille der Uberzeugung zu schépfen, die Gnade Gottes
schreibt auf die Tafeln des Herzens die Gesetze des Geistes und die gott-
lichen Geheimnisse. Das Herz aber herrscht und regiert iiber alle korper-

131



lichen Organe. Und wenn die Gnade in die Tiefen des Herzens hineinge-
drungen ist, so herrscht sie iiber alle Kérperglieder und iiber alle Gedanken.
Denn im Herzen befinden sich die Vernunft, alle Gedanken der Seele und
ihre Ratschliisse. Dadurch dringt die Gnade in alle Korperglieder. Dement-
sprechend herrscht in den Herzen derer, die Sohne der Finsternis sind, die
Siinde und durchdringt alle Glieder, denn vom Herzen gehen die Ratschliisse
aus und breiten sich so iiber den ganzen Menschen aus und machen ihn
dunkel.“ Hieronymus und Synesius kennen den ,Seelenfunken“. Kein
Wunder, dafl ein in der Patristik und in der Antike so verbreiteter Begriff
auch in der Scholastik so breiten Boden gewonnen hat. Und zwar in ver-
schiedenen Richtungen und zu verschiedenen Zeiten. Kein Wunder auch, dafl
diese Lehre auch in der Mystik des Mittelalters und der Neuzeit sehr ver-
breitet ist.

Im Mittelalter hat den Begriff des ,Seelengrundes“, des ,Herzens“ usf.
Petrus Lomardus als ,superior scintilla rationis“, Bernhard als ,scintilla
animae“, Richard von St. Victor als ,intimus mentis sinus“, Thomas als
»scintilla animae“, Dionysius der Kartiuser als ,vertex animae“, ,apex
mentis“ und viele andere als ,abditum mentis“, ,intimum et summum men-
tis“, ,acies mentis“, ,sancta sanctorum®, ,scintilla®. Dafl die Lehre vom
Seelengrund zu einer der zentralsten Lehren der deutschen Mystiker wird,
entspricht ganz dieser Geistesrichtung. Eckhart gebraucht zur Bezeichnung
des Seelengrundes die traditionellen Worte: Fiinklein, Herz der Seele,
Grund der Seele, Kleidhaus Gottes, Burg in der Seele, Hiitte des Geistes,
Gansterlein, Gemiit, Synteresis. Auch fiir Tauler hat ,die Seele einen Fun-
ken, einen Grund in sich“. ,Denn Gott ist ein Liebhaber der Herzen, und es
ist ihm nicht zu tun um das, was auswendig ist, sondern um eine innige,
lebendige Gunst, die in sich eine Geneigtheit trigt.“ — Auch Suso weifd
vom Herzen als dem Seelengruhd oder der Spitze des Geistes. Ebenfalls
Franck. Valentin Weigel predigt vom ,Herzen®, er kennt die ,Stimme des
Geistes im Herzen“, ,das Wort“ ,liegt verborgen im Herzen“, Christus,
»das Kind gesehen in der Krippen (das ist im Hertzen)“. Weigel spricht
vom ,innersten Grund der Seelen“, aber auch ,die Wercke dess Satans seynd
die auch kommen von jnnen herauss auss dem Hertzen“. Weigel spricht auch
vom ,jnnern Auge des Hertzens oder der Seelen“, vom ,Buche des
Hertzens“, in welchem ,allein der Kern in Geist vnd in der Wahrheit, Gott
zu finden vnd gesucht werden wil“. Den Begriff des Herzens kennt auch
Arnd, der auch vom ,Grund des Herzens“ redet. Nicht ohne Grund hat
man den spiteren Ausgaben des ,Wahren Christentums“ die symbolischen
Bilder der menschlichen Herzen beigegeben. Auch Béhme ist das Symbol
des Herzens keineswegs fremd. Auch J. Luykens mystische Titelkupfer zu
Bohmes Schriften sind voll von der Symbolik des Herzens. Ebenso die
Distichen Angelus Silesius’, wie auch andere seiner Gedichte ... Der Be-
griff kommt auch bei Oetinger und J. M. Hahn vor.

Das Wort ,Herz“ ist oft — auch bei Angelus Silesius — ohne einen be-

132



sonderen emotionalen Nebensinn aufgefafit worden. Und doch birgt schon
die seit der Antike bestechende Gegeniiberstellung des Herzens und des
Kopfes die Moglichkeit in sich, diese Lehre vom ,inneren Menschen“ emo-
tionalistisch zu interpretieren. Das ist auch verschiedentlich getan worden. So
fallen auf der Héhe der acies mentis fiir Bernhard Wille und Intellekt und
fiir Nikolaus Cusanus Erkennen und Liebe zusammen. Die ,Theologie du
cceur® von Poiret (1690, deutsch 1702) ist ‘auch eine ,Philosophie des Her-
zens“ sui generis. Auch bei den Pietisten haben die emotionalistischen Motive
in einer Philosophie des Herzens ihren Ausdruck gefunden. Im iibrigen sind
die emotionalistischen Motive in verschiedenen mystischen Strémungen
mannigfach vertreten. ,Herz“ hat emotionalistische Bedeutung etwa bei
Oetinger. In der Vorromantik und Romantik wird der Emotionalisrfis mit
voller Klarheit ausgesprochen (Hamann, Herder, Jacobi, Baader) und eine
Synthese des ,Kopfes und des Herzens“ angestrebt ... Tiefen philosophi-
schen Ausdruck findet diese Tendenz in den spiteren Schriften Fichtes mit
ihrer Bestimmung des Wesens des Ichs als eines Zusammenfallens der beiden
Gegensitze ,Begriff und Freiheit“, ,, Auge und Kraft“.

Von Bedeutung ist fiir uns noch, daf in der ukrainischen Geistesgeschichte
die Lehre vom Seelengrund vielleicht schon Agfang des 17. Jahrhun-
derts bei Cyrill Tranquillion vertreten ist, um dfinn mit aller Deutlichkeit
bei den groflen Ukrainern des 19. Jahrhunderts aufzutreten — bei Gogol’,
Kuli§ und P. Jurkevyé, bei letzterem in der Form eines umfassenden Emo-
tionalismus innerhalb der Psychologie, Ethik und Metaphysik. Auch bei den
Russen reicht der emotionalistische Gedanke vom hlySerafim von Sarov
(18. Jahrhundert) durch die Romantik und das Slawoplilentum bis in die
Gegenwart hinein. Die Gegenwart ist jedenfalls stark von den Gedanken
Jurkevyds befruchtet worden ... Wenn man sich auflerdem daran erinnert,
dafl auch in der deutschen Philosophie Max Scheler einen entschiedenen
Emotionalismus in Verbindung mit der Erneuerung der Tradition der Philo-
sophie der Patristik wieder zur Geltung brachte, so sieht man, wie wichtig
es ist, den — freilich unsystematischen und begrifflich nicht immer klaren —
Gedanken Skovorodas mehr Aufmerksamkeit zu schenken als es bis jetzt
geschah.

14. Sinnbilder des inneren Menschen

Die Bezichungen des inneren Menschen oder des ,Herzens“ zum dufleren
Menschen, zur ,niedrigeren® Seite des menschlichen Seins wird dem Denkstil
Skovorodas gemifl durch eine Reihe von Symbolen versinnbildlicht. Alle
diese Symbole driicken die Beziehung zwischen dem ,Inneren“ und ,Aufle-
ren“ aus, zwischen Hoéherem und Niedrigerem, zwischen Michtigen und
Abhiingigen. Diese Symbole sind wie alle Sinnbilder mehrdeutig. Da die
Bezichung zwischen dem inneren und dem iufleren Menschen ja genau
dieselbe ist wie die zwischen Gott und der Welt, zwischen dem Sinn und

133



dem Wort der Schrift, so kehrt hier eine Reihe Sinnbilder wieder, die Sko-
voroda in seiner Gotteslehre und in seiner Theorie der Bibelinterpretation
verwendet. Da aber der innere Mensch einerseits dem iufleren Menschen
entgegengestellt wird, andererseits aber ein Bild und Gleichnis Gottes ist,
so sind alle Sinnbilder des inneren Menschen den Sinnbildern Gottes ver-
wandt und den Sinnbildern der Welt entgegengesetzt. Ist Gott ein michti-
ges, alles eindscherndes Feuer, so ist der innere Mensch ein Feuerfunke, ist
die Welt Schale, so ist der innere Mensch Kern usw.

Ist Gott eine unerschopfliche Quelle oder das Meer, so ist der innere
Mensch ein , Tropfen“ oder eine kleine Wassermenge und der duflere Mensch
ein Gefif, in welchem sich das gottliche Sein verbergen kann: ,Gott ist
einem vollen Springbrunnen ihnlich, der verschiedene Gefifle, je nach ihrem
Umfang fiillt ... Verschiedene Strome flieen aus verschiedenen Réhren in
verschiedene Gefifle, die um den Springbrunnen herum stehen. Das kleine
Gefifl enthilt weniger, ist aber dem groflen darin gleich, dafl es ebenso voll
ist.“

Der duflere Mensch ist ein ,Schrein“, ein ,Behilter®, in welchem die
sheiligen Bilder® aufbewahrt werden und in dem das Géttliche enthalten ist.
Ein ganzer Dialog, der vom ,inneren Menschen® handelt, ist ,das Alkibia-
dische Bild“ betitelt — analog dem von Alkibiades im ,Symposion® ge-
brauchten Vergleich, Sokrates sei einer Silenenfigur ihnlich, die im Inneren
die Bilder der Gétter enthielte. Skovoroda spricht von einer Figur, von
einer Bildsiule, die ,von auflen scherzhaft ist und im Innern die Pracht
Gottes enthilt“.

Der iuflere Mensch ist die Schale und der innere ist der Kern, wohl der
»Kern Gottes“ oder der ,Same Gottes“.

Ein altes Sinnbild, der Vergleich des Menschen mit dem Gewand Gottes
(hier wird Gott mit dem inneremMenschen identifiziert — vgl. oben): ,Du
(der Mensch) bist ein Gewand und er (Gott) der Kérper.“

Die Seele ist ein ,Funken®, ein ,Fiinklein“, das vom géttlichen Feuer
abgesprungen ist. Der duflere Mensch wird dann gelegentlich mit dem Kiesel-
stein verglichen, in dem der Funke schlummert. Oder aber ist der innere
Mensch ein Strahl des gottlichen Lichts, die Wirme des gottlichen Feuers.
»1ch fiihle in mir einen geheimen Strahl, der geheim mein Herz erwirmt. —
— Unser Herz ist ein gottlicher Funken. Bewahre ihn, damit der Staub und
die Asche unserer Griber ihn nicht l8schen.“ ,Fiir eine ungestorte Reise ist
nichts wichtiger, das heifit nichts niitzlicher und erhabener, als sich selbst zu
erkennen und den in unserer Asche verborgenen Funken Gottes zu finden.“
»Der Anfang des ewigen Gefiihls hiingt davon ab, dafl man zuerst sich selber
erkennt, die im eigenen Korper verborgene Ewigkeit erblickt und sie wie
einen Funken in der Asche ausgribt.“ ,Wie kann solch ein mit bitteren Ge-
wissern erfiilltes Herz den Frieden Gottes — Gesundheit, Freudigkeit, See-
lenleben fassen? Finden wir zuerst in uns den Funken der Wahrheit Got-
tes.“ Paulus’ Predigt ist fiir Skovoroda auch ein Sinnbild dieses Suchens

134



nach dem gottlichen Funken in uns: ,der Wanderer fingt an, die physische
Asche zu durchwiihlen, um den géttlichen Funken dort zu finden und das-
jenige herrschende Wesen, das sie, die Alten nicht kannten .. .“

Ist Gott das ,allverschlingende Feuer®, so verbrennt bei Anniherung an
dieses Feuer der ,duflere Mensch“, er wird ,verzehrt, ,verschlungen®, der
»innere Mensch® entspringt aus dem ,iufleren® als die kleine Flamme; der
niuflere Mensch® wird daher mit dem Leuchter, mit der ,Lampe®, der
»innere“ mit den Flammen des Leuchters verglichen.

Der innere Mensch ist nur ein ,Schein“, ,Abglanz“ des gottlichen Seins,
der duflere Mensch ist der (materielle) ,Spiegel“ oder der dunkle ,Schat-
ten“: ,unser leiblicher Klumpen ist nur ein Schatten des wahren Menschen
(der doch Gott gleich ist!) — — von welchem alle unsere Klumpe®' nur
spiegelartige Schatten sind*“.

Neben diesen Sinnbildern stehen einige weitere, die sich an sie anschlieflen
und die zum Teil aus der alten Tradition verstindlich sind: Die menschliche
Seele ist ,ein Magnet“, dessen ,Kraft“ die géttliche Kraft ist und der von
einem stirkeren Magneten, von Gott, angezogen wird. Der Kompafipfeil —
ist das Symbol des Menschen: , Wenn die Seele nicht weifl, was zu wiinschen
und was zu fliehen ist, so versteht sie nichts, zweifelt, quilt sich, unser
Kiigelchen wackelt hin und her: schwankt und kréfgt, wie ein Magnetpfeil:
bis seine Sicht auf den liebsten Punkt des kalten Nordens fillt.“ ,, Wer zieht
den Stahl zum Magneten hin? — — Das ist unser Gott.“ ,,Was der Kompaf§
auf dem Schiffe ist, das ist Gott im Menschen ... Nicht derjenige ist fiir
mich ein Kenner des Schiffes, der die Kajiiten und die Seile gemessen und
gezihlt hat, sondern der, welcher die Kraft und das sen des Schiffes
erkannt hat; indem er den Kompafl versteht, kennt er den Weg und seine
Umstinde.“ ,Sieh die kleine Kompaflschachtel und den kleinsten Teil des
Schiffes — sein Steuer — an; das Steuer gibt die Richtung an und der Kom-
paB zeigt den Weg.“ ,Unsere Seele kann nicht mit materiellen Dingen be-
friedigt werden, sie will ihre Betriibnis mit Himmlischem sittigen. Wie ein
Strom zum Meer eilt, so strebt der Stahl zum Magnet, wie die Flamme in
die Héhe steigt, so reiflt sich unser Geist zu Gott empor.“

Der innere Mensch ist eine Perle, die in einer Muschel verborgen ist.

Der Mensch kann sich selbst erkennen und auf eine solche Weise seinen
»inneren Menschen“ unter seiner Hiille erblicken. Der Mensch wird daher
mit dem Narzissus verglichen, der in sich selbst (in sein wahres Selbst, in
seinen ,inneren Menschen“) verliebt ist.

Der innere Mensch strebt zu Gott wie ein Hirsch zur Wasserquelle: ,So
leidet der schnellste Hirsch; er eilt in die Berge schneller denn die Vogel;
und der Durst brennt innen, getrinkt [sic!] durch die Schlangen und durch
allerlei Gift.“

Vielleicht darf man als ein Sinnbild des ,inneren Menschen® die Bezeich-
nung der ,Herzenstiefe“ als ,Abgrund“ betrachten. Diese Bezeichnung
werden wir aber spiter noch eingehender untersuchen.

135



Alle diese Sinnbilder sind althergebracht, und es macht keine Schwierig-
keit, sie iiberall in der Vergangenheit zu finden. Wir begegnen ihnen in der
ilteren mystischen Literatur, aber auch bei den Kirchenvitern und in der
symbolischen und emblematischen Literatur der Neuzeit. Sehen wir uns diese
Symbole daraufhin der Reihe nach an!

Der Mensch als Gefifl der gottlichen Kraft ist ein Sinnbild, das auf dem
Sinnbilde Gottes als Brunnen beruht, und kommt aufler in der kirchlichen
Literatur z.B. bei Tauler, bei Franck, bei welchem die Menschenseelen
»viele volle Fifllein“ sind, die ,an Vollheit alle gleich, ob sie wohl gegen-
einander ungleich“ sind, da ,eines mehr als das andere fafit“, und bei Gott-
fried Arnold vor.

Das Sinnbild des Menschen als ,Schrein® schlieflt sich, — worauf Skovoro-
da iibrigens anspielt — an Plato an, etwa an die beriihmte ,Symposion“-
Stelle oder aber an das Gleichnis im Theitet, wo das Wissen mit den Tauben
im Taubenschlag verglichen wird. Bei Bshme ist der Mensch ,Tempel und
Wohnhaus“ Gottes. Bei Angelus Silesius ist er ein Schrein, der das gottliche
Sein in sich birgt:

Halt deinen Leib in Ehrn, er ist ein edler Schrein,
in dem das Bildnis Gottes soll aufbehalten sein.

Ich bin der Tempel Gotts und meines Herzens Schrein
ist’s Allerheiligste, wenn er ist leer und rein.

Das Herz ist Gottes Burg und seines Leidens Schrein.

Mit dem Sinnbild des Kernes und der Schale haben wir uns schon eingehend
beschiftigt.

Schon bei Philo ist der Korper nur ein Gewand, das den (gottlichen)
Korper verhiillt. Auch bei Makarius dem Agypter ist der Leib nur Gewand
der Seele. In der Mystik des Mittellters bezeichnet man die Qualititen, die
Eigenschaften der Seele als ,Gewand*, als ,Kleid“ der Seele, — diese Eigen-
schaften werden also als ,iuflerlich dem Wesen der Seele gegeniiber be-
trachtet.

Das Sinnbild des Funkens ist ebenso alt: eigentlich findet es sich schon bei
Plato, und wenn man will, kann man es auch auf die pythagoriischen See-
lenvorstellungen zuriickfiihren (Seele als Sonnenstdubchen). Auch im Buche
der Weisheit findet sich dieses Sinnbild: ,Der Gedanke ist ein Fiinklein, das
sich aus unserm Herzen regt. Dieses Symbol verwendet Hieronymus. In
den Hymnen des Synesius kehrt es wieder. Und im Mittelalter beherrscht
es — wie wir schon sahen — den ganzen Gedankenkreis der Lehre vom
»Herzen“. So etwa bei Lomardus: ,Superior enim scintilla rationis, quae
etiam, ut ait Hieronimus in Cain non potuit extingui, bonum semper vult
et malum semper odit“. Dann beim hl. Bernhard. Bei Thomas ist der Be-
griff der ,scintilla® ebenso wichtig und fillt zum Teil mit dem Begriff der
synteresis zusammen. Zentral ist dieser Begriff bei den deutschen Mystikern.
Bei Eckhart ist die Seele scintilla animae divina, in welcher Gott und ,Bild“

136



zusammenfallen. Fiir Tauler hat ,die Seele einen Funken, einen Grund in
sich“. Bei Thomas a Kempis ist die gottliche Kraft im Menschen ,gleich
einem geringen Funkelein, das unter der Asche verborgen liegt“. Das
»Fiinklein“ finden wir auch bei Franck; Weigel sagt: ,die erkennen/ das es
gutist/ so peiniget sie jhr eigener Hass/ denn sie sehen wol im Fiincklein
ithres Gemiiths/ das jhr Hass béss ist. Dann das Fiincklein des Liechtes der
Wahrheit/ vnd der natiirlichen Liebe des Guten ist nicht in jhnen erloschen/
durch welches sie erkennen/ dass sie varecht thun“. Wir finden es bei Arnd,
bei Béhme: ,Die Seele stehet im ungriindlichen Willen Gottes in dem ewig-
sprechenden Worte: Sie ist ein Funke vom Géttlichen Sprechen/ da sich der
Ungrund/ als das ewige Eine/ in die Scienz/ Verstand und Erkintniiss der
Unterschiedlichkeit ausspricht“; bei Arnold. Und auch bei Angelus SileMus:
»Ein Fiinklein liegt in dir“ — — —

Das Sinnbild des Brennens, des , Verbrennens® der ,Auflerheit“ ist im
Mittelalter auflerordentlich verbreitet. — Und bei Angelus Silesius:

Das Herz ist Gottes Herd.

Wo Gott ein Feuer ist, so ist mein Herz der Herd,
auf welchem er das Holz der Eitelkeit verzehrt.

Gott wirket wie das Feuer.

Das Feuer schmelzt und eint: sinkst du in’n Ursprung ein,
so muss dein Geist mit Gott in Eins geschmolzen sein.

Das Sinnbild des Spiegels, in welchem sich das gottliche ein widerspiegelt,
und das Sinnbild des Schattens des gottlichen Seins ist aucdwschon bei Plato
zu finden ... Bei Plutarch, Philo (Mensch — eixdv, Abbild des Logos). Bei
Plotin, Proklus kommt dies Sinnbild ebenfalls vor. Bei den Kirchenvitern ist
es (schon wegen des I1. Korintherbriefes) verbreitet. Bei Gregor von Nyssa
kehrt die Seele ,zu sich selbst wieder zuriick, sieht sich selbst genau, wie sie
ithrer Natur nach beschaffen ist, und schaut wie in einem Spiegel und Bilde
durch ihre eigene Schénheit auf das Urbild“. In den ,Areopagitica“ ist der
Spiegel das Sinnbild nicht nur des menschlichen Seins, sondern auch des Seins
der Engel. In der Mystik des Mittelalters kehrt das Sinnbild wieder — bei
Mechtild, Hugo von St. Victor, Eckhart, Tauler, Suso; in der Neuzeit — bei
Arnd (.reiner Spiegel ... menschliche Seele“), bei Bshme, Comenius, bei
Angelus Silesius und noch bei Leibniz.

Die Seele ist ein Stiick Eisen, angezogen vom Magneten Gott. Ein dhn-
liches Sinnbild gebraucht schon Plato als Symbol der dichterischen Begeiste-
rung. Bei Clemens von Alexandrien ist ein jedes Ding ein Glied der Kette
aller Dinge, die einander die ,magnetische Kraft“ Gottes weitergeben. Das-
selbe Bild gebraucht Tauler: ,Gerade wie der Magnetstein das Eisen nach sich
zieht, so zieht der liebreiche Christus alle Herzen nach sich, die je von ihm
beriihrt wurden“. Und Suso betet zu Christus: ,ziehe mich durch Lust und
durch Leid von aller dieser Welt zu dir an dein Kreuz“. Auch bei Comenius

137



treffen wir dasselbe Sinnbild: ,Die Zeiger des Kompasses, wenn sie mit
einem Magnet beriihrt werden, wenden sich alle zu einer und derselben
Seite. So auch die Herzen, die mit dem Geist der Liebe angehaucht sind,
wenden sich alle zu einer und derselben Seite“. Angelus Silesius singt:

Gott, der ist ein Magnet, mein Herz, das ist der Stahl,
es kehrt sich stets nach ihm, wenn er’s beriihrt einmal.

Mein Herz, weil es stets in Gott gezogen steht
und ihn hernieder zieht, ist Eisen und Magnet.

Die Lieb ist ein Magnet, sie ziehet mich in Gott.

Das menschliche Herz ist eine im duferen Menschen verborgene Perle schon
bei Clemens, bei Makarius dem Agypter und in der neueren Zeit etwa bei
Frandck, Weigel, BShme, Comenius und noch bei J. M. Hahn und Baader.

Originell scheint der Gebrauch des Sinnbildes des Narzissus bei Skovoro-
da; wie es scheint, ist dieses Sinnbild nur noch bei Plotin belegt. Sonst er-
scheint Narzissus immer als das Sinnbild des Egoismus, der ,Philautia“
(Angelus Silesius).

Das Sinnbild des Hirsches stammt aus der Schrift. Man findet es auch bei
Angelus Silesius:

Der Hirsch, der liuft und sucht ein kiihles Briinnelein,
damit sein Herz erquickt und ruhig mége sein.

Die Seele, die Gott liebt, die eilet zu den Bronnen,
aus dem die siisse Bach des Lebens kommt geronnen.

Auch in den Emblemensammlungen kommt dieses Symbol mehrfach vor:
etwa in der interessanten Zusammenstellung, die Mme de Guyon benutzt
hat. Und selbst die seltsame Vorstellung, dafl ein Hirsch Schlangen ver-
schluckt, die sich bei Skovoroda widerspiegelt, ist nicht nur in den mittel-
alterlichen ,Physiologen“ zu findes¥, sondern auch in der emblematischen
Literatur der Neuzeit.

Interessant ist es auch festzustellen, dafl im Buche Sandaeus’ ,Pro
theologia mystica clavis ...“ (K&ln, 1640) mehrere dieser Sinnbilder anzu-
treffen sind. ,Quemadmodum ignis non desinit agere in lignum... donec
illum totum consumendo in se convertit haud secus ignis hic amoris divini
animam ... penitus absumit et in Deum consumendo transformit® oder
»Huius (der mystischen Vereinigung mit Gott) enim magnes est symbolum.
Virtute et affricatione magnetis ita temperatur ferrum ut polum aspiciat
... At proprietatem hanc coniunctio cum magnete in ferro causat. Quid
mirum Divinitatem magis occulta vi et efficatia tangentem animam cui est
coniuncta proprietatem illi suam inserere.“

Ebenso sind mehrere dieser Symbole in die moderne Dichtung iibergegan-
gen. Bei Rilke begegnet uns eine Reihe der oben besprochenen Sinnbilder:

Ich bin dein (Gottes) Krug — — —
Ich — — aber will dich sammeln
in ein Gefiss, das dich erfreut.

138



Menschen und Dinge seien

— — die Gewinder, welche ganz allein
nicht stehen kénnen, und sich sinkend schmiegen.

Die Zeit und das zeitliche Sein sind

— — —das glinzende Gewand,

das Gott verworfen hat. .. .

Wir sind nur die Schale und das Blatt...

Ich will dich immer spiegeln in ganzer Gestalt. ..

15. Der Abgrund

Hier kimpft mit Gott der Teufel, und
das Feld des Kampfes sind die Men-
schenherzen.
Dostoevskij
Die Tiefe des Herzens wird auch als ,Abgrund“ bezeichnet. Darin kommt
eine Auffassung zum Ausdruck, mit der Skovoroda allen spiteren Lehren
vom ,Unbewufiten“ oder ,Unterbewuflten sehr nﬂekommt. Seine Lehre
unterscheidet sich freilich von den spiteren Lehren“deutlich dadurch, dafl
dieser Abgrund nicht als eine dunkle Tiefe angesehen wird, als die Quelle des
Abnormen und Bésen. Der Abgrund der Seele ist viclmehr doppelseitig: gut
und bése, licht und dunkel. Man kann vielleicht von zwei Abgriinden der
Seele sprechen und den einen als Unterbewufitsein (den dgnklen Abgrund),
den anderen als Uberbewufitsein (den lichten Abgrund) bezeidhnen.

Das Herz ist ,bodenloser Abgrund“, ,seelischer Abgrund“, ,bodenloser
Abgrund des Gedankens“. ,,Der Geist des Menschen ist ein Abgrund, breiter
als alle Gewiisser und Himmel“, der ,selige Abgrund“. ,Der Herzensab-
grund ist Kopf und Quelle aller Taten und der ganzen Welt.“

Die Bezeichnungen, die auf die Helle und auf die géttliche Macht der
Seelentiefe hinweisen sollen, haben wir teilweise schon im Kapitel vom
Herzen angefiihrt. Nicht selten wird aber auch vom ,bésen Abgrund“ der
Seele gesprochen; im Herzen liege ein ,finsterer Abgrund®, der, bevor er den
»gottlichen Funken“ aufgenommen hat, ,die bose Tiefe“ ist. Wenn dieser
Abgrund vom Teufel, vom ,Schlangenhaupt“ bewohnt wird, ist er diese
#bose Tiefe“. Der Teufel ,beobachtet, bewacht, liebt und beherrscht die
Finsternis“. Man kann dort eine ,Unmenge“ von ,unreinen Geistern,
schwarzen Raben“, ,Geistern der irdischen Bosheit, die im finsteren und
grenzenlosen Abgrund unserer Seele wie in der weiten Luft[sphire] hin-
und herwandeln, sehen. Das ist die ,anfanggebirende Finsternis“, die den
Menschen ,unmenschlich durch die leeren Auferlichkeiten dieses Weges
[durch die Welt] umhertreibt“.

»Das Herz jedes Menschen ist ein grenzenloser Abgrund. — — — Wenn
dieser Abgrund dunkel ist, — — — so ist er die Hélle, d. h. ein Gefingnis,

139



und ist wie mit Nachtvigeln mit finsteren Triumen angefiillt. Der Nacht-
adler, der Kaiser und Vater aller anderen [Vigel], ist der Satan. Die leeren
Triume sind die bosen Geister, und die bosen Geister sind die bésen Gedan-
ken, das heiflt die fleischlichen Gedanken, die die Welt beherrschen — — —
Die irdischen Geister der Bosheit — das sind die Triume des leiblichen,
viehischen und tierischen Herzens.“ ,Nacht, Finsternis, Dunkelheit, Triume
Gespenster, Ungeheuer, all diese héllischen Seen sind die Verbiindeten deines
Abgrunds. Der Wille des Fleisches, das Herz der Welt, der Geist der Hélle,
der Gott des Bauches und seiner Wollust und das unreine Herz — das alles
ist ein und dasselbe. Das ist der Archisatan, der unreine Herzensabgrund,
der im Augenblick unzihlige Legionen von Geistern und Unmengen von
Gedankentriumen allen zur Qual gebiert.“ ,Geist des Weltmeeres“ — ist
»das fleischliche Herz, Vater der Liige, Satan“. Der ,dunkle Abgrund eines
hollischen Herzens“ ist finster, bis ihn das Licht von oben ,erleuchtet®; iiber
dem dunklen Abgrund soll das (lichte) Herz ,aufgehen®. Diese Erleuchtung
des dunklen Seelenabgrundes ist der Sieg Gottes im Kampfe mit dem Teufel,
ist die Urentscheidung, die der Finsternis den Untergang bereitet.

Die Abgriindigkeit des Herzens ist seine Unersittlichkeit. Wie der finstere
Herzensabgrund, so liflt sich auch der lichte mit der ganzen Welt nicht
sittigen. Das erhebt den Menschen iiber die ganze Welt. Die Unruhe des
finsteren Abgrundes und der ,ungehinderte freie Flug“ des lichten Geistes
sind die dynamischen Ausdrucksformen dieser Unersittlichkeit. Das Herz
»brennt, raucht, diinstet, kocht, brodelt, schiumt ...“ fortwihrend. Immer
in einer die Unendlichkeit intendierenden Bewegung zu sein: das ist das
Wesen der menschlichen Seele.

»Jeder hat seine eigenen Gedanken und schrankenlosen Bestrebungen, die
sich wie ein Blitz iiber unermeflliche Entfernungen zerstreuen; [diese Ge-
danken] sind durch keinen Raun®zu fassen, durch keine Zeit zu beruhigen,
sind nur Gott bekannt.“ Skovoroda unterstreicht ausdriicklich, daf} auch bei
denjenigen, die ihr lichtes Herz ,verloren haben®, dieses Tendieren zur
Unendlichkeit bestehen bleibt und nur eine andere Ausdrucksform annimmt,
indem es sich auf die Unendlichkeit des Bosen, des Weltlichen richtet. ,,Auch
bei ihnen (die das Herz verloren haben) vermehren sich und zerfliefen die
Gedanken. Was bilden sie sich nicht ein? Was umfassen sie nicht? Die ganze
Welt vermag nidcht, sie in sich zu fassen. Nichts geniigt ihnen. Sie verzehren,
verschlucken eines nach dem anderen und finden doch keine Sittigung. Ist
denn nicht auch ihr Herz ein bodenloser Abgrund?“ ,Sehr weit“ ist der
Mensch — ,er fliegt von einem Ort zum anderen, sieht alles, versteht
alles ...«

»Die Kinder der Schlange lieben die Erde, sie aber ist Ferse und Fufi-
gestell Gottes und Schatten. Darum kénnen sie nimmer satt werden®.
»Ein Maler aus der alten Zeit hat auf einer Wand die Beeren so lebenswahr
gemalt, daf Vogelchen, die von Natur ein scharfes Auge haben, trotzdem
gegen die Wand flogen, da sie (die gemalten Beeren) fiir wirkliche Beeren

140



hielten. Darum schlucken solche Herzen [alles] und kénnen nicht satt wer-
den! Zeige mir einen solchen Staubliebhaber, der Zufriedenheit in seiner
Seele hitte. Die Liebe zum Staub ist die Mutter des Hungers, und die Toch-
ter dieses Vaters (sic!) ist der Tod. Was fiir Bewegungen haben denn solche
Herzen? sie bewegen sich nur, um sich zu beunruhigen. Hast du in den
groflen Girten die groflen runden, laubenihnlichen Vogelkifige gesehen?
— — — Sie sind von Eisengittern umgeben. Viele Vogelchen — Zeisige, Stieg-
litze — werfen sich dort hin und her, schlagen [gegen das Gitter], finden
aber keinen Ausweg. Das ist ein genaues Gleichnis fiir die Herzen, — — —
die sich nach verschiedenen Seiten blitzschnell hin und herwerfen. Sie wer-
fen sich hin und her und quilen sich, da sie in Mauern eingesperrt sind. Was
ist so eng und schmal wie der Schein? Darum heifit er auch die Hohle®st es
denn schwer, durch das Netz in die Freiheit des Geistes hindurchzufliegen?
Aber wie kann man dorthin fliegen, was man nicht fiir seiend hilt? — — —
Wir haben uns von Kindheit an auf der Erde verirrt, haben uns mit ihr ver-
fangen. Wer rettet uns vor ihr? Wird unser Herz wie die Vogel aus ihren
Netzen herausfliegen? Ach! Es wird nicht mehr herausfliegen kénnen, da
thr Herz zu unserm Herzen geworden ist.“ ,Unser Begehren ist das nie
erloschende Feuer, das Tag und Nacht brennt. Das Holz — das ist alles, was
wir begehren. Dieser Herd und dieser Abgrund ¥nd die feurigen Kohlen,
die den Rauch bis zum Himmel aufsteigen lassen und die stindig bis zum
Abgrund reichende feurige Wellen ausspeien, die selbst die Weite der Mee-
restiefen und aller Himmel haben.“

Die stindige Bewegung ist die Seinsform des mensghlichen Abgrundes.
Der ,unendliche Abgrund des Gedankens® ruht nie, ,,wiegas Feuer und der
Fluf“. ,Sein stetiges Streben ist das Begehren. Feuer erléscht, ein Flufl
kommt zum Stillstand, der unmaterielle und unelementare Gedanke aber
— — — kann seine Bewegung nicht einen Augenblick lang zum Stehen brin-
gen und setzt das blitzartige Streben seines Fluges durch grenzenlose Ewig-
keiten, durch unendliche Millionen hindurch fort — — Er sucht seine Siifle
und seine Ruhe; seine Ruhe ist aber nicht im Stillstehen und im Sich-Aus-
strecken, wie [die Ruhe] eines toten Leibes — — seiner lebendigen Natur
ist das zuwider und fremd —; im Gegenteil: er sucht wie auf einer Wande-
rung seine Verwandtschaft in den toten Elementen, und da er durch gemeine
Unterhaltungen seinen Durst nicht zu loschen vermag, sondern ihn nur ver-
groflert, hebt er sich um so reiflender empor aus der sklavischen materiellen
Natur zu seinem heimatlichen und anfanglosen Anfang, um in seinem Feuer
und im Lichte des geheimen Sehens sich von der materiellen Erde und vom
irdischen Leibe zu reinigen. Das heifit: in den Raum Gottes eintreten, von
aller Verginglichkeit sich befreien, sich ganz freies Streben und ungehinderte
Bewegung ermdglichen, indem er aus den engen materiellen Grenzen in die
Freiheit des Geistes hinausfliegt.“ ,Die Seele ist ein mobile perpetuum, un-
unterbrochene Beweglichkeit.“

Diese ununterbrochene Beweglichkeit, dieses Streben und diese Unruhe

141



haben einen stindigen, unbeweglichen Richtungspunkt, eine bestindige Ten-
denz: zum Ewigen, zum Géttlichen, zum Wahrhaft-Seienden hin. Wer diese
Unersittlichkeit mit etwas anderem als mit der Ewigkeit stillen will, der
»will mit einer Handvoll Sand den Abgrund des Ozeans verschiitten und
mit einem Tropfen das Feuerreich erquicken — — Der Geist des Menschen ist
ein Abgrund, breiter denn alle Gewisser und Himmel. Du wirst ithn mit all
dem nicht sittigen konnen, womit diese Welt die Seele an sich fesseln
kann.“ Das Objekt des Seelenstrebens ist wesensgemifl unendlich — denn
die Befriedigung des auf das Endliche gerichteten Strebens erweckt nur
»Sehnsucht“, ,Langeweile®, ,Betriibnis“. ,Die ganze Kreatur sittigt nicht.“
Den Seelenabgrund sittigt nur der géttliche Abgrund.

Die ,, Abgriindigkeit“ der Seele ist auch ein immer wiederkehrendes The-
ma der mystischen Literatur. Im Anschlufl an das Psalterwort ,abyssus
abyssum invocat“ spricht Augustinus von dem ,Abgrund des menschlichen
Bewuf3tseins“, und das Wort kehrt im Mittelalter wieder. Bei Eckhart fillt
der gottliche Grund mit dem ,Grund“ der menschlichen Seele zusammen,
man erreicht Gottes ,Grund®, indem man sich in den Grund der eigenen
Seele vertieft; wird die Tiefe Gottes als ,Abgrund“ bezeichnet, so ist ,der
Abgrund des Herzens“ ebenso ,grundlos“. — ,Der geschaffene Abgrund*,
»der verborgene Abgrund“ der menschlichen Seele — lesen wir bei Tauler.
Bei thm, wie auch bei Suso, wird das Wort sehr oft gebraucht! ,Den Grund
der Seele vermdgen“ nach Tauler ,alle Kreaturen nicht zu erfiillen oder zu
ergriinden; sie kdnnen ihm nicht geniigen noch ihn befriedigen, niemand ver-
mag es als nur Gott mit all seiner Unermefllichkeit. In diesen Abgrund
gehort allein der gottliche Abgrund: Abyssus abyssum invocat.“ Suso spricht
von der ,tiefen Abgriindigkeit aller Kreaturen“, wie iiberhaupt der ,Ab-
grund“ sein Lieblingswort ist. Auch bei Jakob Bshme kommt das Wort oft
vor. Czepko dichtet vom ,,unermefllichen Abgrund“ der Seele. Und bei An-
gelus Silesius:

Der Abgrund meines Geistes ruft immer mit Geschrei

den Abgrund Gottes an: sag welcher tiefer sei?
Audh die eigentiimliche Weite der Seele wird oftmals geschildert: fiir Eck-
hart ,ist das geringste Vermdgen, das es in meiner Seele gibt, weiter als der
weite Himmel®, fiir Arnd ,kann die Seele nichts sittigen als Gott* und fiir
Angelus Silesius:

Wie geizig ist das Herz, wenn tausend Welten wiren,
es wiirde sie gesamt und mehr dazu begehren.

Die Weite des Menschen ist nicht zu beschreiben.

Die Welt ist mir zu eng, der Himmel ist zu klein:
was wird doch noch ein Raum fiir meine Seele sein?

Die ,ununterbrochene Bewegung“ als Wesen des Seelenlebens fiihrt bis zu
Plato hin, bei dem sie das Hauptthema des Unsterblichkeitsbeweises ist.
Dann ging dieses Thema in die christliche Philosophie iiber: die ,Areo-

142



pagitica® sind voll von solchen Motiven. Fiir Antonius den Groflen ist ,die
Seele die ewige Bewegung®. Das Wesen der Seele ist ,motus per se“ fiir
Cusanus. Und Angelus Silesius besingt die ,ungehinderte Bewegung® der
seligen Seelen:

Die Kron ist die Geschwindigkeit

der hodhst geschickten Glieder,

durch die ich flugs kann weit und breit

nach Wunsch seyn hin und wieder;

wo ich nur wil, da bin ich bald

im Augenblick ohn Aufenthalt.

Sie sind subtiler als die Luft
die Berge zu durchdringen,
sie gehn durch Steine, Maur und Gruft,
nichts hilt, noch kann sie zwingen.
Sie konnen wie mit einem Ball
mit Sonn und Monde spielen;
die Erde hindrehn iiberall
kann sie nicht einst vervielen.

Sie sind so hurtig und geschwind,
unzihlig und behende,
sie konnen sein eh als der Wind
in allen Ort und Ende.
Sie sind in einem Augenblick
wo sie nur hingedenken,
und konnen gleich so stradks zuriick,
sollts tausend Meiln sein lenken.
Und auch bei den Romantikern wieder (und schon l" den ,Priromanti-
kern“) und im deutschen Idealismus erklingen dieselben®otive. Die Seele
als reine Aktivitit, das Wunder der Unermeflichkeit des Geistes, die unein-
geschrinkte Freiheit des Geistes, auch nicht zuletzt die unerschopfliche Tiefe
und der Reichtum der Phantasie und die dunklen Tiefen des Unbewuflten
wurden wieder mit groflem Nachdruck hervorgehoben. Auch bei den ukrai-
nischen Romantikern spielen diese Motive mit, die aber — wie gesagt — in
keinem genetischen Zusammenhang mit Skovoroda stehen.

16. Mikrokosmos

Der Mensdh ist ein ,Mikrokosmos®. Denn in seinem doppelten Wesen spie-
gelt sich die ganze Welt wider. Diese wirklich ,uralte* Mikrokosmoslehre
scheint Skovoroda so selbstverstindlich zu sein, dafl er ihrer Darstellung nur
sehr wenig Platz einriumt.

»Ich weifl und glaube, daf es alles, was es in der grofen Welt gibt, auch in
der kleinen gibt, und da dasselbe wie in der groflen auch in der kleinen
mdglich ist, infolge der Ubereinstimmung beider und der Einheit des alle
Erfiillung erfiillenden Geistes* — so faflt Kovalinskyj diese Lehre zu-
sammen.

143



Skovoroda schliefit sich damit wirklich einer ,uralten“ Tradition an, die
sehr oft im Zusammenhange mit einer mystischen Weltanschauung auftrat.
Die Lehre vom ,Mikrokosmos“ ist mit mannigfaltigen metaphysischen und
mystischen Motiven verbunden. Bei Skovoroda treffen wir, wenn auch
keinesfalls alle, so doch mindestens einige dieser wesentlichen Motive.

Sehen wir uns die Tradition der Mikrokosmoslehre etwas niher an.

Die bei Plato und Aristoteles angedeuteten Elemente der Mikrokosmos-
lehre werden bei Philo mehrfach und mit voller Klarheit ausgesprochen —
der Mensch sei die kleine Welt, der kleine Himmel; nicht immer entschieden
und nicht immer klar auch von den Kirchenvitern: wir finden den Gedan-
ken bei Clemens, Origenes, Basilius, Gregor von Nazianz, Gregor von
Nyssa. Meist wird der Gedanke aber eingeschrinkt, vor allem wird meist
nur die physische Natur des Menschen darunter begriffen, denn die Seele des
Menschen (oder der Mensch qua Mensch) ist doch nach christlicher Lehre als
Bild Gottes geschaffen. Deshalb erhielt diese Mikrokosmoslehre, die das
Denken des Mittelalters auf verschiedenen Wegen beeinflufite, iiberhaupt nur
beschrinkte Bedeutung. Hie und da aber finden wir diesen Begriff (bei Eriu-
gena, Bernhard von Chartres, Hugo de St. Victor, Alanus ab insulis, Hilde-
gard von Bingen) und sogar bei Bonaventura: ,Votandum igitur quod iste
mundus, qui dicitur macrocosmus, intrat in animam nostram quae dicitur
minor mundus“, ,homo, qui dicitur minor mundus habet, quinque sensus
quasi quinque portas, per quas intrat cognitio omnium quae sunt in mundo
sensibili in animam ipsius“. Und bei Eckhart ist ,die Seele das All“. Eine
anonyme Schrift aus dem Kreise Eckharts faflt den Gedanken des Mikro-
kosmos so zusammen: ,Alles, was erschaffen ist, es sei geistig oder leiblich,
ist im Menschen vereint, so dafl er Gleiches mit allen Kreaturen hat. Er hat
das Sein mit den Sternen und das Wachsen mit den Biumen gemeinsam und
die dufleren fiinf Sinne mit def Tieren und ist auch den Engeln gleich in
seiner geistigen Natur. Was alle Kreaturen in sich haben, das ist im Men-
schen ausgebildet — — — —“. Jedenfalls gelangt die Mikrokosmoslehre erst
in der Renaissance-Zeit zur Bliite zugleich mit der Entfaltung der Lehren
von den ,Entsprechungen“ zwischen allen Teilen des Weltalls und der auf
ihnen fuflenden Astrologie und Magie ... Sie findet sich bei beinahe allen
typischen Vertretern der Renaissance — von Marsilio Ficino und Agrippa
von Nettesheim bis zu Bruno, Fludd und Paracelsus! ,Im Menschen sind
Sonne und Mond und alle Planeten und alle Sterne und das ganze Chaos“
(Paracelsus).

Aus der Philosophie der Renaissance stammt die Mikrokosmos-Lehre
der deutschen Mystiker der Neuzeit. Fiir Weigel gilt: ,Wie nun ein Sohn
seinem Vater gleich ist/ also auch der Mensch der groflen Welt/ mit aller
Natur/ Art vnd Eygenschafft/ als die grofle Welt ist zweyfach/ sichtbar/
vnnd greifflich/vnsichtbar vnd vngreifflich/ Also ist auch der Mensche zwey-
fach/ sichtbar/ greifflich/ vnnd vnsichtbar/ vngreifflich/ Die grofie Welt hat
alle Geschdpff in jhm/ der Mensch hat auch alle Geschopff in jhm/ Darumb

144



heisset er auch Microcosmus, Griechisch/ Paruus mundus, auff Lateinisch/ Die
kleine Welt/ auff Deutsch“. ,Dann alles was in der groflen Welt ist/ das ist
auch alles in mir Geistlich“. Ebenso sagt auch Bohme vom Menschen: ,Es ist
Himmel/ Erde/ Steine und Elemente alles im Menschen/ darzu die Drey-
Zahl der Gottheit/ und kan nichts genant werden/ das nicht im Menschen
wire. Es sind alle Creaturen im Menschen . ..“ Manchmal nennt Béhme, so
wie es friiher die Kirchenviter taten, den Menschen ,Mikrotheos“. Die
Mikrokosmoslehre finden wir auch bei Comenius. Ja, man trifft sie iiberall
dort, wo man die Lehre von den ,drei Biichern“ findet. Bei Angelus Silesius
gibt es mindestens Anspielungen auf die Mikrokosmoslehre:

Der Mensdh ist alle Ding...

Du in Dir haltest Gott und alle Ding umfangen.

Mensdh, alles, was Du willst, ist schon zuvor in Dir.
Zur Mikrokosmoslehre bekennen sich auch Oetinger und Hahn. Skovoroda
spricht nun die Mikrokosmoslehre in einer allgemeinen Form aus, hebt aber
gelegentlich auch verschiedene Einzelmotive dieser Lehre besonders hervor.

Die Strukturiibereinstimmung zwischen der groflen und der kleinen Welt
ist fiir Skovoroda nur ein Einzelfall der allgemeingg Ubereinstimmung zwi-
schen den verschiedenen Seinssphiren: nicht nur déf Mensch ist eine ,kleine
Welt“, sondern — wie wir vorhin schon gesagt haben — auch die Bibel. Eine
weitgehende Ubereinstimmung besteht zwischen dem menschlichen und dem
gbttlichen Wesen. Die Christologie liflt sich auf die Weltlehre iibertragen.
Ebenso zeigt auch die Anthropologie eine vielseitige Usereinstimmung mit
der Kosmologie. Die Lehre vom Mikrokosmos ist nur an Ausschnitt aus
dieser allgemeinen Weltauffassung Skovorodas. Diese Weltauffassung ist
iibrigens die wichtigste Voraussetzung des ,,Symbolismus®, der vielleicht als
der Grundzug der Philosophie Skovorodas zu gelten hat.

»Der Mensch ist eine kleine Welt.“ ,Der Mensch ist ein kleines Welt-
chen.“ ,Es gibt drei Welten — — — Die erste ist die allgemeine oder bewohn-
bare Welt, wo alles Geborene haust — — — Die beiden anderen sind kleine
und Teil-Welten. Die erste ist ein Mikrokosmos, d. h. Weltchen, Weltlein
oder der Mensch“, die zweite ist die Bibel. Im Gegensatz zu den Spekula-
tionen der Renaissance-Zeit und des 17. Jahrhunderts, wo man im Men-
schen alle Elemente, alle den einzelnen Teilen der groflen Welt analoge
Strukturen aufgefunden zu haben glaubte, wird der Vergleich nicht ein-
gehender ausgefiihrt. Nur zuweilen finden wir Einzelbemerkungen etwa
folgender Art: der Herzensgrund sei ,die Luft, die die Planeten trigt“ —
ein offensichtlicher Anklang an die astrologische Mikrokosmoslehre. Im
Gegensatz zu der naturphilosophischen Art der Renaissance und des Barodk
ist die Mikrokosmoslehre Skovorodas ausgesprochen ethisch-religids gefirbt.
Metaphysisch wird der Mikrokosmosgedanke bei ihm eigentlich gar nicht
gewertet. Er ist vielmehr der Ubergang von der ,Metaphysik“ zur Ethik
und ,Erkenntnistheorie®.

145



Der Mensch ist der zentrale Punkt der Welt. ,Zentral“ ist der Mensch in
einem besonderen Sinne. Alles ,erfiillt sich“ im Menschen. ,,Was es auch sein
mag: Sache, Tat und Wort — alles das ist Leere, wenn es nicht seine Ver-
wirklichung im Menschen selbst findet. Ist denn nicht jeder Atem und die
ganze Kreatur in dem Bilde der heiligen Bibel dargestellt? Der Himmel, die
Erde, das Meer und alles, was sie fiillt. Aber dieses vielgestaltige Fleisch,
diese ganze unermeflliche Unzihligkeit und aller Schein flieflen im Menschen
zusammen, werden im Menschen verzehrt und verbergen sich in ihrem Sa-
men wie der grofite Baum, der mit der Zeit alt, gebrechlich wird und im
Samen wie im kleinsten Punkte samt seinen Asten, seinem Laub und seinen
Friichten verschwindet. Alles, was dort (in der Bibel, die doch eine ,kleine
Welt“ sui generis ist, die symbolische Welt) genannt wird, mufl unbedingt
bis zum letzten Strich, bis zum kleinsten Punkt im Menschen selbst zur
Erfilllung kommen.“ In der Bibel ist die ganze Welt ,genannt“, d. h. im
Wort symbolisch gegeben, im Menschen aber kommt diese ganze Welt noch-
mals zur Abbildung: ,Der Mensch ist Zentrum und Ende aller Zeremonien,
aller Knoten, aller geheimen Bildersiegel, aller Linder und aller Zeiten.*

Nur eine Folgerung aus dieser Lehre wiederholt Skovoroda immer und
immer wieder von neuem: ,Erkenne dich selbst!“, ,hore dir sclbst zu!“,
~gehe in dich selbst hinein!“, ,kehre zu dir selbst zuriick!* ... Denn die
Selbsterkenntnis ist ja notwendigerweise Gotteserkenntnis, aber zugleich
auch Erkenntnis der Bibel und Erkenntnis der ,bewohnbaren Welt“. — Das
ist das Hauptthema des ersten Dialogs Skovorodas, seines ,Narzissus“. Die-
sem Dialog liegt cin Bild aus der ,uralten igyptischen Theologie“ zu-
grunde. ,Die alten Agypter, Hebrier und Hellenen haben dieses Wort
geehrt.“ Skovoroda stellt aus der Bibel eine ,Symphonie“ zusammen iiber
die Worte ,hore dir selbst zu“. ,In der gottlichen Finsternis der Mosaischen
Schriften befindet sich fast zwanzig Mal [der Ausdruck] ,hore dir selbst
zu‘ und der Schliissel zu allen [diesen Stellen] ist — ,erkenne dich selbst*.“
Aber auch in den Evangelien kehrt dieser Spruch wieder — ,gehe wieder
heim*.

»Wenn wir Himmel, Erde und Meer messen wollen, miissen wir erst uns
selbst — — — mit unserm eigenen Mafl gemessen haben. Wenn wir aber
unser in uns selbst liegendes Maf nicht finden, womit kdnnen wir dann
messen?“ ,,Du sollst nur eines erstreben —, ,erkenne dich selbst‘. Wie kannst
du ein Platz fiir Gott werden, wenn du seine unvergingliche Stimme nicht
horst? Wie kannst du sie horen, wenn du Gott nicht erkannt hast? Wie
kannst du ihn erkennen, wenn du ihn nicht gefunden hast?> Wie kannst du
ihn finden, wenn du dich selbst nicht erkannt hast?“ ,Du wirst niemals
einen vom Geschlechte Gottes erkennen, wenn du nicht vorher dich selbst
erkannt hast.“ ,Das allein notwendige Wort ist: erkenne dich selbst.“ ,Es
gibt nichts Niitzlicheres und Erhabneres, als sich selbst zu erkennen.“

Gotteserkenntnis ist unmdglich, wenn man ,sich selbst nicht erkannt hat
— — — Man sucht sie aber auflerhalb seiner selbst!“ ,Sich selbst erkennen®

146



wird zu einem religiosen Gebot — — ,Wenn du dich selbst erkennen wiir-
dest, so wiirdest du Gottes und Gott wiirde dein sein“ — und wie wir noch
sehen werden, bezeichnet dieser Ausdruck nichts anderes als die mystische
Einung mit Gott. Das sagt aber anderswo Skovoroda selbst: Wenn ein
Mensch ,sich selbst erkennt®, wenn er ,in sein Inneres eindringt“ ..., so
wird er ,bis zum Sehen Gottes gelangen“. ,Erkenne zuerst dich selbst.
Wandere nicht zwischen den Planeten und zwischen den Sternen. Kehre
heim. Dort ist der Vater.“ ,Gliicklich sein, — das heifit sich selbst finden.
— — — Alles habt ihr und alles kennt ihr, nur euch selbst finden kénnt und
wollt ihr nicht.“ Doch damit kommen wir bereits zur Ethik Skovorodas.

Skovoroda ist keinesfalls das letzte Glied in der Geschichte der Mikrokos-
moslehre: sie tritt im 19. Jahrhundert wieder auf und wird vielleicht $erade
in unserer Gegenwart wieder aktuell.

Zunidhst tritt die Mikrokosmoslehre bei den Romantikern auf: bei Nova-
lis, bei Baader. Der Mensch sei ,Auszug, Extrakt der Welt um ihn, Mikro-
kosmos®“, ,Zentrum, Extrakt, Ideal, Brennpunkt des ganzen sinnlichen Uni-
versums®, ,die Welt aufler ihm als disjecti membra poetae vereine sich in
ihm als Mikrokosmos in schonstem Einklang“. Selbst bei den Dichtern der
Romantik klingen gelegentlich die Motive der Milgl%Pkosmos-Lehre an:

Und nun klingen all die hellen
Sternensphiren meiner Seele,
deren Takt ein Gott mir zihle.
Alle Sonnen meines Herzens,
die Planeten meiner Lust,

die Kometen meines Schmerzens
klingen hoch in meiner Brust.

Bei den Romantikern erklingen dabei aber gleichzeitig schon neue Motive:
diejenigen der Transzendentalphilosophie und vor allem die Lehre von der
Einbildungskraft, die ja auch im deutschen Idealismus eine zentrale Stelle
einnimmt. Eigentiimlicherweise klingen aber diese Motive an die Mikrokos-
moslehre in einer neuen , Transposition“ an, ja man kann sagen, die Mikro-
kosmos-Lehre wird in der Romantik und vor allem im deutschen Idealismus
auf eine neue hdhere Ebene gehoben. So lebt diese uralte Lehre in der neuen
Gestalt weiter bis in unsere Gegenwart hinein (Husserls ,Ich-All“!).

Mit ihr ist auch der Gedanke verbunden, die Erkenntnis der Welt sei nur
Selbsterkenntnis: ist doch ,Erkenne dich selbst!“ — der Lieblingsausspruch
Skovorodas. Skovoroda selbst fiihrt diese These auf Sokrates und auf die
»uralte heidnische Theologie* zuriick. Es ist fiir uns von Interesse, dafl diese
These in einer der Skovorodinischen verwandten Form ebenfalls von Philo,
von den Kirchenvitern und von den deutschen Mystikern vertreten wird.
»Sich selbst erkennen“ — dieses Gebot liest Philo aus der Bibel heraus. Basi-
lius schreibt Homilien iiber den biblischen Ausspruch ,Hore dir selbst zu!“
Freilich liegt dabei auch der Gedanke (der auch bei Skovoroda eine Rolle
spielt) zugrunde, dafl Selbsterkenntnis moralisch besser und ,niitzlicher”

147



sei als Erkenntnis der ,iufleren“ materiellen Welt. Fiir Bernhard ist ,Er-
kenne dich selbst!“ der Anfang der Erkenntnis Gottes. Und nach Bonaven-
tura liest der Mensch in sich selbst ein ,liber scriptus intus“.

Dieser Gedanke taucht bei den deutschen Mystikern von neuem auf und
wird auch wieder an die Mikrokosmos-Lehre angekniipft. So bei Edchart:
»Lieber Mensch, lerne dich selber erkennen, das ist dir besser, als ob du aller
Kreaturen Krifte erkennest!“ ,Niemand vermag Gott zu erkennen, der sich
nicht vorerst selbst erkennt.“ Dasselbe sagt Tauler, wenn er ausruft: ,Kehrt
euch zu euch selbst . . ., ,Kehre dich in dich selbst“. ,Richte deinen Blidk auf
dich selbst“ — rit die ,Imitatio Christi“. Und der Verfasser der ,Deutschen
Theologie“ schreibt: ,Mensch, erkenne dich selbst!“ — ,so du dich selber
recht erkennest so bist du vor Gott besser und 16blicher, denn daf du didh
nicht erkennst, und kinntest den Lauf der Himmel und aller Planeten und
Sterne“. Die Verbindung mit der Naturphilosophie der Renaissance, eine Ver-
bindung, die den Mikrokosmosbegriff zu einem ihrer Zentralbegriffe machte,
brachte auch die Wiederbelebung der Selbsterkenntnisidee in einem neuen
Gewande mit sich. Denken wir nur daran, welche Rolle das ,Erkenne dich
selbst“ bei Paracelsus spielte! Von den Mystikern der Neuzeit macht Valen-
tin Weigel die Selbsterkenntnis geradezu zu einem Leitmotiv seiner Schriften
und betitelt auch eins seiner Werke ,I'NQOI SEAYTON. Nosce te ipsum.
Erkenne dich selbst. Zeiget vnd weiset dahin, dass der Mensch sey ein
Microcosmus, dass grosste Werck Gottes ... Er sey die kleine Welt, vnd
tregt allein in jhme, was da funden wird, in Himmel vnd Erden, vnd auch
dariiber“. ,Dann cognitio, ist in cognoscente, vand nicht in cognito: Iudi-
cium stehet in iudicante, vnnd nicht in iudicato.“ ,Dass alle Biicher geschrie-
ben werden zum Bewehr/ Kundschaft/ Zeugnuss dess Geistes/ oder zur
Lehr/ Erweckung/ Erinnerung/ Ermunterung dess inneren Grundes im Men-
schen/ vnd zum Memorial.“ ,Nichts newes kan ich dich lehren, sondern
nur das jenige das in dir ist, dass du in dir tregst, aber noch nicht gewusst
hast, welches dich verwundern must.“ ,Alle Erkenntnis Gottlicher ding, nit
auss den Biichern genommen werde, sondern aus dem Menschen selbst her-
fliesse.“ ,Diss Buch oder Wort liegt verborgen im Hertzen.“ Bohme ver-
feinert die Fragestellung: ,Es kan ein Mensch von Mutterleibe an/ im
gantzen Lauff seine Zeit in dieser Welt nichts fiirnehmer das ihme niitzlicher
un nétiger sey/ als dieses/ das er sich selbst recht lerne erkennen.“ ,In sich
selber kan man alles finden und sehen/ was in viel tausend Biichern kaum
ist entworfen worden.“ ,Was suchen wir denn lange? Lasset uns nur uns
selber suchen und kennen: Wenn wir uns finden/ so finden wir alles/ wir
diirfen nirgend hinlauffen GOtt zu suchen.” Dasselbe sagt A. von Frandken-
berg. ,Erkenne dich selbst“ — lesen wir auch bei Daniel Czepko.

Wenn du an Gott gedenkst, so horst du ihn in dir.
Wer in sich selber sitzt, der horet Gottes Wort,

schreibt Angelus Silesius . . .

148



Und wihrend die Transzendentalphilosophie den Menschen wieder zur
Selbsterkenntnis aufruft, kehren Vertreter der deutschen Romantik, wie
Schleiermacher (,Im Innern bildet sich das Universum ab, und nur durch
das Innere wird erst das Auflere verstindlich“) oder Baader, auch zu den
Formeln und dem Wort- und Spruchschatz der deutschen Mystiker zuriick:
#Yv@L cEauTov, ,nosce te ipsum, nec te quaesieris extra“. In uns liegt ,das
grofle Arcanum, der von tausend Narren tiglich gesuchte Stein der Weisen,
iiberall, wo wir sind, Gold der Erkenntnis und Giite zu finden, alles, was
uns vorkommt, in dasselbe umzuwandeln, der grofle Zauberschliissel, der uns
alle Abgriinde, in und aufler uns aufschlieft, das midhtige Siegel, das die
fiirchterlichsten Gespenster, die uns immer nachjagen, Unwissenheit und
Gewissensunruh, auf immer von uns bannt und den Feentempel der Wahr-
heit und des inneren Friedens in uns zaubert! Das einzige Kriterium der
Wabhrheit ist innigstes Bewufltsein dessen, was wir fiihlen.“ ,Der Samen
aller Erkenntnis, alles Guten und Bdsen liegt in mir, alles duflere kann diesen
nur entwickeln; Hebammendienste und weiter nichts leisten alle Biicher.“
Wie Skovoroda, spielt Baader mit den letzten Worten auf Sokrates an.

17. Erkenntnis

Zu den auf den ersten Blik wunderlichen — ja beinahe grillenhaften — Sei-
ten der Werke Skovorodas gehoren seine ,erkenntnistheoretischen* Aufle-
rungen. Das symbolische Gewand, in das sie gehiillt sing, 1t uns nur mit
Miihe zum richtigen Sinn dieser recht zahlreichen Stellen d@rchdringen. Und
doch ist die ,Erkenntnislehre“ Skovorodas durchaus traditionell: platonisch-
mystisch und aufs engste mit einem seiner Grundgedanken — mit seinem
»Symbolismus* — verbunden. ,Indem — — — du das Buch dieser sichtbaren
und bdsen Welt liest, hebe deine Herzensaugen in jeder Sache empor zum
Haupt der Sache, zu ihrem Herzen, zu ihrer Quelle, dann wirst du, den
Anfang und den Samen erkennend, ein rechtmifliger Richter jeder Sache
sein, da du das Haupt der Sache und ihr Wesen siehst. Die Wahrheit aber
wird dich von allem Ungliick erlésen.“

Der Gedankengang Skovorodas beruht auf der These, dafl der Sinn alles
Seins — in der Bibel, im Menschen, aber auch in der ,groflen Welt“ unter
einer symbolischen Form verborgen ist. Die symbolische Kruste muf8 besei-
tigt werden, dann erst gelangen wir zum Sinn des Seins. Der Sinn aber, wie
wir eben gesehen haben, liegt ,in uns“ verborgen. Deshalb ist die ,Erkennt-
nislehre“ Skovorodas doppelseitig: einerseits ist sie auf die Negation des
Sinnlichen gerichtet, andererseits fordert sie eine Vertiefung des Menschen
in sich selbst, ein Niedersteigen in den Abgrund der eigenen Seele, damit
man dort das — wie unter einem Schleier — verborgene, verdeckte Sein er-
blicke.

Der erste — der negative — Erkenntnisakt wird in Anlehnung an Philo

149



als ,Kauen“ versinnbildlicht. Dieses Sinnbild hat augenscheinlich die bisheri-
gen Skovoroda-Forscher vollkommen irregefiihrt, so dafl sie diesen ganzen
Fragenkomplex (wahrscheinlich als ,sinnlos“ oder noch schlimmer!) einfach
verschwiegen und gar nicht versucht haben, dieses ,sinnlose“ Symbol ,zu
erkauen“!

~Kaue“, ,zerkaue“, ,zerkauet“, ,zerbeiflet, zerstampft, zerschlagt dieses
Idol, zerreiflet den Lowen-Teufel und findet im Innern die verborgene Nah-
rung und die siile Wabe der Ewigkeit, der unbekannten und geheimen
Wahrheit Gottes“, ,zerkauet gut“, ,mahlet die Nahrung mit den Zihnen“
— wiederholt Skovoroda immer wieder von neuem! Man soll ,die rechte
Wahrheit“ ,suchen und kauen“. Man soll ,,die Schale oder Kruste mit dem
Erraten (Einsicht) durchdringen“. Das Symbol ist nimlich ein ,geheimes
Zeichen®, welches nur ,das Geheime bezeichnet und unsere Vernunft zum
Erraten bringt“, ,den Gedanken zum Zentrum fiihrt“. — Dazu, um dieses
Zentrum zu bezeichnen, sind die Symbole iiberhaupt da. Und symbolisch ist
fiir Skovoroda alles und jedes Sein!

Statt ,Zerkauen“ wird das Erkennen auch als ,Scheidung® bezeichnet,
als ,Scheidung® nimlich der in jedem Sein vereinigten ,zwei Naturen.
~Zerteile!* — ,Zerteilen, zerhadken oder urteilen — das ist dasselbe.“ Man
soll eben in allem Sein ,zweierlei“ sehen, ,zwei Naturen“ finden kénnen —
»die duflere und die innere“. Denn die Erkenntnis entsteht erst aus dieser
»Scheidung zwischen dem Licht und der Finsternis“, — der symbolischen
Konkretheit und dem in ihr verschlossenen Gehalt. ,Scheide zwischen dem
Guten und dem Bosen, zwischen dem Hochwertigen und dem Guten und
_ dem Gemeinen und Bésen.“ Wieder in Anlehnung an Philo wird als Symbol
fiir diese Scheidung der gespaltene Huf gebraucht. ,Der gespaltene Huf ...
folgt der Wahrheit Gottes nach.“ Wie in der Bibel wird ,das Herz“, ,die
Herzenswurzel“, das innere Strdben durch den Fuf} versinnbildlicht. —
Zuweilen tritt zum Symbol der ,Scheidung® noch das Bild der ,Knoten-
Auflésung®, des Erratens hinzu.

Wie bei Philo werden die Wiederkiuer zum Sinnbild der wahren Er-
kenntnis, das darauf hinweist, daf der Mensch ,sein Inneres durchdringen
soll“. ,Das erste Kauen besteht darin, daff man die geschichtliche, zeremo-
nielle, — — — kurz gesagt fleischliche Kruste oder Schale zerkaut — — —
Dann soll man zum zweiten Mal kauen, um den in der unniitzen Nuflschale
verborgenen Geschmack — dhnlich wie einen Kern, der in der Schale geheim
verborgen liegt — zu suchen — —*, damit man ,den Kern der Auferstehung,
den Samen des Wortes und der Weisheit Gottes, die im Schmutz des Flei-
sches und des Blutes vergraben liegt“, finde. — — — ,Das ist die Nahrung
fiir die Vollkommenen, die Judas Zihne haben.“ Denn , welchen Nutzen
hat man davon, zu kauen, ohne Geschmadk zu empfinden?“ Wenn man zum
Essen ,ohne Geschmack und ohne Zihne kommt, so kaut man nur die ein-
fache und bittere Schale®.

Man soll auch die ,Reste“ zerkauen und nicht liegen lassen — ,nicht mit

150



den Fiiflen zertreten“. Gerade in der Bibelinterpretation hilt Skovoroda
jedes Wort fiir sehr wichtig. ,Was ist ein nur einmaliges Kauen?“ Nichts
anderes als ,,nur das Fleisch in uns sehen“. Das zweite Kauen bedeutet aber
osich selbst zerkauen®, d.h. bis zur Wesenserkenntnis des ,Nichtfleisch-
lichen“ in uns durchdringen. Durch die unendliche Fiille der symbolischen
Bedeutungen ist uns eine ,unendliche* Aufgabe gestellt. An einer Legende
versinnbildlicht Skovoroda diesen Gedanken, Es ist die Parabel von dem
wunderbaren Vogel, der sich nie fangen liflt.

»Wenig essen, viel kauen.“ Denn im Innern der menschlichen Seele ist das
Weltall verborgen, denn der Mensch ist ein Mikrokosmos. Das ,,Vielkauen“
kann dazu fithren, daf} ,aus dem kleinen Funken ein Feuer widchst, welches
das ganze Weltall umfingt“. Das Erkennen darf nicht in die Weite, sollern
muf in die Tiefe gehen. ,I8 eine Speise mit Geschmack und du wirst genug
haben.“ ,Zerkaue nur eine ehrbare Ehre und sie erdffnet dir den Eingang
und den Ausgang von vielen Riumen des gottlichen Labyrinthes.* ,Wenn
einer auch nur einen Knoten 18st, so glinzt in ihm das Auge Israels.”
»Nimm nur ... eine Nuff ... zerbeifle und zerkaue sie. Damit hast du die
ganze Bibel zerkaut. Alle Niisse, die der Schale nach verschieden sind, sind
dem Kern nach aber — ich sage nicht ihnlich, sondern — dasselbe. Die Teile
eines zerbrochenen Spiegels stellen alle ein und dasseéiBe Gesicht dar.

Die Scheidung, die Teilung ist die Grundlage dieser symbolischen Er-
kenntnis. Mit der Symbolik eng verbunden ist die Antithetik. ,Verstehe
das ,Hier!, so wirst du auch das ,Dort‘ verstehen. Erkenne das ,Tief",
so wirst du auch das ,Hoch® erkennen. Sieh dir die Nacht_an, darin wird dir
von selbst der Morgen aufgehen. — — — Wer kann das trgckene Land der
alten Erde erkennen, wenn er das flissige, der Erde entgegengesetzte Ele-
ment nicht kennt? Ein und derselbe Blick sieht das Schwarze und das Weifle.
Das Feste und das Unstete wird von ein und demselben Strahl der Vernunft
erkannt.“ — ,Darum wird uns die Finsternis eingefloflt, auf dafl sich das
Licht uns erdffne. Wer verstanden hat, was das Krumme ist, der hat liangst
das Gerade gezeigt. — — — Ein Blik, der das Schwarze erkennt, erkennt
auch zugleich das Weifle.“

Das ,zweite Kauen“ ist zugleich auch die Selbstbesinnung des Menschen.
Auf Platos éavauvnoig wird angespielt. ,Ich kann etwas zerkauen: das,
was in mein Gedichtnis eingedrungen ist.“ Erkennen, d. h. ,sich erinnern®.
»Unser Lehrer (Christus) sagt nicht: ,betastet, sondern ,erinnert euch® — —
das Fleisch betastet man, und der Geist wird erinnert. Der Staub wird
betastet, und das Ewige wird geglaubt. Die Hand betastet einen Stein, und
unser Herz riecht in dem ewigen Gedichtnis den Weihrauch des Unverging-
lichen — — —.

Skovoroda unterscheidet verschiedene Formen des Gedichtnisses — unter
anderem das ,,wahre“ Gedichtnis. — ,Diese Welt sieht sich in meinen Augen
wie in zwei Spiegeln an — — — Was du siehst, daran erinnerst du dich auch.”
Aber wer sich erinnert an das, was er ,gestern gesehen hat“, der hat noch

151



kein Gedidhtnis. ,,Das allein wird erinnert, was unsichtbar ist.“ ,,Das ist das
wahre Gedidhtnis: in unserm Gedichtnisspiegel das Heiligtum anzuerken-
nen, zu umfangen und zu empfangen, welches verborgen, das heiflt, von
jeder Verginglichkeit fern ist und stirker glinzt denn die Sonne, das heifit
allem alles lebendig macht.“ ,Siehst du den Rauch? Erinnere dich ans Feuer!
Siehst du diese Welt? Erinnere dich an die Ewigkeit.“ Solcher Art ist das
~reine“, das ,ewige“ Gedichtnis.

Die mystische Symbolik des ,inneren®, ,geistigen“ Auges und Obhres, des
»Auges“ und ,Ohres der Seele®, pafit ganz hierher. Bei Skovoroda finden
wir diese Ausdriike auch iiberall. — ,Reiflen wir — — unsere Augen, die
an die fleischliche Finsternis gewdhnt sind, auf und stellen wir sie darauf
ein, auf den wahren Menschen zu sehen, indem wir sie allmihlich empor-
heben.“ ,Das nichtliche Auge®, ,das blinde Auge®, ,das alte Auge® taugt
nichts. ,Das leere Auge sieht in allem nur die Leere.“ Man soll aber ,das
wahre Auge“ haben, das ,die Schale beiseite lifit und in ihr die Neuheit
sieht“. Das ist ,das Auge des Herzens“, oder ,des Glaubens“. Das fleisch-
liche Auge sieht nur, was ,prangt“, darum soll man ,das Auge der Ver-
nunft“ gebrauchen, damit man das ersieht, was ,von allem fleischlichen
Schmutz gereinigt, vor allen unseren Sinnen verborgen, von jedem Lirm,
Krach und jeder Verinderung befreit ist“. Denn das Gotteswort ,donnert
nur geheim®, es klingt eine ,geheime Stimme Gottes“, man mufl aber, um
sie zu vernehmen, das ,geheime Ohr des Verstindnisses“ haben.

Erkenntnis ist aber nur in Gott moglich — eine Lehre, die an Malebranche
erinnert. ,Man sieht das Licht nur dann, wenn man das Licht im Auge hat.
Durch die Mauer geht man hindurch, wenn Gott der Fiihrer ist. Wenn aber

"die Kraft das Auge verlassen hat und nicht mehr in seinem Stoffe wohnt,
dann kann das Auge gar nicht zwischen dem Licht und der Finsternis unter-
scheiden.“ ,Das Licht erschlieft wns, was in der Finsternis nur [undeut-
lich] prangte. So beleuchtet nur Gott allein uns die ganze Wahrheit.
— — — Der irdische Mensch denkt von sich, dafl er [das] verstehe — — —
Es scheint uns aber nur so, dafl wir verstehen — — —“ ,Die Zeit“ aber, ,das
Leben und alles andere ist in Gott enthalten — — — Der Anfang der Weis-
heit ist, Gott zu verstehen. Wenn jemand Gott nicht kennt, gleicht er einem
Gefangenen im Gefingnis. Was kann der in der Finsternis verstehen? Der
Haupt- und Anfangspunkt der Wahrheit ist das Wissen von Gott.“

Die Erkenntnis hat auch noch eine sehr wichtige ethische Funktion. ,Su-
che, klopfe an die Tiiren, kehre das Haus gut aus, grabe darin. Sieh alles
an. Durchschaue alle Winkel. Betaste alles Geheime, Versteckte. Lausche.
Das ist die wichtigste, allerbeste und siifleste Neugier. Das ist die hochste und
neueste Wissenschaft.“ ,Nur in der Wahrheit allein lebt die wahre Siifig-
keit und sie allein macht unser den Leib beherrschendes Herz lebendig. — —
— Das Leben — — — lebt dann, wenn unser Gedanke, die Wahrheit liebend,
ihre Pfade verfolgt und das Auge [der Wahrheit] sehend dieses nie unter-
gehende Licht feiert und sich freut.“

152



»Suchen und sich wundern ist dasselbe. Diese Bewegung erfreut und belebt
die Seele, wie das iiber die Steine fliefende Wasser.“ Die Liebe ist das
Pathos des Erkennens.

Wissen ist aber keinesfalls Vielwisserei. ,Ein Gelehrter frifit viel. Ein
Weiser iflt wenig, aber mit Geschmack. Gelehrsamkeit ist Gefrifligkeit.*
Denn ,bei der vollen Eréffinung von allem verschwindet die Bewunderung.
Dann verringert sich der Appetit und es kommt die Sittigung, dann die
Langeweile und die Wehmut.® Damit ist aber gesagt, dafl nur eine Art der
Erkenntnis nicht zu Langeweile und ,Sittigung® fithrt — die Erkenntnis des
Unendlichen. ,Wir sind in allen uns fremden Umstinden zu neugierig, zu
sorgfiltig und zu scharfsichtig: wir haben das Meer, die Erde, die Luft und
den Himmel gemessen und das Innere der Erde um der Metalle WRllen
beunruhigt, die Oberfliche der Planeten aufgeteilt, auf dem Monde Berge,
Fliisse und Stidte entdeckt, eine unzihlige Menge iiberfliissiger Welten ent-
deckt, wir bauen die unverstindlichsten Maschinen, verschiitten die Ab-
griinde, leiten das Wasser in den Fliissen hin und wieder zuriick, — tigliche
neue Versuche und wunderbare Entdeckungen! Ein Ungliick aber ist es, dafl
uns dabei etwas Grofles fehlt. — — — Alle diese Wissenschaften kdnnen
unsern Gedanken nicht sittigen. Der Seelenabgrund — — — wird durch sie
nicht ausgefiillt. Wir haben unzihlige Mengen [un{‘f umkreisender (wie die
Uhren auf den englischen Kirchtiirmen) Planetensysteme und Planeten mit
Bergen, Meeren und Stidten verschlungen und trotzdem ist unser Hunger
nicht gesittigt worden, sondern wichst weiter. Mathematik, Medizin, Phy-
sik, Mechanik, Musik mit ihren tobenden Schwestern. Je geichlicher wir von
ithnen essen, desto mehr brennt unser Herz vor Hunger undgDurst.“ Weil sie
alle nur ,Dienstmidchen der Herrin, der Schwanz und nicht das Haupt
sind“ und weil wir also ,die Kaiserin wegen ihrer dienenden Geister und
Wissenschdften, die aus der Erde sind und in die Erde zuriickkehren wer-
den, vernachlissigt haben. ,Weiflt du, wieviel Vulkane es auf der Erde
gibt? Die Wahrheit [in Bezug auf diese Frage] wird dich bereichern und in
die Reihe der ehrwiirdigen Minner stellen, . . . sie wird aber dein Herz nicht
selig machen. — — — Deine Wahrheit ist auf der Erdenkugel, die apostolische
Wahrheit aber ist in uns. Wie geschrieben steht ,das Reich Gottes ist in
euch’. Eins ist es, die Quellen des Nils und den Plan des Labyrinthes zu
kennen, ein anderes, das Wesen des Gliicks zu verstehen. Du erreichst nicht
gleich das Reich des Friedens, wenn du erfihrst, wer Athen gegriindet hat.
Und das Herz, welches nicht weif}, wo der grofle Ozean und wo das Mittel-
meer ist, ist nicht eine sinnlose und unaufgeklirte Kreatur, aber die Seele,
die Gott nicht fiihlt, ist ein gefiihlloser Balg. Das Meer ist weit von uns,
Gott aber ist in uns, in unserm Herzen.“

Skovorodas Erkenntnislehre ist im groflen und ganzen philonisch: die
platonische Erkenntnislehre Skovorodas bedient sich durchweg der bibli-
schen Symbolik, worin eben auch die Eigenart von Philos Platonismus be-
steht.

153



Bekanntlich hat Philo die Mosaischen Speisevorschriften als die biblische
Erkenntnislehre verstanden. Das Wiederkauen ist bei Philo Symbol der
Erkenntnis, der im platonischen Sinne aufgefafiten Erkenntnis — der Schei-
dung des inneren Sinnes von der Schale der Sinnlichkeit. Die Wiederkiuer —
unter anderen das Kamel — sind deshalb fiir Philo Sinnbild der Weisheit.
Nach der biblischen Speisevorschrit kommt aber zum Wiederkauen noch
ein zweites Merkmal hinzu — der gespaltene Huf, der nach Philos Inter-
pretation die Fihigkeit darstellt, Gut und Schlecht, Recht und Unrecht zu
unterscheiden. Beide Sinnbilder sind zu den Kirchenvitern gelangt, so in den
Barnabasbrief, zu Justinus dem Mirtyrer, und von da aus in die exegetische
Tradition eingegangen. Auch in spiteren Zeiten ist dieser Gedanke nicht
ganz verlorengegangen, einmal treffen wir ihn auch bei Sebastian Franck:
»Moses befiehlt den Juden aus Gottes Mund, daf sie alle Tiere, welche die
Klauen nicht spalten und mit einem Eindruck nicht wiederkauen, als unrein
ansehen. Das soll man allegorisch verstehen, dafl alle Dinge gespalten sind
und zwei Ansehen haben, eins nach dem Menschen, das andere nach Gott —
— — — Darum spreche ich: Jedes Ding hat zwei Ansehen; eins nach Gott,
das andere nach dem Menschen, von diesen wird durchaus in allen Dingen
das Wiederspiel geurteilt und gebilligt. Was da Ja ist, ist hier Nein und
umgekehrt. Es gehort ein Eindruck und eine gespaltene Klaue zu allen Din-
gen, sonst ist alles unrein.“ Eine Stelle, die an dieses eigentiimliche Sinnbild
anklingt, finden wir auch noch bei Baader: ,Bilder tun der Seele wohl! Sie
sind ihre eigentliche Speise. Aufnehmen derselben, wiederkauen gewihrt
Lust und ohne diese Speise kann Gesundheit der Seele nicht bestehen. Wo
solche Bilderspeise stattfindet, da ist jugendliche Vollsaftigkeit, Bliite der
Seele: wo nicht, Auszehrung und Wassersucht des Geistes.“

Die platonische Lehre von der Anamnesis, von der Erkenntnis als Wie-
dererinnerung fand ebenfalls in Ph#o einen Anhinger. Wissen ist Erinne-
rung auch fiir Origenes, Grundwahrheiten sind uns vom Finger Gottes ins
Herz geschrieben. Augustinus lehrt, dafl ,die Seele alle ihre Bindungen mit-
gebracht hat, und dafl, was wir lernen, nichts anderes ist als ein Gedenken
und Innewerden®. — Ausdriicklich sagen auch die deutschen Mystiker, dafl
das Wissen Wiedererinnerung ist. So ist fiir Eckhart die Seele ,eine Truhe
oder ein Schrein geistiger Gestalten oder gestalteter Bilder®, und das Ge-
dichtnis bringt diese Gestalten zum Bewufitsein: ,das Gedichtnis schiittet
in der Seele den Schatz seiner Bilder in die anderen Vermégen aus“. Fiir
Weigel ist ,Studieren und Lernen eine Erweckung dess, das in mir und in
allen Menschen verborgen liegt. Denn das Himmlische und das Irdische
lieget in mir verborgen. Dannenher auch die Platonici gesagt Discere esse
reminisci“. Fiir Weigel (wie ja schon fiir Franck) ist ja doch die Bibel (oder
gar jedes Buch) nur ,zum Memorial“ geschrieben, ja auch jede Erkenntnis
hat dieselbe ,Memorial“-Funktion. — Dafl die Transzendentalphilosophie
wiederum cine Wiedergeburt dieser Wiedererinnerungslehre — auf einer
ganz neuen Grundlage — brachte, kann uns hier nicht weiter beschiftigen.

154



Mit der platonistischen Erkenntnislehre hingt auch das von Skovoroda so
oft gebrauchte Sinnbild des ,inneren“ Erkenntnisvermdgens zusammen: das
»innere Auge“, das ,innere Ohr“ oder ,das zweite Auge“, ,das zweite
Ohr“ ... ,das Auge der Seele“ oder ,das geistige Auge“ Platos oder Philos
ist hier nicht schwer zu erkennen. Durch die Patristik (etwa die ,Areopagi-
tica“) und die Mystik des Mittelalters (Bernhard, Hugo von St. Victor,
Bonaventura, Eckhart, Tauler, Suso) und der Neuzeit (Weigel, Bohme,
Franckenberg, Angelus Silesius) bis zu Baader fiihrt der geschichtliche Weg
dieses Sinnbildes.

Manche Frage 1iflt das ,gnostische“ Element bei Skovoroda aufkommen.
Es scheint, daf die Erkenntnis fiir ihn eine eigentiimlich hohe Bedeutung
hat, daf die religiosen und ethischen Werte im Vergleich zu dem Wert &r
Erkenntnis etwas zuriicktreten. Erkenntnis, scheint es, ist fiir ihn der eigent-
liche Weg der Erlgsung.

In gewissem Sinne ist eine solche Interpretation berechtigt. Denn Skovo-
roda unterstreicht besonders die Bedeutung der theoretischen Erkenntnis der
von ihm gepredigten mystischen Lehre. Er kommt aber kaum iiber Aus-
driicke hinaus, die fiir dic Kirchenviter kennzeichnend sind, und steht jeden-
falls weit hinter vielen Mystikern der Neuzeit zuriids, die ihm in anderen
Punkten am nichsten stehen. Von der dhristlichen 4hilosophie wird ein
gewisser Zusammenhang zwischen dem ethischen Handeln, dem religidsen
Erlebnis und der theoretischen Erkenntnis durchaus anerkannt. Skovoroda
sagt nur dasselbe, was z. B. bei Augustin zu lesen ist: ,In der Betrachtung
der Wahrheit liegt ein solcher Genuf}, eine solche Reinheig und ein so ge-
festigter Glaube, dafl man einsieht, friither, da man etwas z%yissen glaubte,
gar nichts gewufit zu haben, und daff der Tod, den man friiher gefiirchtet
hatte, nun als die Loslésung von diesem Korper fiir das hchste Gut gehal-
ten wird.“ ,Wir glauben, um zu erkennen, um zu glauben.“ ,Gliickseliges
Leben ist die Freude an der Wahrheit.“ ,Wo ich immer die Wahrheit fand,
da fand ich dich, meinen Gott, der du die Wahrheit selbst bist.“ ,Was ist
die heilige Erkenntnis anderes dls im Lichte der Wahrheit heller und voll-
kommener leben?“ — Wenn wir uns aber gewissen Richtungen der neueren
Mystik zuwenden (Rosenkreutzer!), so kénnen wir sagen, dafl Skovoroda
keinesfalls zu denjenigen gehort, die dahin neigten, das Wissen von Gott
durch das Wissen von der Welt zu ersetzen. Fiir Skovoroda spielen die
Wissenschaften von der Welt — und noch mehr die Geheimwissenschaften —
eine durchaus untergeordnete Rolle im Vergleich mit der Theologie und
auch mit der lebendigen Religiositit und mit der Ethik.

155



V. ETHIK

Wenn der ,wahre Mensch“ der ,innere Mensch“ ist und der Zuflere Mensch
nur Schein und Schatten, so ist mit dieser Behauptung der Weg der ethischen
Lehre vorgezeichnet. Die Ethik beschiftigt sich mit dem ,inneren“ Menschen,
und ihre Aufgaben in bezug auf den dufleren Menschen scheinen zunichst
rein ,negativ® zu sein. Man muff doch nur eines erreichen, die Hiille des
iufleren Menschen abstreifen, damit der innere Kern des Menschen frei und
ungehindert zum Vorschein und zur Entfaltung kommen kann. So fiihrt
die innere Notwendigkeit der Anthropologie Skovorodas seine Ethik auf
einen asketischen Weg. Seine konkrete Tugendlehre gibt vorwiegend die
Mittel an, mit denen man den dufleren Menschen mit Erfolg ,bekimpfen*
kann. Nun gehdrt zum Zufleren Menschen, wie wir gesehen haben, nicht
nur die Leiblichkeit, sondern auch ein Teil der menschlichen Seele. So ist der
Kampf gegen den dufleren Menschen im groflen und ganzen ein ,innerer
Kampf“. Es wird nicht so die ,Leiblichkeit“ wie die feineren und unmerk-
licheren Versuchungen des seelischen Lebens bekimpft, die mit einem Wort
am besten als ,Selbstheit“ oder ,Eigenwille“ bezeichnet werden kénnen.

Nun ist die Methode des ,inneren Kampfes“ in der asketischen Literatur
der 6stlichen Kirche genau ausgearbeitet, und auch die westliche Literatur, die
Skovoroda zuginglich war, kennt#eine Reihe klassischer Schriften, die dieses
Thema behandeln, z.B. Thomas a Kempis oder Tauler. Die asketische
Literatur der dstlichen Kirche hat Skovoroda nachweislich gelesen, er zitiert
sie in seinen Briefen. Wir diirfen bei ihm nichts Neues in seiner asketischen
Lehre suchen und konnen seine asketische Tugendlehre auch deshalb etwas
summarisch behandeln, weil er selbst sie nicht ausfiihrlich darstellt, sondern
meist nur kurz als die erste Stufe des mystischen Weges behandelt.

Die dualistische antithetische Weltanschauung Skovorodas fiihrte ihn
aber zu einigen Fragen, die, wenn sie auch nicht neu sind, so doch bei ihm
eine ungewdhnlich wichtige zentrale Stelle einnehmen. Genauso wie die
materielle Welt fiir ihn einerseits ,nichtig“, andererseits aber ein ,Schatten
Gottes“ ist und als solcher sogar als ,ewig“ angesprochen wird, genauso
doppelseitig ist seine Einstellung der ,moralischen“, menschlichen Welt, der
menschlichen Kultur gegeniiber: einerseits ist sie genauso ,verginglich“ und
»nichtig* wie die materielle Welt und ist vielleicht fiir den Menschen noch
gefihrlicher, da ihre ,Verfiihrungen® tief ins Innere des Menschen greifen,
andererseits ist sie aber ein notwendiger Boden, auf dem sich der innere

156



Kampf des Menschen abspielt. Wenn Skovoroda nicht eine passive Flucht
von der Welt, sondern einen Kampf gegen sie anstrebt und predigt, so will
er aber auch dem Menschen die Stelle zeigen, auf der er stehen soll, um
seine ethische Aufgabe zu erfiillen. So ist in seinem Gedankensystem die
Vorstellung voll gerechtfertigt, die zunichst uns als eine seltsame Paradoxie
erscheinen kann, dafl nimlich ein jeder Mensch von Gott fiir eine bestimmte
Stelle innerhalb der ,, Welt“ bestimmt und ,berufen® ist. Vielleicht wird uns
aber dieser Gedanke viel weniger paradox erscheinen, wenn wir uns daran
erinnern, dafl die groflen Mystiker und Asketen auf demselben Standpunkt
standen, woriiber wir im weiteren noch ausfiihrlich sprechen werden.

So ist die ethische Lehre Skovorodas genauso antithetisch aufgebaut wie
alle anderen Lehren seines Systems. Einerseits spricht er oft und ausfiiltlich
in der Art eines echten Barodkdichters von der Nichtigkeit und Verginglich-
keit der Welt, um uns aber den sinnvollen Charakter auch dieser Nichtig-
keit zu zeigen, um uns zu lehren, diese Verginglichkeit ernst zu nehmen.
Doch ist diese grofle Antithese nur die Voraussetzung des weiteren mysti-
schen Weges. Die konkrete Tugendlehre Skovorodas bildet, wie wir schon
gesagt haben, eben den Anfang dieses Weges. Sie lehrt uns, wie man sich
von der Welt befreien, ,reinigen kann. Durch diese ,Reinigung® (xadagoig)
gelangt man zum ,inneren Menschen®, d. h. wie ¥ir schon gesehen haben,
zum gottlichen Sein.

18. Die Welt

Die Welt wollte mich fangen,

doch das gelang ihr nicht.
Die innere Freiheit, das ist die richtige Einstellung der ,Welt* gegeniiber.
Innerlich frei zu sein, d. h. auf nichts Aufleres Wert zu legen, durch nichts
Weltliches angezogen werden, die innere Freiheit ist ,die Bliite des mensch-
lichen Lebens“. Skovoroda wurde, wie er selbst meinte, von der Welt ,nicht
gefangen®, er liefl auf sein Grab die stolzen Worte setzen: ,Die Welt wollte
mich fangen, doch das gelang ihr nicht!“ ,Verlaf, o mein Geist, alle irdi-
schen Ortschaften, ,wirf ab diese ganze garstige Welt: sie ist wahrlich die
finstere Holle“. ,Die Hure Welt“.

Unter der Welt mufl man selbstverstindlich die menschliche ,Welt® ver-
stehen, d. h. die Sphire der ,weltlichen Gemeinschaft“, die vollstindig be-
fangen ist in der Auflerlichkeit. Die Wirrnisse, die wilde Bewegung dieser
Welt stehen vor Skovoroda etwa so da, wie das ,Labyrinth der Welt“ vor
Comenius ... Und trotz der bunten Mannigfaltigkeit ist dieses verschieden-
artige Durcheinander, diese ununterbrochene Bewegung nur eine Wiiste, Ode,
tiefer Schlaf ... ,Die ganze Welt schlift — — schlift tief, hat sich ausge-
streckt — — Und die Lehrer, die Israel meiden, fiihren und wedken sie nicht,
nein, umgekehrt, sie beruhigen sie noch: schlaf, hab keine Angst, der Platz

157



ist gut, wovor soll man Angst haben?“ So begann Skovoroda seine erste
Vorlesung am Charkover Collegium.

Die Welt ist ein Meer, ein Ozean, auf welchem der Mensch zu seinem
sletzten Ziel segelt — zum festen Felsen des gottlichen Seins. Auf diesem
Wege wird er von den Sirenen dieser Welt aufgehalten, die ihn bewegen, zu
schlafen und ruhig zu sein auf dem scheinbar ruhigen Element: O schmeichel-
hafte Sirene des Ozeans! die durch deine Stimme gefangen gehaltene arme
Seele will auf dem Wege einschlafen, bevor sie die Kiiste erreicht hat.“ Die-
se Sirenen singen ,zart, siiff, klar, laut und mit den schénsten modernen
Worten“. ,,Wie viele beriihmte und ehrwiirdige Philosophen haben wir. Sie
alle sind Sirenen. Sie verfilhren die Segelnden, Alt und Jung, in diesem
Leben, durch das sie segeln. Schaue mit deinen Herzensaugen auf das
Lebensmeer. Schaue die Schiffbriiche und die Unfille der Segelnden und
[hore] ihr Jammergeschrei. Einer wollte auf dem Kapital nisten wie Noahs
Taube auf dem Hiigel und ging in spiteren Jahren unter, ein anderer wollte
auf der Fleischeslust scin Haus erbauen und am Ende der Jahre schimte er
sich [dessen].“

Die Sirenen singen vom Gliick dieser Welt, vom Eitlen, Korperlichen,
Fleischlichen, Irdischen.

Die mannigfaltigen Darstellungen der Weltverlockungen gehoren zu den
schriftstellerisch schonsten und geistreichsten Seiten der Werke Skovorodas.
»Einer ist dadurch beunruhigt, dafl er in keinem edlen Hause und mit
keinem schénen Aussehen geboren und nicht fein erzogen ist; ein anderer
grimt sich dariiber, daf} ihn viele Adlige und gemeine Menschen hassen und
. tadeln, ihn einen hoffnungslosen groflen Taugenichts und einen Heuchler
nennen, obwohl er stets den Weg eines siindenlosen Lebens geht; der Dritte
trauert, weil er nicht einen Stand und eine Stelle erreichen kann, durch die
zehn Ginge auf seine Tafel kiméh, wihrend er sich jetzt nur sechs Ginge
gestattet; der Vierte quilt sich damit, seine freilich schwere, aber doch
eintrigliche Stellung nicht zu verlieren, sonst wiirde er in der Mufle an Lan-
geweile sterben — er denkt nicht daran, dafl es nichts gibt, was niitzlicher
und wichtiger wire, als weise — wie Gott es tut — nicht die duflere hiusliche,
sondern die innere seelische Okonomie zu leiten, das heifit, sich selbst zu
erkennen und in seinem Herzen Ordnung zu machen; der Fiinfte martert
sich damit, daf} er in sich die Fihigkeit, der Gesellschaft zu dienen, fiihlt,
aber sich wegen der Menge Anwiirter nicht zu einer Anstellung durchsetzen
kann, als ob nur die Beamten Gelegenheit hitten, tugendhaft zu sein und als
ob der Dienst sich vom guten Werk unterscheide und das gute Werk von der
Tugend; der Sechste regt sich auf, weil sein Haar grau zu werden beginnt
und weil mit jeder Stunde das unbarmherzige Alter mit seinem furchtbaren
Heer niher kommt, dem mit einem anderen Heer der uniiberwindbare Tod
folgt, weil der ganze Leib anfingt, schwicher zu werden, die Zihne und
Augen schwach werden, er nicht mehr tanzen, nicht so viel essen und nicht
so schmackhaft trinken kann usf. — — —* ,Und wenn unser milchbirtiger

158



Weiser zu einem zwei- oder dreisprachigen Papagei wird, wenn er die edle
Gesellschaft und beriihmte Stidte besucht, wenn er sich mit der Arithmetik
und mit geometrischen Wiirfeln bewaffnet, wenn er gar eine Anzahl Liebes-
und politischer Geschichten durchblittert, wenn er cine Anzahl kopernikani-
scher Pillen verschluckt, — dann wird fiir ihn ein Plato, Solon, Sokrates,
Pythagoras, Cicero und die ganze Antike nur gleich Faltern, die iiber den
Erdboden huschen, im Vergleich zu unserm hochschwebenden Adler, der zu
den Fixsternen hinauffliegt und alle Inseln im Ozean aufzihlen kann; da
tauchen auch die Lobredner auf, die seine aus dem Meere geborene Weisheit
verkiinden und bewundern, die allen alten, unaufgeklirten Zeiten verbor-
gen geblieben ist, ohne die man aber nicht schlecht gelebt hat. Dann wertet
dieser Grofle alle Grundsitze der alten Zeiten um und wie ein JuweliePdie
Steine anerkennt und verwirft, so anerkennt und verwirft er [diese Grund-
sitze] nach seinem Gutdiinken, und madht sich zu einem Weltrichter. Was
aber Moses und die Propheten betrifft, so ist es nicht ndtig zu sagen, dafl er
diese sinnlosen und langweiligen Schwitzer nicht einmal eines Blidkes wiir-
digt; er bedauert sie, wie er die Nachtvigel und Fledermiuse bedauert, die
in die unselige Finsternis des Aberglaubens verliebt sind. Alles das ist fiir
ihn Aberglaube, was sein Fieber nicht verstehen und anerkennen kann. Und
in der Tat: ist es moglich, dafl diese Dornbiische ®was von der Weisheit,
vom Gliick, vom Seelenfrieden verstehen, wenn sie nicht einmal im Traume
geahnt haben, dafl die Erde ein Planet ist? daf der Saturn einen Mond
hat? und vielleicht nicht nur einen? — — — — — — “ Aber auch das wahre und
nicht nur vermeintliche Wissen der Welt kann da keins‘l Nutzen fiir uns
haben, wo es sich um das menschliche Leben, um das“mgnschliche Gliick
handelt: ,zur Zeit — — predigt ein Historiker vom Gliick, verkiindet es ein
Chemiker, macht den Weg des Gliidkes ein Physikerkind, ein Logiker, ein
Grammatiker, ein Landvermesser, ein Soldat, ein Steuerpichter, ein Uhr-
macher, ein Adliger und ein einfacher Mensch, ein Reicher und ein Armer,
ein Lebendiger und ein Toter . .. Alle haben sich auf die Lehrkanzel gesetzt,
alle haben diese Wissenschaft fiir ihre eigene erklirt. Ist es aber wirklich ihre
Sache, von der Gliickseligkeit zu lehren, zu urteilen, zu wissen? Das sind
Worte der Apostel, Propheten, Priester, gottweisen Prediger und gebildeten
christlichen Lehrer, die der Gemeinschaft nie fehlen.“ ,, Alle anderen Wissen-
schaften sind nicht allein, nicht immer, nicht fiir alles und nicht iiberall
niitzlih — — — Vom Frieden und Gliick zu lehren — das ist Sache der
Gottesprediger allein: von Gott lehren, das heiffit vom Frieden, vom Gliick
und von der Weisheit lehren.

In seinen spiteren Schriften werden die Urteile Skovorodas iiber die Welt
immer schirfer und schirfer, so dafl sie zuweilen in ihrer Hirte an die
asketische Literatur erinnern. ,Faules Wasser der weltlichen Wiinsche.“
»Die Welt trigt nur das eitle Aussehen des Glaubens, wie sie das Laub des
verfluchten Feigenbaumes trigt, der nur das Aussehen der Frommigkeit hat,
ihre Friichte aber ableugnet, nur um ihre Ble zu decken, Heuchler, Gleis-

159



ner und Abergliubischer und geputztes Grab. Wann hat sie den Geist des
Glaubens und seine Friichte? Niemals!“ ,Was ist die Welt? Holle, Gift,
Verginglichkeit!“ ,O du Welt, die du Leiden und Kummer lieb hast. Wie
schnell steigst du in die Holle hinab und kehrst nicht wieder zuriick. Der
Satan hat dein Auge geblendet. Diese Blindheit ist die Mutter der Lebens-
begierden und der Fleischesliiste. Das ist der nie schlummernde Wurm und
das nie erldschende Feuer — — — Auf dem Meere dieser Welt segelnd sehe ich
in der Ferne das heilige Land. O du siiflestes, begehrtes Land! Errette mich
vor dem Verderber Fleisch und vor dem Meere dieser Welt!“ ,Unser Leben
ist der ununterbrochene Weg. Diese Welt ist ein grofler Ozean fiir uns alle,
die wir da segeln. Sie ist der Ozean, der nur von wenigen Gliicklichen ohne
Unfall iiberquert wird. Auf diesem Wege trifft man grofle und kleine Fel-
senriffe; auf den Inseln Sirenen, in der Tiefe Walfische, in der Luft Winde,
iiberall Stiirme, Schiffbruch durch die Felsen, Verfiihrung durch die Sirenen,
Verschlungenwerden von den Walfischen, durch die Winde Widerstand,
durch die Wellen Untergang. Die felsigen Verfithrungen — das sind die
Miflerfolge, die Sirenen — das sind die schmeichelhaften Freunde, die Wal-
fische — das sind die in unserm Busen lebenden Leidenschaften, die Winde
sind die Ungliicksfille, der Wellengang die Mode und die Eitelkeit des
Lebens ...“ ,Schaue dir diese Welt an! Schaue das Menschengeschlecht an!
Es ist ein Budh, ein schwarzes Buch, das Unheile jeder Art enthilt, die sich
wie die Wellen der See immer wieder von neuem erheben.“ ,Mundus
stultorum cavea, errorumque taberna.“ ,Wehe dir, o Welt! du lachst und im
Innern der Seele schluchzest du im Geheimen. Du hast dein Aufleres ver-
schonert, im Innern aber wischst du dich Tag und Nacht mit Trinen. Neid,
" Kummer, Angst, unersittliche Gier, Eifersucht, Aufruhr, Gram, Streit und
Feindschaft verbrennen dich Tag und Nacht ...“ Das Sinnbild der ,Welt“
sind fiir Skovoroda die unruhigend¥ogen der See . ..

Das subjektive Symptom dieser Unfshigkeit der ,Welt“, fiir den Men-
schen alles zu sein, ist die Schwermut (,toska“), die den im Weltlichen und
dem Weltlichen lebenden Menschen befillt. Diese Schwermut ist zugleich
auch Sehnsucht nach etwas anderem, das Streben, iiber die Grenzen der
»Welt“ hinauszugehen . ..

Skovorodas Dichtung ist zu einem bedeutenden Teil von dieser Stimmung
durchdrungen. ,Als ich das Ungliick dieses Lebens sah/ wie schreckte ich/
und wie erbleich’ ich da/ wie’s Rote Meer vom Sturm bewegt/ so Unfall/
Ungliick alle Leben schligt/ Weh denen/ die es trifft.

Von Jugend an/ o Schwermut/
meine ganze Lebenszeit/
nagst du an mir/ o Wehmut/

wie die Motten an dem Kleid/
bése Qual/ iiberall/ bdse Qual.

Wie im Wasser Fische sind/
so bist du immer bei mir/

wohin ich gehe/ ich dich find!/

160



du bist dort/ und du bist hier/
bose Qual/ iiberall/ bsse Qual.

Ein Tier kann man erlegen/

wenn man scharfe Waffen find’t/
doch hilft hier kein Degen/
Schwermut kein Schwert iiberwind’t/
bose Qual/ iiberall/ bése Qual.

Dasselbe steht auch in den Prosaschriften Skovorodas: , Wenn man der Seele
die ihr verwandte Beschiftigung nimmt, so trauert sie und wirft sich hin und
her, wie eine Biene, die in ein Zimmer eingesperrt ist, wenn ein lichter
Sonnenstrahl durchs Fenster fillt und sie auf die blihenden Wiesen ruft.
Diese Qual bringt die Seele um ihre Gesundheit, das heiflt um den FrieWen,
nimmt ihr den Mut und macht sie kraftlos. Dann ist sie mit nichts zufrieden.
Es ecrfiillt sie mit Ekel ihr Stand und ihr Wohnort, wo sie gerade ist; die
Nichsten scheinen ihr abscheulich, die Unterhaltungen geschmacklos, die
Gespriche widerwirtig, die Zimmerwinde unangenehm, alle Hausgenossen
unlieb, die Nacht langweilig und der Tag irgerlich, sie lobt im Sommer den
Winter und im Winter den Sommer, ihr gefallen die vergangenen Zeiten
Abrahams oder Saturns, sie will aus dem Alter in die Jugend zuriickkehren,
aus der Jugend in die Kindheit, aus der Kindheit in®*Mannesalter kommen,
sic tadelt ithr Volk und die Sitten ihres Landes, sie listert die Natur, sie
murrt gegen Gott und ist zornig gegen sich selbst; das allein ist ihr siif},
was unmdglich ist, das begehrenswert, was vergangen, das beneidenswert,
was weit ist. Nur dort und dann ist es gut, wo und yenn sie nicht da
ist. — — — Die Unzufriedenheit der Seele ist die Tiir aller%glenkrankheiten
und aller Aufregungen. Die Luft, die die See schiumen liflt, ist unsichtbar,
cbenso unsichtbar ist die Schwermut, die die Seele beunruhigt, unsichtbar ist
sic und quilt, quilt und ist unsichtbar. Sie ist der quilende Geist, der un-
reine Gedanke, der wilde Sturm. Sie zerbricht und bewegt alles, fliegt und
13f¢ sich auf den vergoldeten Dichern nieder, dringt ein in die lichten Pa-
lastriume, setzt sich bei den Thronen der Stirksten nieder, greift die Kriegs-
lager an, erreicht die Seefahrer, findet einen auf den Kanarischen Inseln,
dringt in die tiefe Wiiste, nistet sich ein im Seelenzentrum ... Denn iiberall
fliegt die Schwermut, zu Lande und zur See; dieser Geist ist schneller denn
alle Blitze, er kann uns iiberall finden. Nur der erhabene Vater kann diesen
Sturm in Frieden verwandeln, die Seele zum Hafen lenken und ein wildes
Tier mit Ziigel und Zaum aufhalten ...“ ,Das Volk hilt aber die Schwer-
mut fiir Nichts und glaubt, daf ein ausreichendes Mittel, um diesen Feind
zu vertreiben, Geld, Wein, Girten, Musik, Scherze, Kartenspiel und Reisen
seien ... O mein Freund, das ist kein Nichts, das groff werden kann.
Halte das nicht fiir klein, was keine Kleinigkeiten im Gefolge hat. Ein
kleines Loch im Schiff verursacht ein furchtbares Leck. Glaube nicht, dafl
Unsichtbares und Kraftloses dasselbe sind. Ein Volk, das nur das fiir das
Wesen hilt, was es mit der Hand greifen kann, fiirchtet sich dort, wo es

161



sich nicht fiirchten sollte und umgekehrt. Ein Wechsel ist nicht wegen des
Papiers und der Tinte zu fiirchten, sondern wegen der in ihm verborgenen
Verpflichtung. Eine Bombe ist nicht durch ihr Eisen gefihrlich, sondern
durch das Pulver und durch das im Pulver verborgene Feuer. Alles Unsicht-
bare ist stirker als das Sichtbare und vom Unsichtbaren hingt das Sichtbare
ab. Die Schwermut heiflt bei den alten dhristlichen Schriftstellern Teufel der
Wehmut. Was aber vermag nicht dieser Funke, wenn er lebendig wird? Alles
verwandelt er in Getdse und Aufruhr, fithrt unreine Geister in die Seele
hinein, die Ausgeburt der Viper. Der nagende Gedanke — ist er nicht ein
nie schlummernder Wurm und nicht eine Viper? Der brennende Kummer —
ist er nicht ein wilder Geist und ein wilder Gedanke? Und der bédse Ge-
danke — ist er nicht die geheime und wilde Zunge, von welcher der Sohn
Sirachs sagt: seine Zihne sind Lowenzihne, die die Seele tdten!“

Die Schwermut kiindigt uns sozusagen nur die Nichtigkeit der Welt an.
Die endgiiltige Enthiillung dieser Nichtigkeit ist aber der Tod, dem alles
unterworfen ist, was nur iuflerlich, nur oberflichlich, nur ,weltlich“ ist.
»Ach! Alles das ist nicht unser, was uns verlifit. Es soll bei uns sein, bis es
uns verliflt. Wir sollen aber wissen, dafl wir daran keinen trcuen Freund
haben. Einer stirbt mit dreiflig, ein anderer mit dreihundert Jahren. Wenn
aber das Sterben Ungliick ist, so sind beide gleich armselig. Es ist kcine
grofle Freude fiir einen Gefangenen (zu wissen), da# man andere in drei
Stunden und ihn erst in drei Jahren auf das Schafott fiihren wird. Was
ist das fiir eine Gesundheit fiir mich, wenn ihr Ende Krankheit ist? Was fiir
eine Jugend ist das fiir mich, die mir das Alter gebiert?“

Auflerlich stehen diese Urteile Skovorodas iiber die Welt in der Tradition
der Barodkdichtung. Nicht nur die geistliche, sondern auch die weltliche
Barockdichtung kannte dieselben Sinnbilder der Welt: das stiirmische Meer,
der gegenseitige Kampf, die fa®chen Weisen, die verfiihrerischen Fiihrer
und selbst die kleinen Bilder, Sirenen, Felsenriffe, Krankenhiuser lassen sich
aus der Dichtung des westeuropiischen und des ukrainischen Barock belegen.
Und manches Bild erinnert vielleicht um so cher an Skovoroda als der
antithetische Aufbau des Gedankens, welcher zu den theoretischen Voraus-
setzungen der Philosophie Skovorodas gehort, auch ein Grundgesetz der
Barodkpoetik ist: Um nicht ukrainische Gedichte in prosaischer Ubersetzung
zu zitieren, erinnere ich hier an ein paar deutsche Parallelbeispiele:

Was ist die arge Welt?

Ein ungestiimes Meer/ ein Haus voll boser Kinder.

Ein Richter sonder Ehr/ ein Stall voll dummer Rinder.

Ein Feld voll boser Frucht/ ein Reich vom Wahn regieret.

Ein Kriegsherr ohne Zucht/ die Blindheit stolz gezieret.

Der Thron der Eitelkeit/ die Feindin aller Tugend.

Ein Weg fast hollenweit/ die Freundin aller Jugend.

Der Siinden Aufenthalt/ ein Hospital der Kranken.

Ein Raub- und Morderwald/ des Gliicks und Ungliicks Schranken.

162



oder:

Was ist die Welt und ihr beriihmtes Glinzen?
Was ist die Welt und ihre ganze Pracht?

Ein schndder Schein in kurz-gefassten Grenzen,
Ein schneller Blitz bei schwarz-gewolbter Nadht,
Ein buntes Feld, da Kummer-Disteln griinen,
Ein schén Spital, so voller Krankheit steckr,

Ein Sklavenhaus, da alle Menschen dienen,

Ein faules Grab, so Alabaster deckt.

Lebte Skovoroda zu einer verhiltnismifig ruhigen Zeit, die wirtschaftlich
einen Aufschwung bedeutete, und hat ihn erst das Nachdenken iiber das
Weltgeschehen zu seiner Ablehnung des ,Weltlichen® gefiihrt, so haben die
Menschen des 17. Jahrhunderts aus unmittelbarem Erlebnis heraus ihre
Urteile iiber die Welt ausgesprochen. Diese Urteile sind aber genau die glei-
chen wie in den theoretischen Schriften und in den Dichtungen Skovorodas:

Also dein Leben (schnell verflogen)

hat sich nicht anderst denn ein Tag,

Stern, Morgenrdt, Seufz’, Nebel, Klag,

Staub, Tau, Luft, Schnee, Blum, Regenbogen,
Zweig, Schaut, Eis, Glas, Blitz, Wasserfall,
Strahl, Gelichter, Stimm, Widerhall, ip
Zeit, Traum, Flug, Schatt und Rauch verzogen.

Die Traditionsgebundenheit alter Sinnbilder, die Skovoroda fiir die Welt
gebraucht, macht alle Versuche sehr fraglich, die personlichen Erlebnisse
Skovorodas auf Grund seiner dichterischen Werke zugkonstruieren, ja in
der Dichtung Skovorodas den Widerhall der uns sonst nicht bekannten
Jahre seines Lebens horen zu wollen.

Wenn aber fiir Skovoroda alles , Weltliche“ nichtig ist, so fillt unter den
Begriff des , Weltlichen“ keinesfalls die Natur. Wir konnten immer nur der
Sphiire der Kultur entnommene Beispiele des , Weltlichen® sehen und wiir-
den auch sonst bei Skovoroda keine anderen Beispiele finden. Denn die Na-
tur ist fiir Skovoroda keinesfalls die ,Welt“, sie ist im Gegenteil direkt mit
den tiefsten Quellen des Lcbens verbunden. Dariiber wird noch spiter zu
sprechen sein.

19. ,Ungleiche Gleichheit“

»Gott ist einem wasserreichen Springbrunnen ihnlich, der verschiedene
Gefifle, jedes nach seinem Umfang, fiillt. Uber dem Brunnen steht die Auf-
schrift: allen eine ungleiche Gleichheit. Aus verschiedenen Réhren flieflen
verschiedene Stréme in verschiedene Gefifle, die um den Springbrunnen
herum stehen. Das kleinere Gefifl enthilt weniger, ist aber dem grofien
darin gleich, daf es gleich voll ist. Und was ist denn torichter als die gleiche
Gleichheit, die die Narren in die Welt einfiihren wollen? .. .“ , Alle [mensch-

163



lichen] Begabungen stiftet der heilige Geist. [Es ist] wie in einer Musikorgel
wo dieselbe Luft durch verschiedene Roéhren verschiedene Stimmen er-
zeugt .. .“

In diesen Worten driickt Skovoroda einen seiner Licblingsgedanken aus.
Der Weg jedes einzelnen Menschen ist an und fiir sich ein individueller, nur
fiir ihn giiltiger Weg. Eben deswegen achtet Skovoroda gar nicht so sehr
auf die Aufstellung ethischer , Vorschriften“, Gesetze, Maximen. Die ethische
Aufgabe eines jeden Menschen ist eine durchaus individuelle Aufgabe. Man
soll seinen ,eigenen“ Weg gehen, seine ,eigenen“ Ziele verfolgen; auf
diesem individuellen Wege und durch Verfolgung der individuellen Ziele
kommt jeder zu dem, was fiir ihn gut und schdn ist. Die Menschen sind
nicht schlechterdings einander gleich, sind aber auch nicht einander ungleich,
sondern zugleich gleich und ungleich. Das ist der Sinn der eigentiimlichen
Lehre von der ,ungleichen Gleichheit“, die Skovoroda verkiindet. Sie ist fiir
seine geistige Einstellung besonders kennzeichnend. Denn sie bringt zum
Ausdrudk, daf seine Ethik keinesfalls eine ,abstrakte“, ,formelle“ Ethik ist,
dafl sein Blick keinesfalls nur in die ,,Hohe“ gerichtet ist, sondern zugleich
auch ,nach unten“, — nicht nur auf das gottliche Sein, in welchem alles
Konkrete ,,schmilzt* und ,vernichtet wird“, sondern ebenso auch auf das
menschliche Sein in seiner ganzen Konkretheit.

Freilich diese Konkretheit ist nicht als die Konkretheit der den Menschen
~umgebenden“ Umstinde, seiner dufleren Stellung in der Welt und im
sozialen Sinne zu verstehen. Die Konkretheit, die Individualitit, das Prin-
zip der Ungleichheit, nach welchem jeder Mensch sein Leben ausrichten
soll, liegt nicht in der ,4ufleren® Welt, sondern im Innern der menschlichen

* Seele ,verborgen“. Und die Verwirklichung dieser , Ungleichheit ist nicht
auf dem Wege des ,kleinsten Widerstandes“, nicht auf dem Wege der Er-
fiilllung aller Ziele und Aufgaben, die dem Menschen durch duflere Umstin-
de zufillig zugeschoben werden, zu erreichen. Vielmehr soll man sich von
der ganzen ,Auflerlichkeit“ des Weltlichen befreien und sich auf Grund
seines innercn Wesens zu diesem oder jenem Lebensweg bestimmen. Das
Individuelle, welches gesucht wird, kann nur in der Tiefe der Innerlichkeit
cines jeden Menschen gefunden werden.

Skovoroda lehrt eine gewisse Gleichgiiltigkeit der dufleren Welt gegen-
iiber. Man soll die Sphire seines ethischen Handelns und der Erfiillung
seiner ethischen Aufgabe an keinem bestimmten ,Ort“ suchen: ,Hier“ ist
ein verruchtes Wort, welches den Menschen nur ungliicklich machen kann,

»Wir wissen nicht, wo wir suchen sollen.“ ,Viele suchen im Imperium des
Kaisers Augustus, in den Zeiten des Tiberius, in dem Lande Pilatus’ usf.
... Suche besser: er ist nicht hier! Viele wandern in einem Jerusalem, an
einem Jordan, in einem Bethlehem, auf einem Karmel, Tabor, schniiffeln
zwischen Euphrat und Tigris herum — — — Ich weiff, ruft ein Engel: ihr
sucht den gekreuzigten Jesus, er ist nicht hier! Viele suchen ihn in hohen
weltlichen Ehren, in prichtigen Hausern, bei feierlichen Mahlen usf. ...

164



Viele suchen ihn staunend in dem sternetragenden Himmel, auf der Sonne,
auf dem Monde, in allen kopernikanischen Welten . .. Er ist nicht hier! Man
sucht ihn in langen Gebeten, im Fasten, im Almosengeben, im Priester-
ritus ... Man sucht ihn im Gelde, in hundertjihriger Gesundheit, in der
leiblichen Auferstehung ... Er ist nicht hier!® ,... verfluchtes Hier ...
gesetzwidriges Hier!* ,Was wire, wenn das Gliid, das notwendigste und
liebste fiir alle, von Ort, von Zeit, von Leib und Blut abhinge? Ich sage
deutlicher: was wire, wenn Gott das Gliik in Amerika, auf den Kanari-
schen Inseln oder im asiatischen Jerusalem, oder in den koniglichen Pali-
sten, oder in dem Salomonischen Zeitalter, oder im Reichtum, oder in der
Einsamkeit oder in einem Rang oder in den Wissenschaften, oder igy der
Gesundheit eingeschlossen hitte? ... Dann wiirde unser Gliick und wir mit
ihm ungliicklich sein. Wer konnte jene Orte erreichen? Wie konnten alle in
cinem Zeitalter geboren werden? Wie kdnnte man in einem Stande oder
cinem Rang Platz finden?“ ,Gott hat das Gliik weder an die Zeit Abra-
hams, noch an die Grenzen Salomons, noch an das Kaisertum Davids, noch
an Wissenschaften, noch an Stinde, noch an Naturgaben, noch an Reichtum
gebunden: darum hat er dazu nicht allen den Weg gedffnet . . .“ Das Thema
»Er ist nicht hier!“ wird auch wieder im Dialog ,E@# Gesprich vom Seelen-
frieden“ behandelt und ist das Leitmotiv einer ganzen Reihe von Betrach-
tungen dieses Gesprichs. In seinem letzten Werk ,Sintflut der Schlange“ hat
Skovoroda seine Charkover Antrittsvorlesung, die wir oben zitierten, fast
ohne Abinderungen aufgenommen und so nochmals am Schlusse seines
Lebens wieder eine ,Symphonie“ iiber das Thema ,Er &t nicht hier* zu-
sammengestellt. ¢

Nicht in den dufleren Umstinden des Lebens liegen das Gliik und die
Bestimmung des Menschen, denn sie liegen in seinem Inneren, in der Tiefe
seiner Seele, mit anderen Worten: ,in uns selbst“! ,,Willst du also gliicklich
sein? Suche das Gliick nicht jenseits der See, erbitte es nicht von einem Men-
schen, wandere nicht iiber die Planeten, irre nicht in den Palisten umbher,
krieche nicht auf der Erdkugel, treibe dich nicht in den Jerusalemen um-
her ... Mit Gold kannst du ein Dorf kaufen, — eine schwierige, weil nicht
unumgiingliche Sache; das Gliick aber als eine notwendige Notwendigkeit
wird immer und iiberall umsonst verschenkt.“ ,,Wohin treibt dich der Teu-
fel? Kehre in dein Haus zuriik!“ ,Sage mir, wo Galilda ist? Du wiirdest
dich irren, wenn du auflerhalb deiner zu suchen anfingst.“ ,Man kann
[das Gliick] nicht auflerhalb seiner finden. Das wahre Gliick ist in uns.“
»Dieser Friede ist wie ein unschitzbarer Schatz in unserm Hause, in uns
selbst verborgen. Das kommt den heimatlosen Vagabunden nicht in den
Sinn, die ihr Herz in der leeren Fremde verloren haben .. .“

Das Gliick ist in uns — das bedeutet, daf das Reich Gottes, ja Gott selbst
in uns ist: ,Das Reich Gottes kommt nicht wie ein Gast aus iiberseeischen
Lindern, so dafl wir seine Ankunft von den Bergen, vom See, aus den
Wolken begriifien konnten. Es ist nicht weit von uns. Es ist in-uns selbst.“

165



,Gott ist in uns: Uberall ist Gott. Warum dann von einem Ort zum andern
wandeln? Wo kann man ihn niher suchen als in sich selbst?“ ,Die See ist
weit von uns, Gott aber ist in uns, in unserm Herzen.“ ,Willst du das
Paradies auflerhalb Gottes finden und Gott auflerhalb deiner Seele? Dein
Gliick, dein Frieden, dein Paradies, dein Gott ist in dir.“ Auch Paradies und
Héolle sind in uns.

Aus dieser Tiefe der menschlichen Seele wird aber auch der individuelle
Weg eines jeden Menschen bestimmt. Obwohl Skovoroda an manchen der
oben zitierten Stellen, wo er es abweist, dafl der Mensch das Gliick in dufle-
ren Umstinden finden konne, auch hervorhob, daf das ,Gliick“ des Men-
schen nicht in seinem ,Beruf* liegt, so bedeutet der Beruf fiir ihn doch etwas
anderes als alle anderen dufleren Umstinde des menschlichen Lebens. Der
echte Beruf wird aufgrund einer inneren Berufung ergriffen. Beruf geht im
Grunde genommen auf diese gottliche Berufung zuriik. Das, was einen
Mensdhen als ein individuell-charakterisiertes Wesen bestimmt, ist eben diese
Berufung. Die innere Berufung bestimmt und soll den Weg eines Menschen
bestimmen, nicht aber sollen es die iufleren Vorteile eines Lebensweges.
Deshalb richtet sich Skovorodas Kritik nur gegen die Titigkeit in einem
Beruf, der einem Menschen nicht durch sein Wesen bestimmt ist. Man soll
die Berufe meiden, zu welchen man nicht ,berufen®, nicht durch sein Wesen
bestimmt ist. Der Mensch soll sich — mit anderen Worten — nicht in einem
ihm wesentlich ,fremden“ Beruf betitigen! Der Beruf besteht eben nicht in
einer iufleren Titigkeit in dieser oder jener Richtung, sondern in Berufung,
Befihigung, ,Erwihlung*.

»Willst du Kaiser werden? Wozu dann Salbung, Krone, Szepter, Garde?
Das ist Schatten und Maske. Hole dir von oben her das kaiserliche Herz.®
Man darf nicht alles zugleich erstreben, was einem Menschen nicht zuging-
lich sein kann. Sondern fiir einen¥bestimmten Weg soll man sich entschei-
den, eben zu dem, fiir welchen man ,berufen“ ist. Skovoroda lacht die
Menschen, die alles gleichzeitig erstreben, ebenso aus, wie diejenigen, die
iiberhaupt nur nach Auflerlichkeiten trachten: ,Ich wollte ein Mann hohen
Ranges sein und wiinschte, daf8 meine Untergebenen so stark wie die Rus-
sen, so tugendhaft wie die alten Rémer wiren; dal mein Haus so wire wie
in Venedig und mein Garten so wie in Florenz; dafl ich klug und gelehrt
und adlig und reich wire wie ein Ochse. Reich wie ein Jud, stark wie ein
Stier, schon wie Venus, ruhig wie ein kleiner Landwirt — — — daf ich einen
Schwanz hitte wie ein Lowe, einen Kopf wie ein Bir, Ohren wie cin Esel.“
»Sehr zweifelhaft“, wendet eine andere Gesprichsperson ein: ,dafl Gott so
sinnlose Bitten erhort; du bist mit deinen Launen einer Weide dhnlich, die
zugleich Eiche und Ahorn, Linde und Birke, Feigenbaum und Esche, Dattel-
palme und Rose und Raute, Sonne und Mond, Schwanz und Kopf sein
wollte . ..“ ,Mir scheint es das Beste zu sein, mit allem zufrieden zu sein —
— — mit Geld, Grundbesitz, Gesundheit, Menschen und mit allem, was es in
der Welt gibt ... Dieser will auch so einen Buckel haben wie ein Kamel,

166



einen Bauch wie ein Walfisch, eine Nase wie ein Krokodil, so schon sein wie
ein Windhund, so schmadkhaft wie ein Schwein usf.“

Man kann nicht einmal alles erreichen, noch viel weniger ist alles fiir
einen Menschen nétig und gut! ,Sonne und Luft sind immer mit dir; von
allem aber, was vor dir flieht, wisse, daf} es dir fremd ist und halte es nicht
fir dein eigen.“ ,Du findest keine auch noch so gemeine Seele, die nicht
gleich bereit wire, und wenn es auch heute sofert sein sollte, den hdchsten
Rang anzunehmen, ohne zu fragen, ob sie ihm verwandt ist. — — — ohne
Zweifel seid ihr iiberzeugt, dafl unser Gliick an irgendeinen Rang oder
Stand gebunden ist, obwohl sie hundert Mal vom Reiche Gottes gehort
haben, welches jedem, der es gefunden hat und sich ihm unterwirft, indem er
seinen natiirlichen Beruf betreibt, alles andere Notwendige erreichbar madit.
Und ohne dieses ist auch der Beruf kein Beruf. Und wie kann er Beruf
sein, wenn ich nicht vom hoheren Kaisertum dazu berufen bin? Gottes Reich
ist iiberall und das Gliick lebt in jedem Stande, wenn man nur gefiihrt von
seinem Schopfer, welcher einen dazu in der Welt erschaffen hat, in ihn ein-
tritt; hundert Mal gliicklicher ist ein Hirt, der seiner Natur gemifl Schweine
oder Schafe hiitet, als ein Priester, der gegen Gott kimpft. Warum finden
wir alle die Landwirtschaft so gemein, dafl wir sie alleégiehen? Gliicklich ist,
wer fiir Medizin, fiir die Malerei, fiir Architektur, frs Studium geboren
ist ...“ ,Hundert Verwandtschaften, hundert Stinde, — und alle sind sie
ehrbar, weil alle gesetzmiflig sind.“ ,Gott ist iiberall, und das Gliidk ist in
jedem Stande, wenn man ihn mit Gott ergreift . . .

Die Berufung zu dem einen oder anderen Beruf, zu der ejnen oder ande-
ren Titigkeit beruht auf dem Wesen jedes einzelnen Menschgn, das heifit
auf seiner ,Natur“, auf seiner natiirlichen Veranlagung. ,Gliik hingt
weder von den Wissenschaften, noch vom Rang, noch vom Reichtum, son-
dern allein davon ab, dafl man sich gern dem Willen Gottes anvertraut.
Nur das allein kann die Seele beruhigen, — — — Zerbeiflen wir dieses Wort:
sich dem Willen Gottes anvertrauen. — — — Erinnert euch meines Wortes:
je mehr jemand mit Gott iibereinstimmt, um so friedlicher und gliicklicher
ist er. Das heifit: der Natur gemifl leben. Aber wer sagt das nicht: der
Natur gemifl leben? Der Fehler ist aber ... wenn jemand die sklavische
mit der herrischen Natur verwechselt und statt der prophetischen Natur die
viehische und blinde sich zur Fiihrerin nimmt . . .“ Die ,herrliche“, ,prophe-
tische®, ,gottliche* Natur spricht aber in jedem Menschen! ,Gliicklich sein
heifit sich selber oder seine Natur erkennen, sein Schidssal in seine Hinde
nehmen und den Teil von den gesamten Pflichten auf sich nehmen, der
einem verwandt ist. Diese Teilnahme an den Pflichten heifit gute Tat oder
Dienst . .. Die beste Seele lebt um so unruhiger und ungliidklicher, je wich-
tigere Pflicht sie trigt, wenn sie fiir diese nicht geboren ist ...“ Sie hat
Jkein richtiges Bestreben und leistet keine unermiidliche Arbeit. Woher die
Arbeit nehmen, wenn [die Seele] keine Lust und keinen Fleifl hat? Woher
nimmt man die Lust, wenn nicht aus der Natur? Die Natur ist die erste

167



Ursache und die selbstbewegende Triebfeder von allem. Sie ist die Mutter
der Lust. Lust ist Brennen, Neigung, und Bewegung, Lust ist stirker als
Zwang, sagt das Sprichwort. Sie strebt zur Arbeit und freut sich iiber sie
als iiber ihr Kind. Die Arbeit ist der lebendige und ununterbrochene Gang
der ganzen Maschine . .. Kurz gesagt, regt die Natur zur Tat an und stirke
bei der Arbeit, indem sie die Arbeit siff macht. Und was ist die Natur,
wenn nicht der selige Geist im Menschen?“ ,Das heifit mit Gott gliicklich
cinen Beruf ergreifen, wenn einer nicht nach seinen Launen und nicht nach
einem menschlichen Rat, sondern sich selbst verstehend und dem in ihm
lebenden und ihn rufenden heiligen Geist gehorchend, seinem geheimen Wink
folgend, den Beruf ergreift, fiir welchen er in die Welt geboren und von
Gott selbst vorbestimmt ist . . . Erkenne dich selbst. Hore dich selbst an und
gehorche deinem Gott. In dir ist dein Kaiser, Vater, und Lehrer. Hore dir
selber zu! Suche ihn und gehorche ihm. Er allein weiff, was dir verwandt
ist; das ist auch niitzlich.“ , Ich staune, wie siiff die Arbeit fiir eincn arbei-
tenden Menschen ist, wenn diese Arbeit natiirlich ist. Mit welcher Lust jagt
der Hund den Hasen! Was fiir eine Freude, wenn die Jagdsignale erschal-
len! Wie freut sich die Biene beim Honigsuchen! Des Honigs wegen wird sie
getdtet, solange sie lebt, hort sie aber nicht auf zu arbeiten. Die Arbeit ist
so siff wie Honig, und siifler denn Waben. Zu dieser Arbeit ist sie geboren.
O mein Gott! Wie siifl ist die bitterste Arbeit mit dir! — — —*

Dagegen ist die Beschiftigung ohne Natur, ohne natiirliche Veranlagung —
cin Ungliick ohnegleichen. ,Die menschliche Seele ist tot, wenn sie von ihrer
natiirlichen Titigkeit getrennt wird, sie ist triibem und stinkendem Wasser
dhnlich ...“ Alle, die von ,Schwermut, Langeweile, Kummer“ geplagt
werden, sind diejenigen, die ihre Berufung noch nicht gehdrt haben. Alles,
»was nicht verwandt“ und ,nicht passend“ ist, ist licherlich. ,Wenn ein
Wolf Flote blist, ein Bir tanzt wnd ein Pferd wie ein Hund kleine Sachen
tragt, so lacht man unwillkiirlich. Denn jede unschidliche Unschicklichkeit
ist licherlich. Wenn aber ein Wolf zum Hirten wird, ein Bir zum Monch
und ein Pferd zum Rat, dann ist es kein Scherz mehr, sondern ein Un-
glick,. — — — — — Diejenigen, die gegen die Natur kidmpfen, sind Selbst-
morder. Was fiir ein Leiden ist es, eine nicht verwandte Titigkeit zu betrei-
ben. Sogar ein Gastmahl ohne Lust ist schwer. Umgekehrt ist nicht nur die
natiirliche Arbeit siiff, sondern sogar der Tod ist angenehm. Das ist die
Ursache dafiir, daf} sich in jedem Beruf Gliidkliche und Ungliickliche finden,
Ruhige und Unruhige, Frohe und Schwermiitige ...“ ,Reichtum wird nur
vom Kérper genossen, die Seele aber freut sich iiber eine ihr verwandte Ar-
beit.“ ,Es ist besser, ein natiirlicher Kater zu sein als ein Léwe mit Esels-
natur ...“ ,Erschaffen, berufen, nennen, schicken, die Macht geben, hingt
von der Geburt ab, und diese vom Reiche Gottes — — — Wenn einer zu
etwas geboren ist, kann man ihn mit der Berufung nicht umgehen ... Wie
kannst du die Krankheiten heilen, wenn du keine Macht hast? Woher kannst
du die Macht haben, wenn du nicht von Gott geschickt bist? Wie bist du

168



gesandt, wenn nicht ernannt? Wie ernannt, wenn nicht berufen? Wie beru-
fen, wenn nicht dazu geboren? — — —— — — Sag mir, woher solcher Strom
der Gottlosigkeit? Woher aller Aberglauben, die Gleisnerei, die Ketzereien?
Woher die Beschimpfung der heiligen Bibel bei den Christen? Wo ist die
siifeste Freundschaft? Wo die Ubereinstimmung des teuersten Friedens? Wo
die Lebendigkeit der seelischen Freude? Wer verunstaltet und zersetzt jeden
Beruf? Unverwandtschaft. Wer tdtet Wissenschaften und Kiinste? Unver-
wandtschaft. Wer entehrt den Priester- und Monchsrang? Unverwandtschaft.
Sie ist fiir jeden Beruf Gift und Mérder. — — — — Es geniigt nicht, daf§
du klug und gelehrt bist. Man soll ein Freund seines Berufes und nicht nur
des Gewinnes von ihm sein. — — — Was fiir ein toller Unsinn, die Leiter, die
von den irdischen Gemeinheiten in die Hohe emporfiihrt, zum Niede#ang
in den Abgrund zu benutzen*.

Skovoroda nennt dieses Gefiihl des Vorherbestimmtseins fiir seinen be-
stimmten Beruf, das Bewufltsein seiner Berufung ,Minerva“. ,Mir scheint,
dafl diese gottliche Kraft im Menschen, die ihn zu dem, was ihm verwandt
ist, zicht, die alten Agypter Isis, die Griechen aber *Adnva, die Rémer Mi-
nerva, das heifit die Natur genannt haben ... Ich glaube, Minerva hief§ ein
Mensch — — —, der fiir sich und seine Nichsten erfahren konnte, wo das
Gliick lebt. Wer das gelernt hat, hief bei den Griedten evdaipwv ... Wenn
jemand etwas anfing, ohne diesen Geist anzuhdren, sagten die Heiden von
ihm: invita Minerva — ohne Segen Minervas, oder wie man bei uns sagt:
ohne Gott. Zuerst sprach man von den Wissenschaften so, spiter aber von
jedem auch noch so kleinen Geschift — — — so viele Beryfe — so viele Ver-
wandtschaften.“

Tu nihil invita dices facies-ve Minerva:
qua natura negat, scillicet illa fuge.
Si non es natus musis, fuge discere musas.
Heu multos perdit fistula docta viros.
Paucos justa parens musis Natura creavit.
Esse-ne vis felix? Sorte quiesce tua.

w— — — — Mit Fleifl Gott folgen, ist die siiffeste Quelle des Friedens, des
Gliicks und der Weisheit. Jeder soll seine Natur kennen und soll fragen:
was gefillt Gott. Die Gesellschaft ist dasselbe wie eine Maschine. Jede
Stérung in ihr entsteht dadurch, dafl ihre Teile nicht das tun, wozu sie vom
Kiinstler gemacht sind.“ Skovoroda interpretiert (mit Berufung auf Plut-
arch) auch den Dimon Sokrates’, im Sinne seiner Lehre. Kovalinsky;j be-
tont u.a., dafl Skovorodas Einstellung dem Berufsproblem gegeniiber sehr
eng mit seiner Lehre von der AbtStung des Willens zusammenhingt: die
Berufswahl ist fiir jeden Menschen die vollkommene Unterwerfung unter
den Willen Gottes, der im Wesen eines jeden Menschen zum Ausdruck
kommt.

Unter ,Natur“ eines jeden Menschen versteht Skovoroda hier nur die
sselige®, die gottliche Natur. Er liflt eine Gesprichsperson fragen: ,,Und

169



wenn jemand zum Stehlen geboren ist?“ Die Antwort lautet: ,Ich spreche
nur von den menschenliebenden Seelen, von den ehrlichen Geschiiften und
von den gesegneten Berufstaten, welche weder vom géttlichen noch vom
menschlichen Gesetz aus der Gesellschaft verwiesen werden und die in ihrer
Gesamtheit den fruchtbaren Garten der Kirche, oder besser gesagt: der
Gesellschaft so bilden wie die Teile des Uhrwerks die Uhr.“ Die falsche
Auffassung der Berufung stammt direkt vom Teufel: ,Wer hat ihnen den
falschen Weg zum Gliick so tief ins Herz eingeprigt? Selbstverstindlich der
Vater der Finsternis.“

Skovorodas personliche Einstellung seinem ,Beruf“ gegeniiber war eben
auf diesen Grundsitzen begriindet: wenn er an Kovalinskyj schrieb: ,Ich
baue nicht mein Feld, sie nicht, kaufe nicht, kimpfe nicht und verwerfe jede
Lebenssorge. Was tue ich aber? — — Ich lobe immer Gott und besinge seine
Auferstehung®, so stand er damit keinesfalls im Widerspruch mit seinen
cigenen Lehren. ,Ich bekenne vor Gott und vor euch, meine Freunde, daff
ich im selben Augenblicke, da ich mit euch spreche, ich meinen jetzigen Be-
ruf, obwohl ich in ihm alt geworden bin, verlassen und zum letzten Topfer
werden wiirde, wenn ich fithlen wiirde, dafl ich mich bis jetzt [in meinem
Beruf] ohne Natur betitigt habe, und [in Wirklichkeit] zum Topferge-
werbe Verwandtschaft habe. Glaubt mir, dafl es hundert Mal besser und
froher ist, tonerne Pfannen zu modellieren, als ohne Natur zu schreiben.
Ich fiihle aber bis jetzt, dafl mich in meinem Beruf die Hand Gottes hilt.
Ich kiisse sie und folge ihr. Ich verachte die Ratlosigkeit aller dufleren Rat-
geber. Wenn ich sie gehort hitte, so wire ich schon lingst zu einem Feind
meines Gottes geworden. Und jetzt bin ich sein Sklave.“ Kovalinskyj und
‘andere Lebensbeschreiber Skovorodas berichten von ihm mehrere Anekdoten,
die eben denselben Gedanken ausdriicken. Wenn Skovoroda seine Lehrer-
stellen auch anscheinend manchmalpaus dufleren Griinden verlassen hat, so
hat er aber eine andere Laufbahn jedenfalls nicht ergriffen, eben darum,
weil sie seiner Natur zuwider gewesen wire. Deshalb scheiterten auch wohl
die wiederholten Versuche seiner Freunde, ihn zum Eintritt in ein Kloster
zu bewegen. Spiter wollte ihn, nach einer Mitteilung Kovalinékyjs, der
Charkover Gouverneur E. Serbinin zu einer ,gemeinniitzigen“ Titigkeit
heranziehen. Die Antwort Skovorodas (die Kovalinsky;j sicher nach Sko-
vorodas eigenen Erzihlungen wiederherzustellen sucht) lautete: ,Die Welt
ist einem Theater ihnlich: um auf dem Theater mit Lob und Erfolg zu
spiclen, muff man eine seiner Begabung entsprechende Rolle iibernehmen.
Ein Theaterspieler wird nicht wegen einer ausgezeichneten Rolle, sondern
fiir gutes Spiel gelobt. Ich habe mir das lange iiberlegt und nach einer
Selbstuntersuchung eingesehen, daf ich auf der Biihne der Welt keine andere
Person treffend darstellen kann, als eine niedere, einfache, sorglose, einsame:
ich habe diese Rolle gewihlt und angenommen — und bin zufrieden. — —
— — Wenn ich heute gefiihlt hitte, daf ich tapfer Tiirken schlagen kann, so
hitte ich noch heute einen Husarensibel umgeschnallt, einen Helm aufgesetzt

170



und wire zum Armeedienst gegangen.” ,Wenn Gott mich dazu bestimmt
hat, in einer erniedrigten Rolle auf dem Theater dieser Welt aufzutreten,
so soll ich in meiner Aufmachung, in Kleidung, in Handlungen, im Verkehr
mit hochstehenden, einen hohen Rang einnehmenden beriihmten und ehr-
wiirdigen Menschen Anstand und Hochachtung bewahren und mir immer
meiner Nichtigkeit im Vergleich mit ihnen bewufit sein“, sagte Skovoroda
selbst. .

Man darf aber nicht denken, Skovoroda habe sein Schicksal, eine niedrig-
stehende Person ,auf dem Theater der Welt darzustellen®, als ein schweres
Schicksal empfunden. Wir finden vielmehr in seinen Werken genug Stellen,
aus welchen sich ergibt, daf er im Grunde genommen seinen ,Beruf“ fiir
einen iiber die anderen Menschenschicksale erhabenen hielt. Skovoroda ¥ibt
mehrmals anschauliche Schilderungen des Welttaumels. Diese Schilderungen
gehoren iibrigens zu den schonsten kulturgeschichtlichen Zeugnissen vom
ukrainischen Leben des 18. Jahrhunderts. Bei dieser Gelegenheit stellt
er seinen Beruf, seinen Stand allen anderen menschlichen Berufen gegeniiber
und tut es in Worten und Ausdriiken, die keinen Zweifel dariiber lassen,
daf die ,Selbstverminderung“ Skovorodas eigentlich recht aristokratisch
ist. Wahrend sich Skovoroda einigen Berufen — vor allem der Landwirt-
schaft und der Kriegskunst gegeniiber noch durchwégs versohnlich verhil,
werden die meisten Berufe (allerdings vielleicht nicht die Berufe als solche,
sondern ihre Vertreter und die gewdhnliche Auffassung von der Berufs-
titigkeit) fiir ihn zum Gegenstand einer satirischen Darstellung.

Vor allem ist das beriihmteste geistliche Lied Skovorodgs, welches in der
Ukraine schon bald nach seinem Tode zu einem Volksliédgwurde, seinem
ganzen Aufbau und seiner ganzen Auffassung nach ein Beweis dieser aristo-
kratischen Einstellung Skovorodas. Wir geben hier dieses Lied in Prosaiiber-
setzung wieder:

»Jede Stadt hat ihre Sitten und Rechte. Jeder Kopf hat seinen Verstand.
Jedes Herz hat seine Liebe. Jeder Hals hat seinen Geschmack. Ich aber habe
nur einen einzigen Gedanken, nur eines geht mir nicht aus dem Sinn.

Peter schmeichelt des Ranges willen den hohen Herren. Fed’ka, der
Kaufmann, liigt stindig bei seinem Messen und Wigen. Dieser baut sein
Haus nach moderner Art. Jener sitzt immer in Prozenten: erdffne mir bitte
Kredit! Ich aber habe nur einen einzigen Gedanken, nur eines geht mir nicht
aus dem Sinn.

Dieser kauft dauernd Grund und Boden an. Jener ziichtet fremdlindisches
Vieh. Diese dressieren Hunde fiir die Jagd. Jenes Haus ist vor lauter Gi-
sten lirmerfiillt wie eine Kneipe. Ich aber habe nur einen einzigen Gedan-
ken, nur eines geht mir nicht aus dem Sinn.

Ein Jurist stimmt die Rechte nach seinem Ton. Ein Student hat Kopf-
schmerzen von den Disputationen. Diese sind von dem Amor Venus’ aufge-
regt. Jeden quilt seine eigene Narrheit. Ich aber habe nur einen einzigen
Gedanken, wie ich nicht ohne Verstand sterbe.

171



Dieser schreibt eine Panegyrik voll von Liigen. Ein Arzt gibt in einem
Dokument Tote fiir Lebende aus. Dieser verehrt die Bilder der Kartenasse.
Stepka eilt wie zum Hochzeitsfest zu einer Gerichtsverhandlung. [Ich
aber habe nur einen einzigen Gedanken, wie ich nicht ohne Verstand
sterbe.]

O du furchtbarer Tod! o du erhobene Sense! Du schonst auch die kaiser-
lichen K&pfe nicht. Du schaust nicht hin, ob jemand Kaiser oder Bauer ist —
alles verschlingst du wie eine Feuersbrunst Stroh verschlingt. Wer verachtet
aber seinen scharfen Stahl? Derjenige, dessen Gewissen wie reiner Kristall
ist.“

Auch eine Nachahmung der Horazischen Ode 11,16 ist zu einer vollkom-
menen Ablehnung der Welt zugespitzt, denn die Schluworte dieser Umar-
beitung, die kurz alle Berufe und alle Stinde iiberblickt, um zu einem ver-
nichtenden Urteil iiber sie alle zu kommen und ihnen den eigenen Lebensweg
gegeniiberzustellen, diese Schlufworte lauten: ,Mir aber hat das Schidksal
ein kleines Stiick Land gegeben, ein wenig von den reinen griechischen
Musen, den Trank des Geistes und die Gabe, diese verfluchte Welt zu ver-
achten.”

Skovoroda betont, dafl es ,nur wenige gibt, die zu Gottes Wahrheit stre-
ben“. Er stellt den Weg eines ,Theologen® — was man eher aus dem Ton
und der Stimmung als aus dem Inhalt und der Argumentation der betref-
fenden Stellen ersieht — hoch iiber alle anderen Wege. Die Welt wird ja
meist in ihrer Ganzheit abgelehnt: ,die Mode ist dasselbe wie die Welt. Die
Welt ist aber das Meer der Ertrinkenden, ein Land, welches von Pest ver-
. seucht ist, eine Umziunung der wilden Léwen, ein Gefingnis der Gefange-
nen, ein Markt der Unsittlichen, eine Strale der Wollust, ein Ofen, der die
Begierden schiirt, ein Gastmahl der Wiitenden, ein Chor und ein Reigen der
Trunken-Verriickten, die nicht eMer niichtern werden, bis sie ihre Krifte
verlieren, kurz gesagt: die Blinden folgen einem Blinden in den Abgrund
nach. Selig ist derjenige, der nicht den Weg [der Welt] geht ...“ ,Die Welt
ist eine wurmstichige Nuf, ein Blinder ohne Augen und ohne Fiihrer, ein
Bir, der an seinem Nasenring gezogen wird, ein Sklave Satans, ein Gefan-
gener des Teufels, ein Lowenkifig ...“ ,Die Welt ist ein Gastmahl von den
Teufeln Besessener, ein Markt der Schwankenden, die Holle der Gequiilten.”
Dieser Aristokratismus Skovorodas kommt vielleicht am stirksten in der
Auffassung des Allgemein-Angenommenen zum Ausdruck, dafl es falsch und
teuflisch sei: ,,In unserer Sprache gemein und in der griechischen xowvév, d. h.
(All)gemeines, das ist dasselbe wie Gemeines, Weltliches, Schlechtes. Die
weltliche Meinung ist kein reines Wasser im Herzen eines Menschen, son-
dern Schmutz, zowvov, coenum, die Wohnung der Schweine und Teufel.®
»Griechisch xowvov, lateinisch — commune, slawisch — [all]gemein; denn alles
ist schlecht, was der Welt, d. h. vielen gemeinsam ist. Deswegen nennen
auch die Romer den Schmutz — coenum ... Die weltlichen Gedanken sind
Sumpf.“ Deshalb liebt Skovoroda ,Eigenartigkeit“. ,Die weltliche Gemein-

172



schaft ist mir ekelhaft und schwer. Siiff aber und gut ist die Jungfrau, wun-
dersame Eigenartigkeit, eigenartige Neuheit, neue Wunderbarkeit. Indem
die Frommen diese liebgewinnen, entfernen sie sich von der Welt, [wahr-
lich] nicht von der Welt, sondern vom faulen Herzen der Welt.“ ,Die
Wahrheit herrschte immer und herrscht auch jetzt in einer kleinen Anzahl
erleuchteter Gottesmenschen, aber die Welt kann sie nicht umfangen ... Die
kiinstlerische Wahrheit lebt in wenigen Herzen, die meisten verharren aber
in Unkenntnis und Unkunst. ,Eine kleine Kirche ist das Licht der Welt.“

Nur eine Folgerung aus der eben dargestellten Lehre Skovorodas ist seine
Lehre von der Leichtigkeit der sittlichen Vervollkommnung. Jede natiirliche
Titigkeit ist fiir einen Menschen leicht und angenehm. Darum ist fiir den
Menschen nichts leichter und angenehmer als tugendhaft zu sein. Vora¥sset-
zung des tugendhaften Lebens ist freilich, da® man durch Selbsterkenntnis
seinen individuellen Weg festgestellt hat. Seine Vorlesungen 1766 fingt
Skovoroda mit den Worten an: ,Gelobt sei der selige Gott, dafl er das Not-
wendige leicht gemacht hat und das Schwierige nicht notwendig. Es gibt
fiir den Menschen nichts Siifleres und nichts Notwendigeres als das Gliidk;
es gibt aber auch nichts, was leichter wire als das Gliik ...“ Und:
»Was fiir ein Gliik ist es, welches auf dem Sand des Leibes gegriindet
ist, in einem beschrinkten Raume und in einer”beschrinkten Zeit, auf
dem sterblichen Menschen? Ist das nicht schwierig? Ja, schwierig und
unmoglich. Gelobt sei der selige Gott, dafl er das Schwierige nicht notwendig
gemacht hat — — — Luft und Sonne sind immer mit dir, iiberall und um-
sonst; von alledem aber, was dich flieht, wisse, daf esydir fremd ist und
halte es nicht fiir dein Eignes; alles das ist fremd und iibexfliissig. Was geht
cs aber dich an? Darum ist es auch schwierig — — — Was aber ist dir not-
wendig? Das was am leichtesten ist. Und was ist leicht? — — — Das was not-
wendig ist. — — — Nur eines ist dir notwendig und das ist auch gut und
leicht, alles andere aber ist Leiden und Krankheit. Was ist dieses Eine?
Gott — —“. Die Behauptung, dafl das Gute schwierig sei, wird als eine teuf-
lische Lehre der ,Sirenen® dargestellt. ,Speie diesen Geist der Liige aus! Und
setze diesen wertvollsten Stein: yolead tad »axd als Fundament in dein
Herz. Schwierig ist es, bose zu sein ... Wenn jemandem etwas nicht be-
quem ist — schreibe, dafl es auch unnétig ist — — —“ ,Der leere Ruhm ist
schwieriger als der wahre ... Ist es fiir einen Hund nicht schwieriger, den
Schatten zu ergreifen als den wahren Geschmack? Da steht ein Apfelbaum
vor dir — ergreife und gib mir seinen Schatten. Seinen Kérper kannst du
aber gleich umfangen.“ ,Der engste, hirteste, steilste Pfad wird leicht,
wenn Gott selbst den Weg zum Ziele zeigt. Und selbstverstindlich zeigt er
[den Weg] demjenigen, welchen er dazu geboren hat.“

Der Dialog ,Kampf des Erzengels Michael mit dem Satan® trigt den
Untertitel: ,Leicht ist es gut zu sein“, in anderen Manuskripten: ,Sehr
schwierig ist es, bose zu sein, leicht ist es, gut zu sein.“ ,Mut wegnehmen und
Angst einpflanzen: das ist: die Seele beengen, verschlielen und binden, da-

173



mit sie sich bei einer guten Tat nicht freue, sondern sich bekiimmere.“ Der
Teufel ist daran schuld, dafl die Menschen das Notige fiir schwierig halten:
»er hat das Notwendige zum Schwierigen umgeschmiedet“. ,Notwendigkeit
kann mit der Schwierigkeit ebenso wenig zusammen sein wie das Licht mit
der Finsternis — — Zeiget mir, wo die Schwierigkeit wohnt. Nicht in der
Holle? Ich glaube, o Gott, dafl ebendort Arbeit, Krankheit, Kummer und
Seufzen wohnen. Ist denn die Notwendigkeit nicht dort? Adh, sie ist nicht
dort gewesen. Durch ihre Anwesenheit wird die Hélle im Nu zum Paradies.
In der Holle wird alles gemacht, was nicht notwendig, iiberfliissig, unnétig,
unschicklich, widerwirtig, schidlich, garstig, abscheulich, schlecht, unschén,
ekelhaft, schmerzlich, verrucht, gottlisternd, verflucht, weltlich, leiblich,
verginglich, wetterwendisch, teuer, selten, modern, sorgvoll, kostspielig,
verderblich, héllisch ist.“ Man soll dabei nicht vergessen, daf die Hélle von
Skovoroda ,spiritualistisch“ aufgefaflt wird: dafl sich also die oben ange-
fithrte Charakteristik auf den inneren Zustand des in innerer Zerrissenheit
mit sich selbst lebenden Menschen bezieht, was fiir Skovoroda mit einem
seinen Beruf ,mit Schwierigkeit“, mit Miihe und Not betreibenden Men-
schen gleichbedeutend ist. ,Selig ist, wer sich beherrscht. Das ist das Reich
Gottes! Es gibt nichts Leichteres, und es gibt nichts Notwendigeres, weil es
nichts Angeboreneres gibt [als sich zu beherrschen]. Und was ist Gott,
wenn nicht diese unsere in uns wie funkenatmende Kohle brennende selige
Natur?“

Der Dialog ,Streit des Teufels mit Barsabba“ beriihrt wieder dasselbe
Thema; dort bekennt ,Barsabba“, das ist Skovoroda selbst, seine friihere
Siinde, die darin bestand, daf8 er frither falscher Meinung war. Der rechte
Weg ist ,wahrhaftig fiir die bosen Menschen unbequem und schwierig. Sie
tragen aber die Schwierigkeit in sich selbst. Auf dem Wege Gottes aber
finden sie sie nicht und sie ist fir alle Ewigkeit nicht da. Die Bosheit ver-
wandelt durch sich selbst das Gute in Schaden, Gift, Arbeit, und Leiden.“
»Der Geist, der Schwierigkeit und Leiden liebt®, ist der Teufel selbst.

Skovoroda zitiert die Worte Epikurs: Xdotite tf) paxagiq gioe, dt ta pév
avayxaia énoinoev ednodplota T 8¢ dvondolota odx vayxaia, die er so iiber-
setzt: ,Gelobt sei Gott, da er das Notwendige leicht erreichbar machte,
Schwererreichbares aber unnétig“. Deswegen auch die eigentiimliche Ver-
ehrung Epikurs (von welchem freilich nie irgendeine andere Meinung als die
eben angefiihrte zitiert wird), die in seiner Gegeniiberstellung mit Christus
im Schluflliede der Sammlung ,Garten der gottlichen Lieder* gipfelt: ,so
lebte der athenische, so lebte auch der hebriische Epikur, Christus; das Ge-
meinsame ist die Freude, die Angstlosigkeit beider. Die scheinbare Gleich-
setzung Christi mit Epikur am Schluf des Gedichts, verfiihrte manche nicht-
informierte Verfasser von Arbeiten iiber Skovoroda zu phantastischen
Kombinationen iiber Skovorodas ,Epikureismen“ oder gar seinen Materia-
lismus und Atheismus.

Skovoroda zitiert das Fragment Epikurs in einer etwas freien Nachbil-

174



dung: ,blagodarenie blaZennomu Bogu, za to, ¢to sdélal nuZnoe netrud-
nym, a trudnoe nenuznym®.

Dieses Fragment zitierten auch die Kirchenviter, von wo Skovoroda
wohl das Zitat hat, und zwar finden wir es bei Gregor von Nazianz: Cant.
X und De virtute 785 f. und bei Clemens von Alexandrien: Stromata IV,
23. Clemens zitiert Epikur (fast immer ablehnend) in ,Stromata® 23 Mal!
Hervorgchoben wird meist die ,Freude“ als Kennzeichen des tugendhaften
Lebens und die hohe Einschitzung der Freundschaft durch Epikur. Bei
Skovoroda steht dieses Zitat auch in seinen Fabeln. Auf die Quellen des
Zitats hat bereits 1895 in einem schwachen Aufsatz A. Lebedev hingewie-
sen (,, Voprosy filosofii i psichologii“, Heft 27, S. 173 £.).

Wie cigenartig auch manche Motive der Lehre Skovorodas von den‘,,un-
gleichen Gleichheit“ klingen mdgen, — sie sind doch alt und im Boden der
christlichen Tradition tief verankert.

Das Thema ,,nicht hier® fiihrt uns eigentlich bis zu Plato zuriick. Philo
bespricht dieses Problem: ,Der Schlechte denkt, dafl Gott sich an einem Orte
befindet, nicht umfangend, sondern umfangen ...“ Uberzeitlichkeit und
Oberriumlichkeit des gottlichen Seins sind ein gew&hnliches Thema der kir-
chenviterlichen Schriften. Die deutsche Mystik nimgt dieses Thema wieder
auf, es erhilt jedoch eine besondere Firbung — einns'gpitze gegen das ,dufle-
re Christentum“ — so bei Edkhart: ,Du brauchst nicht erst nach ihm zu
suchen hier oder dort, er ist nicht weiter als vor der Tiir des Herzens“. ,Die
Leute suchen den Frieden in dufleren Dingen: bei Orten und Weisen, durch
Menschen oder Werke, durch Unbehaustheit, Armut undyNiedrigkeit — wie
stattlich es sich auch ausnimmt, das ist dennoch alles nicht®und gibt keinen
Frieden.“ ,Der Wechsel der Orte und die Einbildung, daf} es anderswo
besser sei, hat schon viele getduscht®, behauptet die ,Imitatio Christi‘, eben-
so die ,Theologia deutsch’. Auch fiir Franck ist der echte Glaube ,weder
Fiirst noch Bauer, Speise noch Trank, Hut noch Kappen, [weder] dort
oder da, heut oder morgen, Tauf oder Beschneidung oder etwas aufier uns,
sondern Frieden und Freude im heiligen Geiste, ungefirbte Liebe vom rei-
das Reich Gottes/ in dieser Welt auflerhalben vns an keinem Ort ist/ viel
nen Herzen, gutem Gewissen und unerfundenem Glauben“. Besonders breit
entwickelt dieses Thema Weigel: ,,So nun der Himmel/ oder Christus/ oder
Beschwerung vnd Unlust findest/ so begerstu bald einer andern Stelle/ solchem
weniger wird es seyn migen an einem Ort aufler vns/ hie vnd da/ nach
Zerbrechung der Welt/ da alle orter sind auffgehoben mit der sichtbaren
Welt.“ ,Dann vnser Vaterland ist nicht diese Welt/ nicht Europa/ nicht
Deutschland/ nicht dies oder jenes Fiirstentumb/ nicht Leipzig oder Wormbs/
nicht diss oder jenes Hauss ist vnser Heymat vnd Wohnung/ denn daraus
»Ist nicht also/ wenn du an einem Ort bist/ darinne der Widerwertigkeit/
mag dich jagen ein sterblicher Mensch/ das giftige Gewiirm/ oder der Todt . . .“
allen zu entflichen/ vnd besser Ruhe oder Gliickseligkeit zu besitzen/ als aus
einem Hause in ein anders/ aus einer Stadt in eine andere/ aus einem Dorff

175



in ein anders/ aus einem Ampt zu einem andern/ aus einem Lande in ein
anders/ sc. Vnd das thustu darumb/ wie gesaget/ dafl du aus natiirlicher
angeborener art seufftzest nach dem rechten Ort oder Vaterlandt/ nach der
Ruhe vnd Seligkeit/ in welchem du ohne Vnruhe/ Vnlust/ Vnfriede vnd seyn
mogest mit Frewden/ Vnd dass du solches hie vnd vermeynest zu finden von
aussenzu an den Creaturen/ ist die Vrsache/ dass du noch nicht kennest
dein rechtes Vaterland/ dein Heymat/ das Reich Gottes in dir/ die Ruhe
vnd Frewde in Gott in dir selber.“ ,,Dufindest kurzumb kein Friede/ Geniige
noch Seligkeit ausser dir/ weder in Kénigreichen/ noch in kostlichen Gewiben/
auch nicht in Gesingen/ nicht in Harfen/ nicht in wohlklingenden Instru-
menten/ nicht in Frewdenmahlen/ nicht in Gesellschaften/ nicht bey dem
Weine/ nicht bey vollem Tische/ nicht in Weiber Lust/ nicht in Ké&niglicher
Tracht noch Ehre/ nicht in tantzen und spielen/ nicht in Posterey/ nicht in
Biichern noch Schrifften/ nicht im gesunden Leibe/ auch nicht in der gantzen
Welt/ sondern allein in Gott in dir selbst/ vnd mit nichts aufler dir.“
Dasselbe sagt Bohme: ,darum bedarf die Seel keiner langen Fahrt, wenn die
vom Leibe scheidet, an der Stelle, da der Leib stirbt, ist Himmel und Halle,
und der Mensch Christus wohnt iiberall; so ist Gott und Teufel allda, aber
ein jeder in seinem Reiche. Das Paradies ist auch da und darf die Seele nur
durch die tiefen Tore ins Zentrum eingehen. Ist sie heilig, so steht sie schon
in Himmelspforten und hat sie nur der irdische Leib aufler dem Himmel
gehalten. So der nun zerbricht, so ist sie schon im Himmel, sie bedarf keiner
Aus- oder Einfahrt. Christus hat sie im Arm ...“ Comenius spricht ebenso,
auch Czepko:

Bleib innen.

Wohin, o Mensch? Zuriick. Umsonst gehst du herfiir.
Bleib in dir, willst du Gogt. Gott selber wartet dir.

Und — wie immer — mit grofiter Feinheit des Ausdrucks — Angelus Silesius:

Mensch, geh nur in dich selbst! Denn nach dem Stein der Weisen
darf man nicht allerorts in fremde Lande reisen.

— — wend ich mich, um Gott zu finden, nirgends hin.

»Das Reich Gottes ist in euch.“ An diese Stelle kniipfen die Betrachtungen
aller Mystiker an. Daf alles in mir sei, lehrten Eckhart, Suso und Weigel, fiir
welchen die Holle das Paradies, das Reich Gottes ,im Menschen® ist:
»Das ist die innere Helle/ die Helle aller Hellen/ also des endlosen Gutes
ewiglich von eigener Bosheit wegen beraubet zu seyn/ vnd dasselbige den-
noch lieb haben.“ ,Du seyst in Aphrica oder America, du seyst in der Welt
oder ausser der Welt/ so findestu doch das Reich Gottes/ den Himmel/ dein
Vaterlandt nicht ausser dir/ sondern inwendig in dir im Geiste.“ Dasselbe
lehrt Bohme: ,Dan du darffst nicht fragen: Wo ist GOTT? Hére du blinder
Menscdh/ du lebest in GOTT/ und GOTT ist in dir ...“ ,Gott ist im Him-
mel/ und der Himmel ist im Menschen: wil aber der Mensch im Himmel

176



seyn/ so mufl der Himmel im Menschen offenbar werden.“ ,Dan der rechte
Himmel ist allenthalben/ auch an dem Orthe/ wo du stehest und gehest/
wan dein Geist die innerste Geburt GOttes ergreifft/ und durch die sideri-
sche und fleischliche hindurchdringet/ so ist er schon im Himmel.*

Und fiir Angelus Silesius:

Der Himmel ist in dir und auch der Héllen Qual.

Mensch, wird in dir das Paradies nicht erstlich sein,
so glaube mir gewiss: du kommest nimmer drein.

Das Himmelreich ist inwendig in uns. ..
Das Reich Gottes ist in uns. ..

Ja, auch selbst die ,ungleiche Gleichheit“ Skovorodas ist nichts Neues. Degn
in dieser oder jener Form war die Vorstellung, daf ein jeder Mensch einen
eigenen Weg gehen soll, schon in der Antike verbreitet. Bei Plato und den
Stoikern angedeutet, findet diese Lehre bei Philo wieder Aufnahme:
duoloyouuévog tj) gooet Liiv, ,das Leben nach der rechten Stimme der Na-
tur®, ist die Form, in der er sie ausspricht. Im Anschlufl an die Schrift findet
sie bei den Kirchenvitern Verbreitung, wobei die antithetische Formel auf
ganz natiirliche Weise aus der Anerkennung der individuellen ,Natur® eines
jeden Menschen und der fiir das Christentum doch sopvesentlichen Behaup-
tung der Gleichwertigkeit aller Menschen folgt. Die Sinnbilder, die zur
Symbolisierung der ,ungleichen Gleichheit“ dienen, sind sehr verschieden.
So schreibt Makarius: ,Wie ein Topfer nach dem gebiihrenden Mafl den
Ofen heizt, wenn er die Topfe ins Feuer stellt, nicht zu stark, damit die Ge-
fife, die zu lange gebrannt werden, keine Risse bekimen, aPer auch nicht zu
schwach, damit sie nicht verderben, indem sie nicht genug gebfannt wiirden;
cbenso macht auch ein Gold- oder Silberschmied ein gebiihrend starkes Feuer
an; wenn er-das Feuer verstirkt, so werden die silbernen und goldenen Er-
zeugnisse zerflieBen und verderben; der menschliche Verstand kann die
Lasten an die Krifte der lasttragenden Tiere anpassen, sei es eines Kamels
oder eines anderen Tieres —, wie grofle Last ein jedes tragen kann; um so
mehr denn gestattet Gott, der die Kraft der menschlichen Gefifle kennt,
den feindlichen Kriften [auf die Menschen] zu wirken.“ Die verschiedene
Wirkung der gottlichen Kraft auf verschiedene Menschen versinnbildlicht
Maximus Confessor mit der Wirkung der Sonne auf verschiedene Substan-
zen — ,der Schmutz wird von der Sonne hart, der Wachs — weich“. Auch
die weltlichen Berufe werden in die Charakteristik der individuellen Wege
der einzelnen Menschen einbezogen — etwa bei Clemens. Der Begriff des
»Berufs“ wird im Mittelalter von Thomas ausfiihrlich besprochen, nimlich
im Sinne einer Anerkennung der Berufe als der von den Menschen im Leben
auszufiihrenden ,Amter“ (officia), die vom sittlich-religiosen Standpunkt
aus durchaus anerkannt werden. Auch in der Mystik wird das Recht der
individuellen menschlichen ,Natur“ voll anerkannt. So bei Edkhart: ,Man
soll der Leute Art mehr achten, das ist eine gute Erinnerung, und man

177



verschmihe niemandes Weise. Ein jeder mag seine gute Art behalten und
jede andere einbeziehen und in seiner Weise alle gut nehmen. Seine eigene
Art zu indern, bringt unstites Wesen und Gemiit hervor — — — Nidht alle
Menschen kénnen einen Weg gehen.“ Auch die Sinnbilder werden verwendet:
Gott sei Feuer und der Mensch — Teig: ,,Wenn man einen Badkofen heizt
und legt hinein einen Teig von Hafer und einen von Gerste und einen von
Roggen und einen von Weizen, nun ist nichts als eine und dieselbe Hitze im
Ofen und sie wirkt doch nicht gleich auf alle Teigarten; von einer wird
schones Brot, die andere wird grob, die dritte noch gréber. Die Ursache
davon ist nicht die Hitze, sondern die Stoffe, die nicht gleich sind. Ebenso
wirkt Gott nicht gleich in allen Herzen“. — Auch Tauler bespricht das
Problem des Berufes ausfiihrlich mit Betonung der Frage nach den ,welt-
lichen* Berufen. ,,So ungleich die Leute sind, so ungleich sind auch ihre Wege
zu Gott; was eines Menschen Leben wire, das wire des anderen Tod; und
wie der Leute Komplexionen sind und die Naturen, darnach richtet sich
oft ihre Gnade ... Nimm vor allen Dingen wahr, welches dein Ruf sei; in
dem, das dir Gott gerufen hat, in dem folge.“ ,Denn jede Kunst und jedes
Werk, wie klein sie auch sind, das sind alle Gnaden, und alle wirkt derselbe
Geist zu Nutz und Frucht des Menschen. Nun heben wir an mit dem Unter-
sten. Der eine kann spinnen, der andere kann Schuhe machen, und etliche
sind in diesen iufleren Dingen so bewandert, dafl sie vollauf beschiftigt
sind, und ein anderer kann es nicht. Und dies alles sind Gnaden, die der
Geist Gottes wirkt. Wisset, wire ich nicht ein Priester und nicht bei einem
Orden, ich nihme es als etwas Grofles, wenn ich Schuhe machen kénnte, und
ich wollte gern mein Brot mit meinen Hinden verdienen. — — Kinder, der
Fuf} und die Hand sollen nicht Auge sein wollen. Ein jeder soll sein Amt
tun, das Gott ihm zugefiigt hat, wie grob es auch sei, und das ein anderer
vielleicht nicht tun kann. Und voa unseren Schwestern soll auch eine jede
thr Amt tun. — — — Und daran, ob du damit zufrieden bist oder nicht,
sollst du auch erkennen und soll erkannt werden, ob dein Tun allein auf
Gott gerichtet gewesen sei.“ — Dasselbe hebt Valentin Weigel hervor: ,Was
ist die Vrsache/ das so viele Menschen in jhren Handthierungen zu Boden
gehen? Nichts anders/ als dal man nicht brauchet das gnothi seauton, dafl
man den nicht auss seiner Nativitet dess Gestirns erkennet/ worzu er
eygentlich geboren sey: Mancher ist durch das Gestirn geordnet zum Stein-
metzen/ vnd wird ein Schuster/ da wird das Liecht der Natur nicht ge-
halten/ darumb bleibet solcher ein Hiimpler: Ein ander ist geboren zu einem
Tuchmacher/ vnnd wird ein Goldschmidt/ da wird das Liecht der Natur
gebrochen/ Darumb wird ein solcher ein unniitzer verderbener Mensch:
Mancher wird geboren zum Juristen/ vnd wird Medicus: Jetzt ist das Liecht
der Natur verriicket/ dafl dieser wenig Gliick spiiret/ vnnd mit grosser
Miihe seinen Handel fiihret mit ander Leuth Schaden .. .“, — es ist hier ohne
Belang, daff Weigel den Versuch macht, sozusagen eine ,astrologische Be-
rufsberatung® zu begriinden — diese Stelle, die in einem durchaus mystisch-

178



religidsen Kontexte sich befindet, darf darum mit Recht den andern oben
angefiihrten angeschlossen werden. Auch ein anderes Sinnbild finden wir
noch bei Weigel: ,Es ist in einer Stuben ein Fenster, dreyerley Glas, ein gelb
dickes, ein schwartz finsters vnd ein weiss lauters; auff diese zugleich scheinet
die Sonne ohne Ansehen der Geschicklichkeit, dafl aber das Schwartze finster
bleibt vnd nicht erleuchtet wird vnd das Gelb nicht soviel Empfahet als
das Weisse, da hat die unparteyische Sonne kein schuld daran, das Glas ist
an ihm selber ein Hindernis.* Und fiir Bshme: ,Gleichwie die manchen
Blumen alle in der Erde stehen und alle nebeneinander wachsen, keine beisst
sich mit der anderen um Farben, Geruch und Geschmack; sie lassen die Erde
und Sonne, Regen und Wind, Hitze und Kilte mit sich machen, was sie
wollen, sie aber alle wachsen, eine jede in ihrer Eigenschaft — so ist es #4ch
mit den Kindern Gottes.“ Auch Angelus Silesius hebt dieselbe Grundidee der
»pluralistischen Ethik® hervor:

Freund, solln wir allesamt nur immer eines schrein,
was wird das fiir ein Lied und fiir Gesinge sein?

Wie du bist, so wirst du gewirket.

Die Sonn erweicht das Wachs und machet hart den Kot,

so wirkt auch Gott nach dir das Leben und dén Tod.
Ein etwas pessimistisch gefirbtes Sinnbild — die Vorstellung von der Welt
als einem Theater und der individuellen Rolle des Menschen aber als einer
»Rolle“ auf dieser Biihne — treffen wir bei Skovoroda. Es geht wahrschein-
lich auf das Marionettentheater der Platonischen ,Gesetze® zuriick, ein
Bild, das auch bei Plotin wiederkehrt: ,das Leben ist wit gin Drama, die
Menschen sind die Schauspieler; das Drama ist ein vollkommenes Kunstwerk
aus dem Geiste des Dichters, aber die Charaktere (die Typen), die im Drama
auftreten, bringen die Schauspieler auf die Biihne mit“. Gott ist ,Mario-
nettenspieler” auch fiir Sebastian Frandk; bei Czepko:

»Das Leben ist ein Schauspiel®.
Was ist dein Lebenslauff und thun, o Mensch? Ein Spiel . ..

Und auch in der Romantik wird das Sinnbild des Theaters verwendet: bei
Kleist und bei Solger — wobei nicht ins Gewicht fillt, dafl bei dem einen
darin tragischer Pessimismus, bei dem anderen eine romantisch ,ironische“
Einstellung zum Ausdrudk kommt.

Das Motiv ,Leicht ist es, gut zu sein“ ist in verschiedenen Variationen
unzihlige Male in der christlichen Literatur zu finden. Ja schon bei Philo,
der freilich nicht sehr konsequent ist und zuweilen auch die Ansicht vertritt,
daf die Tugend auf Anstrengung begriindet sei. Ebenso bei Clemens. Fiir
Eckhart ,macht die Tugend das Unméogliche méglich, ja sogar leicht und
siiR“. Nach Comenius ist mit Gott ,alles leicht und bequem®. Czepko glaubt,
dafl ,Dein Heil ist schwer, die Holl ist schwerer zu erwerben“. Und fiir
Angelus Silesius:

179



Die Seligkeit ist leichter zu erlangen als die
Verdammnis.

Es diinkt mich leichter sein, in Himmel sich zu schwingen.
als mit der Siinden Miih, in Abgrund einzudringen.

Mensch, lebest du in Gott und stirbest deinem Willen,
so ist dir nichts so leicht, als sein Gebot erfiillen.

Das Himmelreich wird leicht erobert und sein Leben.

Und auch ein so eigenartiger Satz wie der Vergleich Epikurs mit Christus
braucht uns nicht zu verwundern, denn kein anderer als Gregor von Nyssa
spricht ein Lob auf Epikur aus, und Clemens zitiert denselben Spruch Epi-
kurs wie Skovoroda.

Der einzige Beruf, den Skovoroda im Leben ergriff, war der Lehrerberuf. Er
gab Stunden in einer ukrainischen Magnatenfamilie. Er las an zwei ukraini-
schen theologischen Schulen Dichtkunst, griechische Sprache und in den ,Er-
ginzungsklassen“, die in Charkov fiir ,adlige Jiinglinge“ aufgemacht wur-
den, christliche Ethik. Der Unterricht Skovorodas hat mehrmals durch seine
neue Art Widerspruch hervorgerufen. Andererseits aber bewahrten seine
niheren Schiiler die besten Erinnerungen an ihren Lehrer. In den spiteren
Jahren seines Lebens hat Skovoroda den pidagogischen Problemen einen
Dialog gewidmet und dadurch sein tiefes inneres Interesse fiir die Piadago-
gik bekundet. Dieser Dialog, ,Der dankbare Storch“, unterscheidet sich von
den meisten Dialogen der spiteren Jahre durch seine auffallende Einfachheit
und Durdhsichtigkeit, was jedenfalls dafiir spricht, daf8 dieser Dialog von
Skovoroda gewissermaflen als eine populire Schrift gedacht war.

Die pidagogischen Probleme sind wirklich, wie aus dem genannten Dialog
und anderen Schriften zu ersehen ist, keine Probleme, zu denen Skovoroda
nur durch iuflere Umstinde seine® Lebens gekommen ist, sondern sie be-
rithren sich mit den Grundlagen seiner Welt- und Lebensanschauung. Man
kann sagen, die Pidagogik Skovorodas ist nur eine Folgerung seiner ethi-
schen Anschauungen — wir kdnnen deshalb unsere Darstellung auch auf ein
Mindestmaf} beschrinken.

Das Gesprich wird von einem Storchen und einem Affen gefiihrt. Die
Vorstellungen des Affen sind die iiblichen Vorstellungen von der Erziehung
und vom Unterricht, wie sie in den gesellschaftlichen Kreisen jener Zeit
herrschen. Dem Storch legt aber Skovoroda seine eigenen pidagogischen
Gedanken in den Mund.

Der Affe interessiert sich fiir Fremdsprachen: ,Uberall bliihen jetzt
Schulen, in welchen allsprachige Papageien lehren.“ Auch die gesellschaft-
liche Erziehung ist notwendig — ,tanzen oder Laute spielen®, singen. ,Man
soll nicht hinter den anderen zuriickbleiben. Die Mitmenschen aber und die
Mode, das ist dasselbe.“ Zweck der Erziehung ist auflerdem die ,praktische®
Tiichtigkeit: ,ein Blutegel kann auf verschiedenen Wegen aus seiner Um-
gebung viel Gutes aussaugen . . . Rang, Landbesitz, Geld . . .“

180



Das alles lehnt der Storch ab. Die Erziehung besteht gar nicht in Mit-
teilung von Kenntnissen, sondern vielmehr in der Unterstiitzzung der Natur-
anlagen, welche jedes Kind hat. Man soll ,gut gebiren®, ,die junge Ge-
sundheit des Kindes wahren®. Die ,richtige Geburt* bestimmt Skovoroda
nach gewissen astrologischen und eugenischen Regeln. Fiir die Erhaltung
der Gesundheit werden eigentlich keine Regeln angegeben. Dafiir aber
spricht Skovoroda etwas ausfiihrlicher von der’Erziehung selbst. Die besten
Erzieher sind die Eltern, wobei er freilih mit keinem Wort sich gegen
Lehrer, Schulen usf. duflert. Nach seinem Lebenslauf ist jedenfalls zu
schlieflen, daf er die Lehrertitigkeit nicht abgelehnt hat.

Gute Erziehung haben auch ,die Armen nétig®, vorausgesetzt dafl man
»nicht eine luxuridse, sondern eine seligmachende Erziehung® meint. Ee
Aufgabe der Erziehung ist es, ,zum Guten zu lehren“. Diese Aufgabe ist
nicht schwer: ,wer zum Guten geboren ist, dem ist es nicht schwer, zum
Guten zu lehren“. ,Das Angelernte, das Ubliche und das Angewdhnte ist
cin und dasselbe. Von Natur reift die Lehre von selbst ... Diese ist die
allgemeine und einzig wahrhafte Lehrerin. Einen Falken kann man schnell
fliegen lehren, aber nicht die Schildkréte. Einen Adler wirst du im Nu
lehren, auf die Sonne zu blidken und sich zu fteueru\’aber nicht die Eule.
Einen Hirschen ist es leicht, auf die Kaukasusberge zu schicken, ihn lehrst
du ohne Schwierigkeit aus den reinen Bergquellen trinken, aber nicht das
Kamel und den Eber.“ Auch die Kinder zeigen schon die in ihnen liegenden
Anlagen: ,Jedes Geheimnis hat seinen enthiillenden Schatten — — — Schau,
wie ein Bub beim Spielen ein Joch verfertigt und es demyHiindchen oder
dem Kitzchen auflegt. Ist das nicht der Schatten seiner landWirtschaftlichen
Seele? Wenn er einen Sibel umbindet, ist das nicht das Streben zur Kriegs-
kunst? ... Wenn ein dreijihriges Kind vom Horensagen gottliche Lieder
lernt, gerne die heiligen Biicher anschaut, die Seiten umschligt, bald auf die
geheimnisvollen Bilder schaut, bald auf die Buchstaben, zeigt denn das nicht
den geheimen Funken der Natur, die es zur Theologie geboren hat und
beruft? ... Dementsprechend soll man den Kindern auch ihrer ,Natur
cntsprechend geistige Nahrung geben.“

Der Erziehung soll die Natur zugrunde gelegt werden. Diese Natur
duflert sich in der Psyche des Kindes, und Skovoroda rit, diese Natur aus
der Psyche des Kindes herauszulesen. ,Es ist schwer, seine Natur zu er-
kennen, noch schwieriger aber — die fremde. Man erkennt sie aber erst spit.
Eine Schildkrote hat den Fehler erst bemerkt, als sie beginnen wollte zu
fliegen.“ Auf diesen moglichen Einwand erwidert Skovoroda seinerseits fol-
gendes: ,Rede nicht von der Schwierigkeit im Notwendigen. Es ist unmdg-
lich, dal die Natur das Notwendige schwer gemacht hat ... Es sei schwer
zu erkennen. Wer will denn erkennen? — — — Weiflt du, dafl die Geometer
aus dem Schatten die Hohe eines — — — Gebiudes erfahren. Jedes Geheimnis
hat seinen enthiillenden Schatten.” Aus diesem Schatten soll man das Wesen
crkennen kénnen.

181



Der Lehrer soll der Natur helfen, indem er die ,Okonomie® der Seele,
»die Okonomie unserer kleinen Welt“ in Ordnung hilt, er soll ,,Ordnung im
Herzen machen“. Das bedeutet gar nicht, dafl die Mitteilung von Kenntnis-
sen unndtig ist. ,Ich verurteile die Wissenschaften nicht und lobe auch das
letzte Gewerbe; es ist nur verurteilungswiidig, dal wir uns auf sie verlassen
und die hochste Wissenschaft vernachlissigen.®

Eigentiimlich ist, daf fiir Skovoroda die Erziehung eigentlich mehr eine
Hilfe der Natur als eine aktive Titigkeit des Erziehers bedeutet. Das Leben
eines Menschen ist wie das Leben einer Pflanze, die von der dufleren Um-
gebung an der Entwicklung in ihr verborgen liegender Eigenschaften gehin-
dert sein kann, aber keine neuen Eigenschaften von auflen her erhalten kann.
»Wenn die weise und selige Natur alles baut, ist dann nicht sie allein es, die
lehrt und verbessert? Jede Sache reift, wenn sie es leitet. Verhindere sie nur
nicht, und wenn du kannst, so beseitige die Hindernisse und ebne den Weg:
wahrlich wird sie selbst alles rein und gliicklich vollziehen. Eine Kugel wird
von selbst vom Berge herunterrollen: nimm nur den hindernden Stein des
Anstofles weg. Lehre sie nicht zu rollen, hilf nur. Lehre nicht einen Apfel-
baum Apfel tragen: die Natur selbst hat ihn gelehrt. Schiitze thn nur vor
Schweinen, schneide die wilden Zweige weg, siubere ihn von den Raupen,
leite das schmutzige Wasser, das auf die Wurzeln flieflit, weg usf. Lehrer und
Arzt sind nicht Lehrer und Arzt, sondern nur Diener der Natur, die die
einzige und alleinige Arztin und Lehrerin ist. Wenn jemand etwas erlernen
will, so soll er dazu geboren werden — — —“ Vorbild dieses Symbols der
Erziehung scheint die reiche und iippige ukrainische Natur gewesen zu sein,
“fiir welche die Landwirtschaft mehr nur eine ,Hilfe* der Natur bedeutete
und nicht ,Verbesserung“ oder gar Abinderung und Vergewaltigung ihrer
Krifte.

Dafl Mystik und Pidagogik in einer engen Beziehung stehen kdnnen, und
daf diese Verbindung vielleicht auch natiirlich ist, das bezeugt ein Beispiel
wie Comenius zur Geniige! Die ,,Natur, die fiir die Vertreter der mystisch-
religiosen Pidagogik die Grundlage der Erziehung ist, darf nur keinesfalls
im Sinne des Naturalismus verstanden werden: nicht die physische ,Natur*
des Menschen wird vor allem beriicksichtigt, sondern das Innere im Men-
schen, sein gottliches Wesen, welches von den Hemmungen der idufleren Na-
tur befreit werden soll. Das Leben der Pflanze als Sinnbild fiir das Leben
des Menschen kommt in Verbindung mit dem pidagogischen Gedanken
schon frith vor. So etwa besonders bei Tauler, der in seinen Predigten auch
die Sinnbilder des Gartens fiir die menschliche Gesellschaft und die Garten-
baukunst fiir die erzieherische Wirkung der Kirche oft gebraucht. Ebenso
bei Suso, der die Erziehung als Abschneiden des Bésen versinnbildlicht;
wenn das Bose abgeschnitten wird, tritt die ,Heilige* Natur des Menschen
hervor: ,Halt aber stille das Messer, bis du wahrlich ersehest, was du ab-
schneiden sollst. Und kennte der Weingirtner nicht die Kunst, er schnitte das
edle Holz, das die Trauben bringen soll, ebenso ab wie das bose Holz, und

182



also verderbte er damit den Weingarten. Also tun auch solche Menschen, die
diese Kunst nicht kennen. Sie lassen die Untugend und die bésen Neigungen
in dem Grund der Natur liegen und hauen und schneiden ab die arme Natur
und verderben dadurch dann diesen edlen Weingarten. Die Natur an sich
selbst ist gut und edel; wozu willst du denn der die Kraft nehmen? Wenn
die Zeit der Frucht sollte kommen, das ist: ein gottlich, selig, andidhtig
Leben, so hast du dann die Natur verderbt.“ Auch bei Weigel ist die Seel-
sorge nur ,Abschneiden“: ,die Biume pflegt man zu beschneiden von den
vberfliissigen diirren Esten®.

So ist auch der Ausgang Skovorodas in die Welt der praktischen Betiti-
gung keinesfalls ein Abfall von seinen mystischen Grundprinzipien, sondern
vielmehr eine Anwendung derselben. Die iippige ukrainische Natur gab
ihm — wie spiter Kuli§ — dessen ganze Naturphilosophie auf dem Sinnbilde
der sich zum Guten und Géttlichen entwickelnden Natur, die seitens des
Menschen nur Hilfe und keiner Verbesserung bedarf, aufgebaut ist — ein
anschauliches Bild von der durch alle Hindernisse und Hemmungen sich
durchsetzenden géttlichen ,Natur“ des Menschen. Und dieses Bild lag auch
der Dichtung Skovorodas zugrunde.

20. Die Reinigung

Tiefe und Hohe ist eins.
Meister Edkhart

Ist nun die Welt wirklich so, wie Skovoroda sie darstellt, s&ist die einzige
Maglichkeit, die Stimme Gottes in uns zu horen, taub zu werden fiir die
Stimme der_Welt. Da aber der duflere Mensch selbst zur ,Welt“ gehort, so
ist die Verleugnung der Welt zugleich Verleugnung des dufleren Menschen.
Aus diesem einfachen Gedankengang erwachsen alle die Formeln, die Sko-
voroda aus der christlichen Tradition iibernimmt: die Selbstverleugnung,
die Selbstverminderung, der symbolische Tod, das Absterben des Zufleren
Menschen, die ,Reinigung“ der Seele oder des Herzens. Die Seelenelemente,
die ,absterben“ miissen, sind solche, die den Menschen mit der Welt ver-
binden, das ist die Selbstheit, der Eigenwille des Menschen.

Diese Gedankenginge gruppieren sich bei Skovoroda manchmal und nicht
zufillig um die Vorstellung der ,Nachfolge Christi“. Die Nachfolge Christi
bestehe eben darin, dafl man durch den symbolischen Tod gelangt. So kommt
die Verwandtschaft des inneren Menschen mit Christus zum Ausdruck. Und
die Formeln der Selbstverminderung, der Reinigung usf. passen sehr gut
zum antithetischen Denkstil Skovorodas, da sie die Selbstverminderung
zur Vorbedingung der ,Erhohung®, der ethischen Vervollkommnung und
des weiteren noch weiterfiihrenden mystischen Weges erkliren.

Skovoroda bezeichnet oft die menschliche Tugend mit dem zur mystischen
Terminologie gehdrigen Wort ,die Reinigung®, die ,Sich-Entleerung®. Da-

183



mit macht er seine ethische Lehre zugleich zur ersten Stufe seiner mystischen
Theorie; die Reinigung ist bekanntlich die erste Stufe des mystischen Weges.

Skovoroda kann hier mit vollen Hinden aus der asketischen und mysti-
schen Literatur schopfen. Er gruppiert nur den Stoff anders und legt den
einen oder den anderen Gedanken anders aus.

»Sich im Tun vermindern“ und ,Sich im Herzen vermindern“ bedeutet
fiir Skovoroda ein und dasselbe. Die Selbstverminderung ist xadagotc,
»Sich-Entleerung“: ,Das selbst verminderte Herz ist ein nicht mit dem
Dornbusch der Lebenssorgen bewachsenes, sondern ein zur Aufnahme der
gottlichen Wahrheit bereites: entleert euch und erkennet!“ ,Reiniget euch.“
»Waschet euch.“ ,Das ist die selige Erneuerung eures Innern.“ ,Das reine
Herz“ wird vor allem gefordert. ,Der stirkste und schlaueste Feind ist die
alte Meinung — — — Kimpfe (gegen ihn) tiglich, und jage, sei es auch nur
eine dieser Meinungen, tiglich aus deinem Innern heraus“. ,Wie die Ge-
sundheit nach der Reinigung des Kérpers von der schidlichen und iiber-
fliissigen Nisse, der Mutter der Krankheiten, sich einstellt, so fingt
auch das Herz, von allen gemeinen weltlichen Meinungen, die die Seele
beunruhigen, gereinigt, erst an, den in ihm verborgenen Schatz seines Gliicks
zu durchschauen, ganz so wie man nach einer Krankheit Verlangen nach
Nahrung bekommt, wie eine Nuff, die den Kern ihres Lebens in der leeren
Milch empfingt.“ Tobias ,hat sich selbst ausgeweidet, wie man einen Fisch
ausweidet ... Er hat aus seinem Innern das steinerne Herz und die Leber
der Fleischeslust und die Galle herausgenommen.“

Als Symbol der Reinigung dient Skovoroda die Eucharistie. Die Deutung,
die er entwickelt, gehdrt wohl zu den wildesten, die jemals von den Mysti-
“kern gegeben worden sind. Skovoroda erzihlt nimlich folgende Legende
in der Art und Weise einer Utopie: ,Fiinf Wanderer kommen, gefiihrt von
threm Schutzengel, ins Reich des Briedens und der Liebe ... Dort gibt es
nicht Vergingliches, sondern alles ... ist ewig und schon und die Gesetze
sind den tyrannischen gerade entgegengesetzt. Ein schon leuchtender [Re-
gen]bogen ist die Grenze und das Ende dieses gesegneten Landes und trigt
die Inschrift: die erstgeborene Welt. — — Wie nun die Wanderer zum leuch-
tenden Bogen treten, kommt eine ganze Menge unsterblicher Einwohner zu
thnen und ziehen ihnen [den Wanderern] alles Alte aus — die Kleider so-
wohl als auch den Leib, ganz als wire er ein Gewand, und kleiden sie in
lauter Neues: einen neuen Leib und neue Kleider, auf die mit goldenen
Buchstaben gestickt ist: ,hore dir selber zu‘! Plétzlich erklingt harmonische
Musik ... Ein Chor singt ... Die Wanderer setzen sich zum Mahl der
Ewigkeit; ihnen wird Engelsbrot, neuer Wein aufgetischt — — — Aber bei
allen Unterhaltungen sind die Giste nicht frohlich: irgendein geheimer
Kummer quilt ihre Herzen. ,Habt keine Angst, unsere lieben Giste', sa-
gen die seligen Biirger: ,das geschieht mit allen, die neu angekommen sind
... Dann werden sie zum Kaiser befohlen. ,Ich kenne eure Beschwerden,
noch ehe ihr sie vorbringt.© — sagt der Kaiser des Friedens: ,in meinen Lin-

184



dern gibt es weder Krankheit noch Trauer, noch Seufzer; ihr selbst habt
den Kummer aus fremden, meinem Lande feindlichen Lindern eingeschmug-
gelt’. So spricht der Kaiser des Friedens. Dann befiehlt er seinen Engeln,
sie in ein Krankenhaus zu bringen. Dort nehmen sie volle sechs Tage ein
Brechmittel ein; am siebenten sind sie vollkommen von allen ihren Krank-
heiten geheilt ...“ Bis zu dieser Stelle wird die Legende von einer der
Gesprichspersonen des Dialogs, Grigorij, erzahlt. Dann lifit Skovoroda ein
Zwiegesprich folgen: ,,Afanasij: ... und was fiir ein Brechmittel haben sie
genommen? — Grigorij: Spiritus. — Afanasij: Wie heifit denn dieser Spiri-
tus? — Grigorij: Eucharistie. — Afanasij: Du Armster! Du weiflt noch nicht,
dafl das kaiserliche Krankenhaus die heiligste Bibel ist. Dort ist auch die
Apotheke, dort ist das hohe Krankenhaus, dort sind die Engel, undder
Hauptarzt ist in dir selbst.”

Aufler ,Reinigung“ gebraucht Skovoroda noch stirkere Ausdriidke:
,schneide alles ab“. Man soll ,seinen Willen niedertreten“. Das wird durch
das biblische Opfer versinnbildlicht: ,Laf}, mein Freund, die Kilber und
diec Bécke! Nimm dich selbst. Téte in dir selber fiir Gott den Ochseneigen-
sinn.“ ,Die Siinde steckt in dir, o Mensch! Téte in dir selbst den Eigensinn
und den Stolz, die der Stimme des gottlichen Gesetzes zuwider sind ...
Zerknirsche und verbrenne sie in der Glut der Liebé#u Gott — — — Das sei
dein Opfer! Das sei der Wohlgeruch fiir Gott! Das sei die heilbringende
Darbringung deiner Seele!“ ,Lerne es, deine Seele zu verbrennen und zu
toten, ihr die Macht und die Kraft wegzunehmen. Dann bleibt in dir nur
der Weihrauch Gottes, der heilbringende Wohlgeruch, der Chrisam des
Friedens und der Geist Gottes, der dich gesalbt hat.” ,*Qxe deine Seele.”
Das ist fiir Skovoroda die wahre ,Nachfolge Christi“. — ,Wenn das
Weizenkorn auf dem Felde verfault, wenn das Auflere tot ist, dann erbliiht
innen die “neue Frucht. Eine alte Ahre gibt in der neuen Sommerzeit
hundertfache Frucht. Kreuzige meinen Leib mit (deinem zusammen), nagle
ihn ans Kreuz! Und sei ich auch nach auflen nicht ganz, so werde ich im
Innern doch auferstehen. Mag mein Aufleres vertrocknen, wenn nur das
Neue im Innern aufblithte: das ist der lebenspendende Tod!“ ,, Wie der Halm
beim Reifen des Weizenkornes verschwindet, oder richtiger gesagt, sich im
Korne verbirgt, so wird auch das figiirliche Aas, in seinem Zufluchtsort
angekommen, vernichtet, durch das [neue] Leben verschlungen.“ ,Du Wille!
O du unersittliche Hélle! Alles ist dir Nahrung, allen bist du Gift. Tags,
nachts gihnt dein Rachen und verschlingt alles ohne Ansehen! Wenn man
aber diese Schlange totet? Dann ist die ganze Holle vernichtet!* ,Zer-
knirscht eure Herzen!“ ruft Skovoroda seinen Lesern zu.

Die Abtétung der Seele, des Willens, die Zerknirschung des Herzens, die
Darbringung seiner selbst als Opfer hat keinen anderen Sinn und Zwedk,
als daf der vergottete, gottliche Mensch, das wahre menschliche Wesen oder
besser: das gottliche Wesen des Menschen um so klarer aus dem Innern des
Menschen hervortrete, erglinze. — Der abgetdtete Wille liflt den Willen

185



Gottes im Menschen frei erscheinen. ,Vertraue Gott und mache seinen heili-
gen Willen zu deinem Willen. Wenn du ithn annimmst, so ist er schon dein
[Wille]. Die Ubereinstimmung des Willens — das ist dasselbe wie eine
Seele und ein Herz [mit Gott] haben ... Alles geschieht nach dem Willen
Gottes, aber ich bin mit ihm einverstanden — und er ist schon mein Wille.*
»Unser wahres Gliick ist der innere Frieden unseres Herzens, und der Frie-
den ist Ubereinstimmung mit Gott.“ ,Wieder und wieder sage ich dir, dafl
ein jeder, der seinen Willen verherrlicht hat, ein Feind des Willens Gottes
ist und ins Reich Gottes nicht eintreten kann. — — — — Der Wille, nimlich
der eigene, menschliche Wille, der Eigenwille, ist ,die Fessel und die Stricke
und der verschlingende Léwe und die Hélle und das Feuer und das Weinen
und das Zihneklappern. Und ihr werdet von dort nicht herauskommen
konnen, bis ihr nicht die Fessel 16set und eures Willens Joch abwerfet, wie
auch geschrieben steht: ,zerknirschet eure Herzen!*“ Und Gott wirkt in der
Seele des Sich-Vermindernden, ,wie die Traube in ihrer siifen Kraft da-
durdch reicher wird, dafl die Sonne sie mittags kocht“.

Eine konkrete , Tugendlehre“ ist bei Skovoroda nur angedeutet: denn die
Selbstverminderung ist eigentlich die Quelle aller konkreten Einzelhand-
lungen des Menschen, wenn er den Zustand erreicht, den man als Zustand
der , Vergottlichung® und der ,Tugendhaftigkeit“ zugleich bezeichnen kann.
Skovoroda spricht an vielen Stellen von den konkreten Tugenden. Es sind
eigentiimlicherweise fast immer nur ,asketische Tugenden. Der Weg der
Askese ist aber nicht der traditionelle ostliche Weg: Ménchstum, Kloster . ..
Wenn Skovoroda in fritheren Jahren auch mehrmals von dem hohen Wert
des Ménchstums gesprochen hat (Briefe — Christus = povayds), so ist er
spiter, vielleicht erst durch einen Vorschlag seiner Freunde, Ménch zu wer-
den, und durch die Uberlegungen, zu denen er dadurch gefiihrt wurde, um
sich zu entscheiden, mit der Ablehn#ng dieses Vorschlags auch zu einer all-
gemeinen asketischen Ansicht iiber das Monchstum gekommen. Er war,
wenn man will, ein Monch innerhalb der Welt, sein Kloster war ihm aber
keine duflere Anstalt, sondern eine innere Haltung, das, was Gogol’ spiter
»geistiges Kloster® nannte.

Von den konkreten Tugenden nennt Skovoroda immer wieder drei: De-
mut, Armut, Einsamkeit . ..

»Fliche den Ruhm, umarme die Einsamkeit, liebe die Armut, kiisse die
Keuschheit, befreunde dich mit der Duldsamkeit, ziche mit Demut ein .. .*
— das ist fiir Skovoroda eine sehr typische Stelle. ,Der Sucher® ist ,arm,
enthaltsam, einsamkeitsliebend“, ,sanft, arm, verfolgt, geschmiht“. In
einem Liede besingt Skovoroda die ,heilige Armut“: ,O Armut! O du selige
und heilige! Offne uns die Tiir des Paradieses ... O Armut! O du Gabe des
Himmels! Dich liebt jeder heilige und gerechte Mann . .. Die heilige Armut
ist von auflen her gesehen wild, im Innern ist sie golden in der friedlichen
Seele . . .«

Man darf dabei nicht vergessen, dafl die Tugendlehre Skovorodas sozu-

186



sagen ,geistig“ zu verstehen ist: fiir ihn sind ,Armut und Reichtum ohne
Gott verflucht®, das heiflt, — es ist hier gar nicht von der iufleren Armut,
die am Besitz gemessen wird, die Rede. ,Arm ist nicht der, der nichts hat,
sondern wer bis zu den Ohren im Reichtum steckt, aber sein Herz nicht
darauf einstellt, das heiflt, der keine Hoffnung [auf ihn] hegt ...* ,Die
Armut ist reicher als alle Kaiser. Die Armut, die das Notwendige gefunden
hat, und die das Uberfliissige verachtet, das ist wahrer Reichtum, das ist
gleich einer Briicke zwischen zwei Morasten, die selige Mitte zwischen Ent-
behrungen und Uberflufl.“ Dasselbe kann man auch auf alle anderen Tugen-
den anwenden.

Wie gesagt, ist die Lehre von der Selbstverminderung traditionell, wir
wollen daher nur auf einige Parallelen zu Skovoroda hier aufmerk®m
machen, vor allem auf solche, die den antithetischen Charakter dieser For-
derung betonen. So vor allem die deutschen Mystiker des Mittelalters. So
Eckhart: ,Wenn der Mensch dahin gelangt, dafl ihn nach dem geliistet,
wonach wenige verlangen: nach Schande, Verworfenheit, und Verachtung
— — — so kommt er zum Frieden und zur rechten Freiheit“, ,der hochste
Gipfel der Erhdhung, der fillt gerade in den tiefsten Abgrund der Ernie-
drigung — Tiefe und Hohe ist eins®, ,je niedriger, desto hoher, und je
weniger, desto mehr“. ,Sich im Tun vermindern® —ie Skovoroda es aus-
driickt — empfiehlt Tauler: ,Hiltst du von irgendeinem Tun oder irgend-
einer Weise, die du tun magst, etwas, als sei sie etwas, so wire es viel besser,
dafl du nichts titest und in dein lauteres Nichts kehrest, in dein Nichts-
Taugen und Nichts-Kénnen, als dafl du in so grofier Wi;gsamkeit, auswen-
dig oder inwendig, stiindest und dein Nichts vergiflest.“ Dasgelbe sagt Suso:
er fordert ,eine ledige Miifligkeit“, ,miiflige Mufle“, denn ,eines wohlge-
lassenen Menschen Tun ist sein Lassen, und sein Werk ist sein Miiflig-Bleiben,
denn seines Tuns bleibt er ruhig und seines Werkes bleibt er miiflig.*

Eigenwille muss ich lassen:

Gottes Ziume mich umfassen,

Genommen ist die Ehre mein,

jedem mufl ich Fuftuch sein ...
Sebastian Franck unterstreicht besonders die Notwendigkeit, sich ,im Willen
zu vermindern®“: ,Der einzige Weg zu Gott ist, sich von dem eigenen Wil-
len, der eigenen Weisheit und dem eigenen Geschmack wegzukehren.“ ,Es ist
uns in summa alles verboten, was wir tun, lassen, reden oder gedenken
mogen und allein der Feiertag geboten, dafl wir festen und feiern von all
unserem Willen, Wirken, Wissen, Reden, Gedenken ...“ ,Gott soll unser
Wille sein, wir aller Dinge willenlos.“ ,Gott soll in vns wéllen/ wyr wyl-
los sein.* ,So muss jm all sein werck verbeut/ vnd allayn haysst stifften/
feyern vnd von all seinen thun absteen.” Bei Weigel heifit es: ,Dargegen
wollen wir zu der Gnade kommen/ so miissen wir nothwendig mit Nico-
demo zu nichts werden/ klein/ nidrig/ gering vor der Welt/ vnnd fiir uns
selber.“ ,Hast du aber diese Gnade von Gott/ dafl du dich selber hassest/

187



verleugnest vnnd verlierest/ vnd gantz in dir selber zu nichts werdest/ so
kommest du gar leichtlich darzu/ Dann so sich ein jeder nicht selber auff-
hielte/ vnnd hinderte/ so were nichts leichteres/ als in Himmel kommen/
ein Prophet werden/ ein Apostel seyn.“ Und Bshme betet: ,gib mir deinen
Willen/ auff daf ich nichts ohne dich wolle®. ,Man mufl sich selbst, sein
eigen Gut, Blut, Leib, Lob, Leben, Seel, Geist, Willen um Christi Namens,
Erkenntnis und Liebe willen hassen“ (Franckenberg).
Und Angelus Silesius lehrt:

Gott spricht: wer sich versenkt, der wird erhaben werden.

Das allergrofite Werk, das du fiir Gott kannst tun
ist ohn’ ein einzig Wort Gott leiden und Gott ruhn.

Wer in dem Wirken ruht.

Der Weise, welcher sich hat iiber sich gebracht,
der ruhet, wenn er liuft, und wirkt, wenn er betracht’.

Soviel mein Ich in mir verschmachtet und abnimmt,
soviel des Herren Ich dafiir zu Kraften kémmt.

In Skovorodas Lehre von der Selbstverminderung sprechen verschiedene
Motive mit: neben der ,Imitatio Christi* die traditionellen Lehren von den
mystischen Tugenden: der abdicatio, abrenuntiatio, abnegatio, expropriatio,
resignatio, indifferentia und wie sie alle heiflen. Ein katholischer Mystiker
der Neuzeit schreibt: ,Ziehe allen Eigenwillen, alle Eigenheit aus. Sei arm
an Begierden nach den Dingen mehr noch als an den Dingen selbst, sei arm
_im Geiste. Was Gott nicht ist, sei nicht in deinem Herzen durch ungeordnete
Anhinglichkeit. Und wenn du nicht empfingst, was du noch nicht hast, oder
verlierst, was du schon besitzest, so bewahre einen festen und ruhigen Zu-
stand deines Gemiites. Die Verleughung iiben, heifit die Axt an die Wurzel
des Baumes der Eigenheit legen. Wie das Gold nach unten, die Flamme nach
oben strebt, so naturgemif wird der von aller Eigenheit freie Geist zu
seinem Ursprung Gott erhoben und mit ihm vereint. Wer seinen Willen in
allem Gott gleichférmig macht, wer Triibsal mit Freude ertrigt, der hat die
kostbare Perle gefunden. Den ganzen Tag wandelt er rein, ruhig, einfach im
Lichte des Angesichtes Gottes und kann, solange er will, so leicht beschauen
wie leben und atmen“ (Blosius). Diese Sitze finden sich fast wortlich bei
Skovoroda wiederholt.

Mit der Lehre von der Selbstverminderung meint Skovoroda vor allem,
wie wir gesehen haben, ,Reinigung®, xadagoic. Die Reinigung ist schon
bei den Platonikern Vorbereitungsstufe auf dem mystischen Wege. So bei
Plato, Philo, Plotin, Jamblichos, Proklus.

In der christlichen Literatur erscheint diese Lehre als Lehre von der ,Rei-
nigung“ (vgl. Areopagitica) oder als Lehre von der Entleerung der Seele:
puritas, nuditas, vacuitas, secessus — gehéren zu den christlichen Tugenden.
Auch bei Plotin finden wir schon eine in derselben Richtung gehende Inter-

188



pretation der »ddugots-Lehre. Eckhart sagt: , Werde ledig von sich selbst und
allen Dingen.“ Tauler predigte: ,Mensch, mache dein Fafl leer und halte
dich frei von leeren Bekiimmerungen®, ,giefl aus, damit du voll wirst ...«
Ahnliche Gedanken kehren iiberall wieder. — Angelus Silesius spricht von
der Reinigung und Entleerung:

Ganz lauter wie Kristall soll dein Gemiite sein
Dein Herz sei — — — leer und rein

Je mehr du kannst aus dir austun und entgiessen:
je mehr muss Gott in dich mit seiner Gottheit fliessen

Mein Herz entschiittet sich, daf es Gott an soll fiillen

Die Forderung nach der Reinigung steigt bis zu den Formen der Aufhebung
oder gar ,Abtdtung“ des Willens oder besser des Eigenwillens, der ,Zer-
knirschung des Herzens“. Diese Formel treffen wir nicht erst in der christ-
lichen Literatur, — auch Plotin behauptet, die Selbstvernichtung des Men-
schen sei seine hochste Energisierung, fiir Jamblichos haben alle Tugenden
etwas Todihnliches an sich. Bei den Kirchenvitern kristallisieren sich diese
Formeln zu den festgeprigten Redewendungen wie ,Sterben in Christo,
»Sterben fiir die Welt“, wozu im Mirttelalter noch &4s Sterben an der Got-
tesminne hinzukommt. Die deutschen Mystiker, von Bernhard und den
Victorinern ausgehend, prigen deutsche Ausdriicke fiir die lateinische mysti-
sche Theologie: ,sich selbst vernichten“ (,die Vernichtigkeit“), ,allen Din-
gen sterben®, ,sich verlieren wie der Tropfen Wasser yn tiefen Meere“,
»versinken und ertrinken im géttlichen Abgrunde® usf., sg;n@ die Ausdriidke,
die wir bei Mechtild von Magdeburg, Eckhart, Tauler und Suso treffen.
Thomas a Kempis trigt zur Verbreitung dieser Formeln wohl am meisten
bei; bet ihin finden wir Redewendungen wie ,,Absterben®, ,sich abtdten®,
»sich verlassen®, ,sich selbst verleugnen®, ,sein Herz zerknirschen®.

In der Neuzeit finden wir die Ausdriicke fiir die ,Selbstvernichtung® bei
den katholischen und protestantischen Mystikern iiberall, zumal in den
geistlichen Gedichten:

Willte mit Gott vereynigt seyn,

so lebe seines Willens allein

Laf deinen eigenen Willen sterben,

so wirst du das hochste Gut erwerben.
Wiewohl solches gar Sawr gehet eyn,

so muf er doch endlich gelassen seyn. (Weigel)

Wer dort mit mir will herrschen und erben,
der muf} hier mit mir leiden und sterben.

Wer nicht stirbet eh er stirbet
der verdirbet eh er stirbet. (Frandkenberg)

Mensch scheide dich von dir und lern im Leben sterben,
so kannst du durch den Tod dein Heil im Tod erwerben (Czepko)

189



Die Selbstvernichtigung.

Nidhts bringt dich iiberall, als die Vernichtigkeit
wer mehr vernichtigt ist, der hat mehr Géortlichkeit.

Durch Tétung seiner selbst wirst du Gotts Lamm darstellen . . .

Man muss getdtet sein . . .

Sterb dir, so lebst du Gott. .. (Angelus Silesius)
Und so verbreitete Motive der geistlichen Dichtung wie ,,mit Christo lei-
den“ und ,mitgekreuzigt werden“, die auch in der Dichtung Skovorodas
nicht nur einmal vorkommen, fanden Eingang in die ,emblematische My-

stik“, die ihrerseits die geistliche Dichtung beeinflufite und ohne Zweifel
auch fiir die Sinnbilder Skovorodas mitbestimmend war.

190



VI.MYSTIK

Wenn die Reinigung den ,inneren Menschen® zur vollen Entfaltung kom-
men liflt, und wenn der innere Mensch, der ,wahre Mensch“ ,,seinem Vater
der Kraft und dem Wesen nach gleich ist“, so ist es eine ganz natiirliche
Folge der Reinigung, dafl der Mensch ,,Gott dhnlich®, ja Gott gleich Wird;
denn hier ist der gottliche Kern des menschlichen Wesens von seiner dufleren
»Schale“ befreit. So ist der Weg der Reinigung zugleich der ,Weg der Ver-
gottlichung®, xadagoig — déwors.

Skovoroda verbindet aufs engste den ethischen und den mystischen Weg.
Unterscheidet die mystische Tradition meist drei Stufen des mystischen Auf-
steigens zu Gott: Reinigung, Erleuchtung und Vergottlichung, so spricht
Skovoroda meist nur von der ersten und der letzten’Stufe. Uber die Mittel-
stufen des mystischen Weges sagt er wenig. ~

Was aber die Vergottlichung betrifft, so kehrt er zu den kirchenviterlichen
Lehren und den Gedanken der mittelalterlichen Mystik zuriik, und wir
finden bei ihm einen grofien Schatz der Sinnbilder der mystischen Einigung.
Die Frage, ob wir es hier mit der Aufnahme des alten Bjld- und Wortvor-
rats zu tun haben, oder ob Skovoroda aus dem eigenen Erlebnis heraus den
sprachlichen Ausdrudk fiir das Unsagbare mit der Anlehnung an die ihm
bekannte Tradition sucht, mufl im weiteren gestellt werden.

Wir wdllen jedenfalls zunichst die theoretischen Auflerungen Skovoro-
das iiber die hochste Stufe des mystischen Weges kennenlernen.

21. Die Vergéttlichung

Du mufilt vergttert werden. ..
Angelus Silesius
Gehort die Lehre von der Vergéttlichung zum alten Ideenschatz der kir-
chenviterlichen Literatur, so ist sie jedenfalls in der &stlichen christlichen
Literatur zu Skovorodas Zeiten, wenn nicht vergessen, so doch mindestens
etwas zuriickgetreten. Und so erregten die Gedanken Skovorodas gerade in
diesem Punkte einen gewissen Anstofl, wie es iibrigens ein Jahrhundert
friiher mit Angelus Silesius der Fall war. So hat auch die russische kirch-
liche Zensur des 19. Jahrhunderts die betreffenden Stellen in den Werken
Skovorodas weggestrichen, ohne zu merken, dafl alle asketischen Theorien
Skovorodas von diesem Gedanken abhingig sind.

191



Die Lehre von der Vergottlichung tritt bei Skovoroda wie alle seine
Hauptgedanken in einem ,antithetischen® Kontexte auf. Der Weg zur
Vergottlichung ist die ,Verminderung®, ja ,Abtotung“ des iufleren Men-
schen. Dadurch unterscheidet sie sich von idhnlichen Gedanken des antiken
Platonismus und ist am nichsten den kirchenviterlichen Lehren von der
féwoig, der deificatio, und der Mystiker des Mittelalters von der , Vergot-
tung“. Die Lehre von der Vergottlichung ist traditionell platonistisch; sie
wurde von Philo in Zusammenhang mit der Bibel gebracht und fand bei
den Kirchenviitern allgemeine Anerkennung. Wie die Verdeutschung des
Wortes ,0éwois”, ,deificatio“, Anstof erregen konnte, ist fast unverstindlich.

Die Lehre von der ,8¢woig“, von der ,, Verdhnlichung mit Gott“ (6poiworg
1@ 9e®) als der hochsten sittlich-religiosen Aufgabe des Menschen hat Plato
mehrmals ausgesprochen. Darauf begegnen wir derselben Lehre bei den
heidnischen Vertretern des Platonismus: Plotin, Porphyrius, Proklus. Philo
vertritt diese Lehre mit besonderem Nachdruck.

Von den Kirchenvitern wurde diese Lehre im Anschluf an das Neue
Testament weiterentwickelt. Wir finden sie bei Irenius, Hippolit, Tertul-
lian, Clemens, Origenes, Athanasius, Basilius, Gregor von Nyssa, bei Maka-
rius dem Agypter, bei Augustin, in den ,Areopagitica“, dann bei Maximus
Confessor, bei Simon dem neuen Theologen usf. Im Mittelalter tritt sie
wieder auf. So bei Eriugena, bei Bernhard und selbstverstindlich auch bei
den auf die Areopagitica zuriickgreifenden deutschen Mystikern: bei Eck-
hart, Tauler und Suso, dessen ganze Weltauffassung ja auf der Riickkehr
der ganzen Kreatur zu Gott beruht. Die deutschen Mystiker hatten hier
vor allem die Aufgabe, deutsche Ausdriicke fiir die lateinischen Termini zu
“schaffen, und zwar auf solche Weise, daf hier leicht mogliche Miflverstind-
nisse vermieden wurden. Obwohl die Lehre von der Vergéttlichung am
Anfang der Neuzeit noch von Cusanus vertreten wurde, tritt sie bei den
Mystikern der Neuzeit stark zuriick und ist nur bei einigen katholischen
Mystikern zu finden, so etwa bei Blosius und vor allem bei Angelus Si-
lesius:

Werd’ Gott, willst du zu Gott ...

Du mufit vergottet werden ...

Gott ist dir worden Mensch: wirst du nicht wieder Gott,
So schmihst du die Geburt und hohnest seinen Tod.

Der hochste Gottesdienst ist Gotte gleich werden.

Ein Senfkorn ist mein Geist, durchscheint ihn seine Sonne,
So wichst er Gotte gleich mit freudenreicher Wonne.

Die letzten Worte spielen an die Worte Meister Eckharts an, der von
einem ,Samen Gottes“ im Menschen spricht, der zu einem Baume (zu Gott)
wachsen soll. Es ist aber sehr charakteristisch, dal Angelus Silesius unter
anderem wegen dieser Auflerungen angegriffen wurde und in der Vorrede
zur 2. Ausgabe seines Cherubinischen Wandersmanns die Orthodoxie der
Vergottlichungslehre besonders nachgewiesen hat. Der Gedanke der Ver-
gottlichung kehrt bei Baader wieder.

192



Die Vergottlichungslehre ist oft mit der Vorstellung verbunden, dafl die
ganze Kreatur aus Gott flieit und aus ihm wieder zuriidkkehrt, mit der
Vorstellung von ,dem Riicklauf des seienden zu dem wiederzugewinnenden
Gott“, die auch bei Skovoroda gelegentlich vorkommt. Diese Vorstellung
findet sich unter anderem bei Plotin, Origenes, Eriugena, Eckhart, Tauler,
Suso usf. und braucht hier nicht mit der von der Kirche verurteilten Lehre
des Origenes von ,droxatdotacts drdviov® zusammenfallen.

Der Gedanke der Gottgleichheit oder Gottihnlichkeit entwidkelt sich
manchmal zur Behauptung ,einer innigen Verbindung mit Gott“, ,eines
ganz nahen, vertraulichen Verhiltnisses zu Gott“ (Basilius der Grofle).
Die mystische Symbolik spricht von der ,Freundschaft“ oder der ,Brgut-
schaft“ der Seele mit Gott. Der ,icgdg yapos“ (connubium spirituale) der
griechischen religiosen Vorstellungen, die bei Plotin philosophische Formung
fanden, wurde von Philo mit der religios erotischen Symbolik des Hohen
Liedes verbunden. Diese neugeformte Symbolik zieht nun, wie es scheint
von Origenes ausgehend, durch die Geschichte der mystischen Literatur, vor
allem der mystischen Dichtung. Das Wort ,Epwg“ (amor) vermochte nicht
zuletzt unter dem Einflu der Areopagitica, sein Biirgerrecht neben dem
Wort ,aydnn“ (charitas) zu behaupten. Der spitered mystischen Literatur
lagen vorwiegend die ausfiihrlichen Interpretationen des Hohen Liedes
durch Bernhard zugrunde. Zuweilen stieg die mystische Dichtung zu Bildern
auf, die nicht ohne Grund Anstof erregten, wie bei Gottfried Arnold:

Mein Lieb, mein Schatz, mein Briutigam, ich lege n'di
in deinen Schof}, &

Ich dring mich in dein Herz hinein, du wirst mich nimmer
von dir los,

Ich will von dir geschwingert seyn, gib mir das siifle Pfand
der Ehe,

damit ich weif}, dal du mit mir und ich mit dir vermihlet
stehe.

Was hilfft mir siifler Worte Schmadk, was hilfft mir ein
gemachtes Bild,

wenn nicht dein Wesen selber mir den gantzen Tempel-Leib
erfiillt?

Um die Kiihnheit der Bilder der ,Vermihlung der Seele mit Gott“ abzu-
schwiichen, verwendet man solche Bilder (die im Neuen Testament wie
auch bei Plotin zu finden sind), die von verschiedenen verwandtschaftlichen
Beziehungen der vergottlichten Seele mit Gott sprechen. So Bernhard: ,Ist
die Seele aber einmal die Braut des Sohnes, so ist sie auch die Tochter des
Vaters und die Schwester des Briutigams“; hnlich bei Mechtild und Eck-
hart, und noch Angelus Silesius dichtet:

Sag an, o grofler Gott, wie bin ich dir verwandt?
Denn du mich Mutter, Braut, Gemahl und Kind genannt.

Gotts Tochter, Mutter, Braut kann jede Seele werden,
die Gott zum Vater, Sohn und Briut’gam nimmt auf Erden.

193



Freilich driickt Skovoroda den Gedanken der déwoig immer nur mit
Vorsicht aus. Denn die Orthodoxie dieser — an sich auf der kirchenviter-
lichen Tradition beruhenden — Lehre ist von den Zeitgenossen etwas ange-
zweifelt worden. Jedenfalls bringt Skovoroda nur einige Male ganz klare
Formulierungen des 9éwoig-Gedankens. Aber das ganze ethische Gedanken-
system Skovorodas spricht dafiir, daff nur rein duflere Riicksichten (am
nichsten liegt es, Miflverstindnisse bei Lesern und bei ,Jiingern“ anzu-
nehmen) ihn davon abgehalten haben, die Idee der d¢woig mit aller Klar-
heit zum Zentrum seiner Ethik zu erkliren.

,Gott kennen — das ist: zu einem lebendigen, ewigen und unverginglichen
Menschen werden und zu Gott verklirt werden“. ,Ihn (Gott) erkennend,
werden wir im Augenblick zu ihm verklirt, und alles, was es Totes in uns
gibt, wird durch sein Gottes-Leben verschlungen®. ,Willst du Kaiser wer-
den? — — — Hole dir das kaiserliche Herz von oben. Dann wirst du mit
dem Kaiser eins sein®. ,Uberall ist Gott — — — Wo willst du thn niher
suchen als in deinem Herzen*.

Das ,Sujet“ und das Thema der ersten dialogischen Schrift Skovorodas,
seines ,Narzissus®, ist eben die , Vergottlichung“, worin Skovoroda freilich
das Thema nie mit voller Klarheit ausspricht, sondern sich dem Gedanken
der Vergéttlichung nur sozusagen im Unendlichen nihert.

Der sich selbst erkennende Mensch wird ,durch das Feuer der Selbstliebe
ganz zerschmolzen und verklirt sich zur Quelle. Wahrlich! Wahrlich! Wor-
in jemand verliebt ist, dazu verklirt er sich. Jeder ist das, dessen Herz er
hat“. Damit kein Zweifel bleibt, daf} die genannte ,Quelle“ Gott versinn-
bildlichen soll, erklirt Skovoroda einige Zeilen weiter, wie das gemeint
ist: ,O reiner Abgrund, o heilige Quelle! Dich allein liebe ich. Ich verschwin-
de in dir und verklire mich — — — Bei den Heuchlern und den Abergliu-
bischen erregt es Anstof und sie tad®ln es — Zur Quelle sich verkliren? Wie
kann das geschehen? Murrt nicht! Sehr leicht ist es, sage ich, fiir den Gliu-

bigen, der in sich die gottliche Schonheit gesehen hat. — — — Er hat das
Beste gefunden. Er verklirt sich zum Herrscher aller Geschdpfe, zur Sonne*.
,Ich liebe, schmelze, verschwinde und verklire mich — — — Nicht ich lebe,

sondern Christus lebt in mir.

Das Thema der ,Vergottlichung® klingt in etwas abgeschwichter, ver-
deckter Form auch in allen denjenigen Sinnbildern mit, die von einer inti-
men Beziehung des Menschen zu Gott sprechen, von einer ,Freundschaft®
— denn diese ,Freundschaft kann nur auf einer Wesensverwandtschaft des
Menschen mit Gott beruhen. Gott wird mit dem in ihn ,Verliebten“ ,,durch
einen Kufl ewige Freundschaft schliefen“. ,Eine Seele und ein Herz. Was
ist denn besser als die Freundschaft mit dem Allerhchsten?“ Der ,wahre
Mensch ist ,, Freund Gottes und Gott — sein Freund“. ,,O reines Herz! ...
Du bist Gottes und Gott gehort dir. Du bist sein und er ist dein Freund. Er
ist dir, o mein Gott, Opfer, und du — ihm. lhr seid zwei und seid eins*.

Diese Formulierungen sind iibrigens mit einer Reihe Formulierungen der

194



deutschen Mystiker ganz identisch, die auch von der ,Freundschaft mit
Gott“ sprechen und fiir diese Freundschaft Formulierungen gefunden haben
wie: ,Gott mein, ich sein“ oder , Wir sind zwei und eins“.

Eine weitere Abschwichung erfihrt die Vergottlichungslehre, wie ge-
sagt, in der erotischen Symbolik, die bei Skovoroda — vor allem in den
Werken seiner spiteren Jahre — sehr breit entwidkelt wird. Skovoroda
spricht kaum von der Gotteskindschaft des Menschen. Dagegen finden wir
bei ihm in Fiille Sinnbilder, die die Beziehung einer gliubigen Seele zu Gott
durch ,erotische* Symbole versinnbildlichen: die Seele ist und soll sein —
Mutter, Braut, Gemahlin Gottes. Es ist eine Symbolik, die in der Mystik
traditionell ist und letzten Endes auf das Hohe Lied zuriidkgeht. — ,Was
sollst du noch trauern, meine Seele? Warum [willst du] dich noch b¥un-
ruhigen? — — — Er ist dein Gemahl — — — der Erléser deines Ichs und
dein Gott“. ,Du bist geboren, um dich mit Gott lieb zu haben“. Der die
Materie — ,den salzigen Klumpen®, die Frau Lots liebende Mensch soll
sich von ihr abwenden, damit er ,nicht mit ihr, sondern mit ihm (Gott) sich
erfreue“. ,Zu jener Zeit, da wir von oben her zum zweitenmal geboren
werden, werden wir zu einer Jungfrau, die denjenigen empfangen und
umfangen hat, der fiir alle der Eine ist und allein ,,geilig ist“. ,Er kommt
nicht von der Seite her und nicht aus leiblichen Ver echtungen: der Ewige,
Ganze — — — wie ein leuchtender Funken im Kieselstein verborgen, er-
scheint er endlich zu seiner Zeit als eine Lilie auf dem Felde: und als eine
Quelle in der wasserlosen Wiiste — — — Dieser Mann ist von dir, o reine
Jungfrau, ohne Mann geboren“. Wir sind ,seine Eltern"g Hier kommt bei
Skovoroda auch die alte Vorstellung zum Vorschein, die $eele empfange
und gebire Christus, eine Vorstellung, von der wir noch als von einem
Sinnbild dgr »unio mystica“ sprechen werden. ,,Hére, o Israel! Gott, dein
Herr, ist in dir — — — Dieser soll — — dir erscheinen, und du empfingst
[ihn] und umfingst [ihn] im Herzen®. ,Das ist dein Briutigam“. Die
Seelen ,,sind die Koniginnen und die reinen Beischliferinnen des himmlischen
Konigs“. Die Seele ,strebt nach oben zu ihrem Vater, sie brennt vor Liebe,
sie will mit ihrem Vater schlafen“ (eine Allusion auf die biblische Erzihlung
von den Téchtern Lots). Braut, Schwester, Mutter, Gemahlin — das alles ist
nur ein und dieselbe Beziehung zu Gott — ,ihr (der Seele) Vater, ihr Bru-
der, ihr Briutigam und Sohn sind dasselbe“. ,Wenn du, mein Freund, schon

von oben geboren bist, so sei du gegriifit, Tochter Lots! — — — Wenn du
die Todchter bist, so bist du auch die Braut und die Mutter und die Schwester,
und Lot ist dein Vater und Briutigam und Sohn und Bruder — — — Je-
saja erscheint bald als Braut, bald als Briutigam Gottes — — — Christus

nennt seine Freunde zugleich Bruder und Mutter und Schwester.

Diese ,erotische“ Symbolik ist bei Skovoroda — im Unterschiede zu vielen
Mystikern des Abendlandes — durchaus an dem Begriff der ,Verwandt-
schaft“ der Seele mit Gott orientiert. Eine ausgearbeitete Lehre von den
Stufen der Liebe, wie sie etwa bei Bernhard, bei den Victorinern, bei

195



Bonaventura oder bei der Heiligen Therese und den spanischen Mystikern
vorkommt, fehlt bei Skovoroda. Aber die Grundbilder der ,erotischen®
Symbolik sind Skovoroda und den Mystikern des Westens gemeinsam.

Skovoroda steht auch hier im groflen und ganzen auf dem Boden der
christlichen Tradition. Wenn seine Thesen manchmal etwas kiihn, paradox
und ungewohnt klingen, so liegt das mehr daran, dafl manche Formulierun-
gen der Kirchenviter im Laufe der Zeit griindlich vergessen worden sind,
als daran, dafl Skovoroda wirklich etwas Neues ausspriche.

»Vergdttlichung® ist nicht eine urspriingliche Gottihnlichkeit, sondern ein
erst zu erreichender Zustand. Dagegen war fiir die optimistischen Aufklirer
zur Renaissancezeit (und natiirlich auch im nicht-mystischen Barock) der
Mensch bereits in seinem natiirlichen Zustand ,gottihnlich. Vgl. z. B. in
»Hamlet“ (I1,2): ,Welch Meisterwerk ist der Mensch! wie edel durch Ver-
nunft! wie unbegrenzt an Fihigkeiten! in Gestalt und Bewegung wie be-
deutend und wunderwiirdig! im Handeln wie dhnlich einem Engel! im Be-
greifen wie dhnlich einem Gott!“ Letzten Endes ist der Mensch doch ,ein
Bild und Gleichnis Gottes“. Fiir einen Mystiker soll dieser Zustand erst
dynamisch erreicht werden.

22. Die Rube Gottes

Eines wohlgeborenen Menschen
Tun ist sein Lassen, und sein
Werk ist sein Miifligbleiben.

Wenn Skovoroda vom Zustand des ,vergéttlichten® Menschen spricht, so
treten in erster Linie die Ziige hervor, die zunichst im Widerspruch zu der
von Skovoroda gegebenen CharaRteristik des ,inneren®, ,wahren®, ,gott-
lichen“ Menschen stehen. Das ist die Ruhe, der Frieden. Dies ist aber ein
Zustand, den man vielleicht als eine ,passive Aktivitit* bezeichnen darf.
Da der Mensch in sich schon das gottliche Sein hat, kann die Aktivitit
nur darauf hinzielen, die Hindernisse, die der freien Auflerung des gott-
lichen Wesens im Wege stehen, zu beseitigen. Der innere Mensch bleibt
stabil, unbewegt, seine Titigkeit ist ,Nichtstun®.

Wer in sich den ,inneren Menschen“ entdeckt hat, der kann ausrufen:
»Gott sei Dank! Ich habe jetzt Augen, Ohren, Zunge, Hinde, Fiile und
alles. Ich habe das Alte verloren und das Neue gefunden. Leb’ wohl, o
mein Schatten! Sei gegriifit, o ersehnte Wahrheit! Sei mir das gelobte Land.
Schlufl damit, ein Arbeiter zu sein. Ich habe daran auch nie gedacht®. ,,Wa-
rum sollst du dich jetzt beunruhigen?“ , Je miifliger, umso mehr beschiftigt.*
»LaB alles Tun“. ,Was ist besser als nur das, was ruhiger ist“. ,Was ist
denn seliger als einen solchen Seelenfrieden zu erreichen, dafl man einer
Kugel gleicht, fiir welche es gleich ist, wohin man sie rollt“.

Wohl wird damit zweierlei gemeint: das ,Aufhdren des dufleren Men-

196



schen, die Selbstheit, der Eigenwille ist zum Stillstehen gebracht; anderer-
seits ist die Ruhe, der Friede ein Symptom der durch nichts beschrinkten
Freiheit des inneren Menschen: wo es keine Widerstinde gibt, braucht man
auch keine Anstrengung, um sie zu iiberwinden.

Wenn Skovoroda als eine Hauptforderung der Ethik ,die Ubereinstim-
mung mit Gott“ ansieht, so ist damit auch die Passivitit des dufleren Men-
schen gemeint. Alles, was ,iuflerlich“ ,mein“ ist, soll vor dem géttlichen
zuriicktreten, stillstehen, aufhéren. Der Wille — wohlgemerkt der Wille
des ,iufleren Menschen“ (bezeichnenderweise kennt Skovoroda keinen ande-
ren individuellen Willen, denn der Wille des inneren Menschen scheint ihm
»gottlich“, iiberindividuell zu sein) soll aufhdren. ,Die erhabenste Eigen-
schaft des denkenden Seins, den Willen“ — sagt Kovalinékyj — ,hat & samt
seinen Kliigeleien und seinem Streben in seine Nichtigkeit vertieft und hat
sich in den Willen des Schopfers gestiirzt, sich ganz dem Leben und der
Liebe Gottes ergebend, damit die Vorsehung iiber ihn verfiigen konne wie
iiber ein Werkzeug — wo sie will und wie sie will.

Andererseits ist die Ruhe, wie gesagt, die Ruhe des inneren Menschen.
Skovoroda versinnbildlicht manchmal diesen Zustand als ,Sabbat“, ,den
seligen Sabbat“: ,Komm jetzt zu mir in deiner Maght, Friede, komm, Ruhe!
Komm jetzt zu mir, gesegneter Sabbat.“ ,O Seel¥hruhe, wie selten bist du,
wie teuer. — — — Sie versteckt sich im Geheimnis der Hypostase Gottes vor
der menschlichen Unruhe und den Streitigkeiten der Volker, das heiflt, vor
allen Weltmeinungen.“ , Du Seelenruhe, du Zuflucht des Willens.“ ,Ich sehe
cinen unbeweglichen Hiigel, die Gipfel der Berge, ? aus den Sintflut-
wellen emporragen, schaue auf die Erde und den Hafeng Glaube an Gott:
dort beruhigen wir uns.“ ,Unser Gliick ist Seelenfrieden. Paulus ist auch
im Gefingnisse froh. Das ist der wahre Frieden.“ ,Die Friichte des seligen
Lebens sind Frieden, Frohlichkeit und Vergniigen. Ihre Wurzel aber ist die
Stille des Herzens.“ ,Dieser Frieden ist wie ein schitzbarer Schatz in
unserm Hause, in uns selbst verborgen.“

Ist die Ruhe ein Symptom der Vergottlichung, so ist sie auch ihre Vor-
aussetzung: ,Kann ein Apfelbaum lebendig und froh sein, wenn die Wurzel
nicht gesund ist? Und die gesunde Wurzel — das ist die feste Seele und das
friedliche Herz. Die gesunde Wurzel giefit in alle Aste Feuchtigkeit und
belebt sie, und das friedliche Herz, mit Lebenssaft getrinkt, driickt seine
Spuren dem Aufleren auf — — Das ist der Gipfel und die Bliite des ganzen
Lebens, der innere Frieden, Herzensfreude, Seelenfeste — — — Hierher ist
der ganze Fluf} eures Lebens gerichtet. Das ist die Grenze, der Hafen, das
Ende. Schneide alles weg, was im Widerspruch steht zu diesem Hafen, jedes
Wort, jedes Tun, welches dieses Ende nicht fordert. Diese Grenze sei allen
Gedanken und allen Wiinschen gesetzt. Wie viele sind korperlich gesund,
satt, gekleidet und ruhig. Ich lobe aber solch einen Frieden nicht — den
weltlichen Frieden, er ist fiir alle gut und betriigt alle. Der [richtige] Frie-
den ist Ruhe der Gedanken, Freude des Herzens, Lebendigwerden der Seele.

197



Das ist der Frieden! Das ist die Tiefe des Gliicks! Dieser Frieden eroffnet
deinen Gedanken den Tempel der Ruhe, bekleidet die Seele mit dem Kleid
der Frohlichkeit, sittigt sie mit der Fiille des Weizens und festigt das Herz.®
»Alle schonen Namen in der Bibel: Licht, Frohlichkeit, Freude, Leben, Auf-
erstehung, Weg, Gelobnis, Paradies, Siifle, sie alle bezeichnen diesen seligen
Frieden.“ — Es ist dazu zu bemerken, dafl doch einige von diesen Worten
fiir Skovoroda nur Gott selbst bezeichnen: so Licht, Leben, Auferstehung,
Paradies ... — ,Die korperliche Gesundheit ist nichts anderes als Gleichge-
wicht und Harmonie des Feuers, des Wassers, der Luft und der Erde, und
die Befriedigung der sich empérenden Gedanken ist die Gesundheit der
Seele und das ewige Leben. Wenn jemand nur eine unbedeutende Uberein-
stimmung mit Gott hat, so hat er auch nicht mehr Frieden, und wer fiinf-
zehn oder dreiffig Mal mehr [Ubereinstimmung mit Gott] hat, so hat er
auch ebenso viel mehr Frieden. So weit der Schatten zuriicktritt, so viel
schreitet dasLicht vorwirts. Selig sind diejenigen, die tiglich hoher und hsher
auf den Berg dieser Friedensburg steigen.“

Die einzige wahrhaftige ,Ruhe“ ist ,Ubereinstimmung mit Gott“: ,O
mein Gott! Wie sorglos sind wir, was das Erlangen und Erhalten des Got-
tesfriedens, der kostbarer ist als Himmel und Erde, betrifft! Uber ihn allein
sollte der Mensch in Einsamkeit nachdenken und im Verkehr [mit Men-
schen] reden, zu Hause, auf dem Wege, wenn er sich zur Ruhe begibt und
wenn er aufsteht. Wann denken wir aber daran? Sind denn nicht alle
unsere Gespriiche Liigen und Teufelswinde? Ach! wie wenig wir uns erkannt
haben, da wir doch unser nicht von [menschlichen] Hinden erschaffenes
Haus und seinen Kopf — unsere Seele, und ihren Kopf — das gottselige
Paradies der Welt vergessen haben? Dafiir sind wir auch genug belohnt:
unter tausend ist schwerlich auch nur ein einziges Herz zu finden, welches
nicht von einer Garnison von mehrefen Schwadronen Teufel besetzt wire.“

Der Sabbattag ist Symbol dieses Gottesfriedens. ,Wir sorgen uns vor
allem um das, was fiir unsern Lebensgang nétig ist, unsere erste Sorge sei
Lebensfrieden, d. h. Leben, Gesundheit und Errettung der Seele — — — Adh,
gehen wir vorsichtig, damit wir in die Ruhe Gottes zum Feste Gottes ein-
treten, mindestens am Sabbattage, wenn nicht am Sabbat der Sabbate und
zur Feier der Feier. Wenn wir den Sabbat erreichen, so konnen wir min-
destens von der Hilfte der bittersten Miithen — vielleicht nicht unsern Esel —
aber doch unsere Seele befreien — — —“ Nur die, die ihren inneren Menschen
gefunden haben, ,ruhen mit Gott von all ithrem Tun aus“. ,Sabbat ist die
Hiitte des Friedens und des Lichtes, wihrend die Arbeitstage Orte der Un-
ruhe und der Finsternis sind.“ ,Gottes Tag ist Feier, Frieden, Ruhe ohne
alles Tun. Das ist der gottgeschaffene Sabbat, in welchem der Gottmensch
ruht. Und was heifit Ruhen anders als sich iiber alle Elemente unserer Welt
erheben?“ ,Gott hat, als er die Kreatur erschuf, zur Figur seines Ruhmes, zu
seinem besonderen Bildnis den Sabbattag gemacht.“

Die Paradoxie, zu der sich die Auffassung Skovorodas zuspitzt, besteht

198



darin, daf} die Ruhe, der Frieden keinesfalls fiir den dufleren Menschen dies
bedeuten: sie sind vielmehr fiir ihn Leiden, Kreuzweg, Nachfolge Christi.
In einem seiner geistlichen Lieder besingt Skovoroda einen solchen Sabbat:
»Du liegst im Grabe und feierst den Sabbat, nach der schweren Arbeit, nach
dem blutigen Schweifl. Der Fiirst dieser Welt, der iiber alle herrscht, hat in
dir kein Tun — — — O Sohn Davids, der du Lazarus aus der weltlichen
Klugheit zum himmlischen Ruhm hinaufgerufen hast, téte die korperliche
Arbeit auch in mir! Gestatte mir, mit dir den Sabbat zu feiern, gestatte mir,
in deinen Fufistapfen zu wandeln, gib mir auch diese neue Siegesart, o Sohn
Davids!“

Die Ruhe wird durch verschiedene Symbole versinnbildlicht. Unter ande-
rem auch durch einen Felsen, der mitten in einem stiirmischen See sfeht.
Dieses Sinnbild hat Skovoroda nach den Amsterdamer ,,Symbola et emble-
mata selecta® als Illustration zu einem seiner Dialoge gezeichnet. Mit fol-
genden Worten beschreibt Skovoroda dieses Bild: ,Auf dem Gipfel eines
Felsens, der mitten im See steht, sitzt ein Voglein — — — Die Stimme des
Symbols ist: In constantia quiesco. Ich ruhe auf der Unbeweglichkeit ...
Das ist der Felsenhiigel des Ewigen, der aus der Sintflut der Welt emporragt
und auf welchem die Taube Noahs mit ihrer frohen Botschaft ruht.

Inveni portum Jesum. Caro, munde, valete.
Sat me jactastis. Nunc mihi certa quies.

Das heifit: leb wohl, o Sintflut der Elemente! Ich ruhe auf den Hiigeln des
Ewigen, da ich den Zweig der Seligkeit gefunden.“ ast du von der
apokalyptischen Burg gehdrt? Das ist sie. Hast du vonl Raradies gehort?
Da liegt es vor dir ... Das ist fiir dich das gelobte Land.“ — Auch der
Regenbogen, der auf den sich bewegenden Wassertropfen ruht, ist ein
Symbol des gottlichen Friedens — ,,ich setze die Ruhe in mir selbst“. — Auch
Hafen, Burg, Gasthaus, Einsiedelei sind fiir Skovoroda Symbole der Ruhe
inmitten der Welt und doch fern und entriickt von ihr ... Denn die Ein-
stellung Skovorodas — wie aller Mystiker — der Welt gegeniiber ist doppel-
seitig: er fordert keine duflere Flucht aus der Welt, und doch ist eine ,innere
Entfernung“ von ihr fir den Menschen die erste Vorbedingung zur Er-
schlieBung des mystischen Wegs.

»Ruhe, ,Frieden®, ,Sabbat* ist auch ein traditionelles Sinnbild der christ-
lichen Literatur. Das Thema selbst ist ilter als das Christentum — schon
bei Plato ist die Ruhe die erste sittliche Pflicht eines Philosophen (fjovyiav
Eyewv xal 1¢ adtod nedrrery). Zugleich ist sie auch ein Symptom des Philosoph-
Seins. Der Gedanke kehrt wieder bei Plutarch, Plotin, Porphyrius und
Proklus. Philo bringt diese Lehre mit dem biblischen Sabbat und den
Sabbatvorschriften in Verbindung. Bei den Kirchenvitern treffen wir die
Lehre von der Ruhe iiberall, wobei nur hervorzuheben ist, daff neben der
fovyia auch Termini anderer antiker philosophischer Schulen in den christ-
lichen Wortschatz aufgenommen werden (etwa dxdfeia, avavavors bei

199



Makarius). Typisch auch die Worte Augustins: ,Du hast uns fiir dich ge-
schaffen, o Herr, und unser Herz ist unruhig, bis es ruhet in dir.“ — Be-
deutungsvoll fiir die Entwidklung der Frommigkeit der Ostslaven wurde
die ,Hesychasten“-Bewegung im byzantinischen Christentum: die mystische
Religiositit Altrullands scheint vorwiegend mit den Traditionen der Hesy-
chasten verbunden zu sein. Auch gleichzeitig mit Skovoroda greift sein
Landsmann Paisij Vely¢kovskyj, der Begriinder des neuen russischen Star-
zentums, auf die Traditionen der Hesychasten zuriick.

Aus der mystischen Literatur des westlichen Mittelalters und der Neuzeit
fiihren wir einige Zitate an: Aus Eckhart: ,Fragt man mich, was der Schop-
fer meinte, als er die Kreatur schuf, antworte ich: Ruhe. Fragt man mich
zum zweitenmal, was alle Kreaturen suchen in ihrer natiirlichen Begierde,
ich spreche abermals: Ruhe. Fragt man mich zum drittenmal, was die Seele
suche auf allen ihren Wegen, ich spreche abermals: Ruhe.“ ,So viel als du
selbst in Gott bist, so viel bist du im Frieden, und so viel aufler Gott, so
viel bist du aufler Frieden.“ So sagt auch Weigel: ,Dass alles begehren/
scufftzen vnd lauffen der Creatur geschehe vmb der Ruhe willen/ dieselbe
zubesitzen/ vnd das dieselbe doch nicht von aussen werde erlauffen/ sondern
von jnnen erfreyert vnd erwartet durch Christum“. ,Zur Ruhe vnnd zum
Sabbat sind wir erschaffen.“ Und Daniel Czepko:

Mensch, der Bewegung Quell und Ursprung ist die Ruh,
sic ist das best; ihr eilt die ganze Schopfung zu.

Ebenso Angelus Silesius:

Rubh ist das héchste Gut . ..
Die Tugend sitzt in Ruh...

Gott fordert nichts von dir’als dafl du ihm sollst rubn

Adh, wer in Gott sein End und seinen Sabbat, kommen,
der ist in’n Frieden selbst verformt und aufgenommen.

Kein Ding ist gottlicher (in Fall du es kannst fassen)
als jetzt und ewiglich sich nicht bewegen lassen.

Die Ubereinstimmung selbst in den Formulierungen zwischen Skovoroda und
den deutschen Mystikern ist so bedeutend, dafl wir vielleicht besonders
hervorheben werden, dafl bei Skovoroda fiir so einen wichtigen Begriff der
deutschen Mystik wie ,Gelassenheit“ keine Entsprechung zu finden ist.

Man konnte annehmen, diese Stimmung wiirde Skovoroda zu Folgerun-
gen fiihren, die ihn ganz in die Nihe des Quietismus brichten. Das ist aber
nicht der Fall: so wenig man bei Skovoroda irgendeinen Anklang an den
dufleren ,,Stil“ der quietistischen Literatur finden kann, so wenig Gemein-
sames hat er mit den Quietisten auch innerlich. Nur solche Ubereinstimmun-
gen lassen sich feststellen, die vollkommen im Bereich des Allgemein-Christ-
lichen liegen. Einige — nicht gerade zahlreiche — quietistische Formeln, die
Skovoroda iibernommen hat, haben bei ihm sozusagen nur eine mehr ,,stili-

200



stische® Bedeutung. Das heiflt, sie helfen ihm, seinen Standpunkt in einer
fiir ihn charakteristischen paradox-antithetischen Weise zu formulieren: die
hochste Aktivitdt sei die hochste Passivitdt, das sittlich-religiose Handeln sei
»Nicht-Tun*.

23. Der mystische Weg Skovorodas

Daf einzelne Elemente des philosophischen Systems Skovorodas den Ge-
danken mancher mystischer Kreise sehr nahekommen oder oft mit ihnen
identisch sind, haben wir iiberall zeigen konnen. Es ist wohl auch aus dem
Zusammenhange, in welchem wir die einzelnen Teile des Systems SkovBro-
das dargestellt haben, klar geworden, daff die einzelnen Elemente dieses
Systems erst sinnvoll werden, wenn man sie als Stufen einer Leiter auffaflt,
die irgendwo ,unten® im ,Nichts“, ,in der Finsternis“ beginnt, um hinauf
zum gottlichen Sein zu fithren. Die ,Methodologie“ Skovorodas, seine
Antithetik und Symbolik sind Voraussetzungen seiner dualistischen Meta-
physik. Die Anthropologie wird auf dieser dualistischen Metaphysik aufge-
baut und ist ihrerseits die Voraussetzung einer Ethik, die in ihren konkreten
Zielsetzungen und in ihrem letzten Sinn nichts andefes will, als den Men-
schen in die Nihe des gottlichen Seins, ja zu einer Verschmelzung mit dem
gottlichen Sein zu fithren. Der Aufbau des Gedankensystems Skovorodas
ist derart geradlinig, daf8 man beim Lesen seiner an mancher Stelle absicht-
lich sprunghaft und bewuflt dunkel geschriebenen Werkegfﬁr jede einzelne
Bemerkung ohne Schwierigkeit eine Stelle innerhalb def-grofien aufstei-
genden Linie seines Systems findet. — Aber die ,unteren® Stufen des Sy-
stems Skovorodas erméglichen nicht nur die weiteren Stufen, sondern for-
dern sie als-ihre Fortsetzung und Folgerung.

Gehort nun der entschiedene Dualismus des Systems, der sich von den me-
thodologischen Grundsitzen durch die Metaphysik, Anthropologie und die
Ethik hindurchzieht, zum Kern des Systems, so ist eine Reihe der anderen
Gedanken mit diesem Kern unméglich verbunden: so die Lehre von der
Absolutheit des gottlichen Seins, die negative Theologie, die Lehre von der
gottlichen Weisheit, die Lehre von der kreisenden Bewegung, vom Sich-
Entfalten und Sich-Sammeln des ganzen Seins und seiner einzelnen Ele-
mente, selbst Einzelheiten der Tugendlehre; gehdren nun alle diese Elemente
zum Grundbestand dieses Systems, kann man sie nicht wegdenken, ohne
dafl man die Grundlagen des Systems zerstort, so scheint es mit einer Reihe
anderer Gedanken etwas anders zu stehen. Man kann glauben, dafl etwa
die Pflanzensymbolik, die Skovoroda auf Schritt und Tritt verwendet, ein
auffilliges Werkzeug seines Denkens ist, oder dafl die Lichtsymbolik der
Gottheit in der Philosophie Skovorodas nicht unbedingt notwendig sei. Doch
ist das Seltsamste, dafl die meisten von solchen anscheinend zufilligen Ele-
menten des Denkens Skovorodas sich mit einer unglaublichen Hartnidkig-

201



keit innerhalb der mystischen Systeme, nicht nur innerhalb der christlichen
Welt, sondern auch in der vor- und auflerchristlichen behauptet haben.
So verbinden Skovoroda auch diese auf den ersten Blick Z#uflerlichen
Elemente seines Systems mit derselben Gruppe der mystischen Denker.

Wenn wir kurz das vom philosophischen System Skovorodas hervorheben
wollen, was ihn als Mystiker kennzeichnet, so miissen wir in einigen Sitzen
den Gedankengang unseres Buches wiederholen.

Das Wesen der Mystik liegt in der praktischen Sphire: In der Lehre —
in der einen oder anderen Form — vom Ausgang des Menschen aus sich
selber und von seiner Anniherung an Gott, ja seinem Einssein mit dem
gottlichen Sein. Schauen Gottes, Genieflen Gottes, Einigung mit Gott, ,gei-
stige Ehe“ mit Gott, Verihnlichung mit dem gottlichen Sein, ,Vergéttli-
chung* sind die Modi eines solchen Einsseins mit Gott.

Die Anthropologie Skovorodas enthilt die Grundlehren der Mystik in
ganz offener und klarer Form. Die Lehre vom ,inneren Menschen“, vom
»neuen Adam“, vom ,Herzen“, vom ,Abgrund“ im Menschen — sind
typische mystische Lehren von der menschlichen Existenz. Typisch mystisch
sind auch die Symbole des menschlichen Seins, die wir bei Skovoroda tref-
fen: sie alle unterstreichen die Unselbstindigkeit der dufleren Form des
menschlichen Seins und fithren weiter zu der Lehre von der Vernichtung,
vom Schwinden, vom Aufheben dieses duflerlichen Seins, vom ,Durchbruch®
der ,gottlichen Natur“ im Menschen. Auch die sikularisierten, ja naturali-
sierten mystischen Begriffe, die in der Geschichte der abendlindischen Phi-
losophie eine solche Rolle gespielt haben, finden wir bei Skovoroda. Die
Lehren fielen den fritheren — auf dem Gebiete der sikularisierten Philoso-
phie geschulten (soweit sie iiberhaupt ,geschult“ waren) — Forschern stirker
in die Augen als die urspriinglichen mystischen Begriffe, Vorstellungen und
Sinnbilder. Von diesen ,sikularisiergen“ mystischen Begriffen ist wohl der
Begriff des ,Mikrokosmos“ am wichtigsten. Wie wir gesehen haben, spielt
aber dieser Begriff im Grunde genommen eine ziemlich nebensichliche
Rolle, die mystischen Begriffe reinen Wassers: der innere Mensch, das Herz,
der Abgrund stchen im Denken Skovorodas im Vordergrund. Seine Ethik
ist ganz auf asketischen und mystischen Begriffen aufgebaut: die Lehre von
der ,Ruhe“ (als Voraussetzung der Vergottlichung), die Andeutungen einer
konkreten Tugendlehre, seine Stellung zur ,Welt“ sind typisch asketisch —
obwohl auch mit eigenartigen Akzenten, deren Moglichkeit innerhalb einer
asketisch-mystischen Lebensanschauung uns wohl die zahlreichen Parallelen
aus der asketisch-mystischen Literatur verschiedener Zeiten zur Geniige
beweisen. Ganz deutlich — obwohl mit einer gewissen Vorsicht — hat
Skovoroda die Lehre von der ,Vergottlichung“ ausgesprochen; diese Vor-
sicht war wohl durch die Verhiltnisse der damaligen Ukraine geboten, und
Skovoroda hatte aus seinen Konflikten mit den geistlichen Behorden wegen
seines ungewohnlichen Unterrichtes lernen miissen (Angelus Silesius mufite
auch wegen der Vergottlichungslehre in der Vorrede zur zweiten Ausgabe

202



des ,Cherubinischen Wandersmannes“ mit den Kritikern polemisieren),
andererseits ist ja einer jeden mystischen Lehre eine gewisse Tendenz zum
Esoterismus eigen. Ohne Bedenken hat Skovoroda die Symbolik des Eins-
seins mit Gott, vor allem die erotische Symbolik dieses Einsseins verwendet.
In Ubereinstimmung mit der mystischen Anthropologie Skovorodas selbst
und mit den Traditionen der mystischen Ethik steht auch die fiir Skovoro-
da so charakteristische Lehre von der ,ungleichen Gleichheit®.

Die ausgiebigen Analysen der Parallelerscheinungen aus der Geschichte
der mystischen Philosophie und der Mystik, die wir in unserem Buche ge-
geben haben, lassen keinen Zweifel an der tiefen inneren Verwandtschaft
Skovorodas mit den bedeutendsten Vertretern der altchristlichen und der
deutschen Mystik mehr iibrig. !

Eine besonders seltsame Erscheinung, iiber die wir hier zu keinem ab-
schlieBenden Urteil kommen konnen, ist eine beinahe unglaubliche Ahn-
lichkeit des mystischen Wortschatzes Skovorodas mit dem der deutschen
Mystik des Mittelalters. Die Terminologie der deutschen Mystik, von
Germanisten mehrfach bearbeitet, geht ja ohne Zweifel auf die lateinische
Terminologie der mittelalterlichen Mystik (Bernhard und die Victoriner)
und weiter in der Vergangenheit auf die Mystik déf Kirchenviiter zuriick.
Trotzdem bleibt die Ubereinstimmung des ganzen Komplexes der mysti-
schen Terminologie von Edkhart-Tauler-Suso und Skovoroda ein Ritsel.
Liest man den ersten Dialog Skovorodas, seinen ,Narzissus“, durch, so
findet man auf diesen 50 Seiten Stoff fiir ein Worterbuch der mystischen
Terminologie, in dem man nicht nur die bei den Mystikegn verbreiteten
Bezeichnungen fiir Gott, fiir die Seele und fiir die Unio mystica findet,
sondern auch eine Reihe von Worten und Ausdriicken, die gar nicht nahe-
liegend sind und oft als Spezifikum der Sprache der deutschen Mystik
angesehen werden. Erst die Untersuchung der Sprache Skovorodas wird
die Grundlage fiir irgendeine L&sung dieser Frage schaffen; Skovoroda
konnte jedenfalls etwa Werke von Tauler lesen (in den alten Tauler-Aus-
gaben, z. B. Basel 1521, wurden auch die Predigten Meister Eckharts abge-
druckt). Doch geniigt die Lektiire, auch die sehr aufmerksame, keinesfalls
dazu, dafl man die spezifischen Elemente einer Sprache iibernimmt und sie
in die Werke hineinarbeitet, die ganz anders aufgebaut, in einer ganz ande-
ren Sprache geschrieben sind und zu einer anderen literarischen Gattung
gehoren.

Diese Analysen rufen aber weitere Fragen hervor. Ist die Ahnlichkeit im
Inhalt und im Wortschatz zwischen Skovoroda und der mystischen Tradi-
tion des Westens betrichtlich, so kann man doch keinesfalls sagen, dafl er
den einen oder den anderen der westlichen Mystiker oder eine bestimmte
mystische Richtung nachgeahmt hitte. Wir konnen nur daran denken, dafl
Skovoroda durch die Lektiire des mystischen Schrifttums beeindruckt wurde,

203



spiter aber die ihm vertraut gewordenen Gedanken schriftstellerisch ganz
selbstindig zur Darstellung gebracht hat.

Schriftstellerisch steht Skovoroda vollkommen in der Tradition des ukrai-
nischen Barockschrifttums. Dafl er fiir die meisten seiner philosophisch-
theologischen Werke die Form des Dialogs wihlt, scheint unter dem Einfluf
von Cicero geschehen zu sein. Nur bleibt die dialogische Form véllig
unorganisch mit dem Gehalt verbunden. Entweder 1ift Skovoroda eine der
Gesprichspersonen vollig passiv bleiben: die ,Fragen“ sind dann nichts
weiteres als eine an die Hauptperson des Gespridhs, die die Gedanken des
Verfassers selbst entwickelt, gerichtete Aufforderung, weiter zu reden. Oder
aber der Stoff, den Skovoroda seinen Lesern mitteilen will, ist recht unge-
schickt zwischen mehreren Personen verteilt. Wenn man daran denkt, wie
ausgezeichnet fiir die antithetische Weltanschauung Skovorodas die Form
des ,geistigen Ringkampfes“, des Streites, der Diskussion pafite, so mufl
man bekennen, dafl Skovoroda als Schriftsteller die von ihm gewihlte
Form nicht bewiltigt hat. Seine schriftstellerische Stirke liegt jedoch auf
einem anderen Gebiet. In der Formulierung der einzelnen Gedanken zeigt
Skovoroda secine dichterische Stirke, die selbst dem Leser, der an die
archaische Sprache des ukrainischen Barocks nicht gewohnt ist, in die Augen
springt. Von den kurzen sprichwortartigen Sitzen, deren Pointierung
durch Alliterationen, Assonanzen und Wortspiele noch gesteigert wird, bis
zu den langen Perioden, die mit einer fiir das dichterische Barock kennzeich-
nenden Uppigkeit die synonymischen Ausdriicke, Parallelen anhiufen und
meist in kiihnen Antithesen gipfeln, wandeln sich die Formen, in die
Skovoroda seine Aphorismen kleidet. Denn, wie man Skovorodas schrift-
stellerische Gabe mit einem Wort kennzeichnet, so kann man ihn wohl
Aphoristiker nennen. Wenn er aber auch seine richtige Form nicht gefunden
hat, so hinterlassen doch die aphorstischen Gipfel seiner Dialoge einen tie-
fen Eindruck. Eigentliche Beweisfiilhrungen, zusammenhingende Gedanken-
entwicklung findet man bei Skovoroda nur gelegentlich, und fast immer
sind das die Stellen, wo er das Unsichtbare, Unvergingliche, Ewige, Gott-
liche hinter dem Vorhang des Sichtbaren, Leiblichen, aber Verginglichen und
Nichtigen zeigen will.

In dieser seiner Art und mit seiner Vorliebe fiir die ausgiebigen Schrift-
zitate ist Skovoroda ohne Zweifel manchem Barodkprediger der Ukraine
und des Westens verwandt. Trotz dem Volkstiimlichen in seinen Werken,
trotz seiner Vorliebe fiir Sprichwort, Witz und Ironie selbst bei Betrachtung
des Heiligen, erinnert er nur manchmal an seine Verwandten aus dem
Barockzeitalter, wie an Abraham a Santa Clara, an Prokop von Templin
oder an den Tschechen Bilovsky. Meist ist seine Art die Art der Deklama-
toren auf der Kanzel, die das ukrainische Barock mehr als einmal gesehen
hat.

Gehort Skovoroda der Form nach so ganz der Barodkliteratur an, so ist
der Inhalt seiner Werke, wie gesagt, in einer viel ilteren Tradition ver-

204



ankert. Eines muff man vor allem hervorheben: aus den Schriften der west-
lichen, altchristlichen und vielleicht auch antiken Mystiker iibernimmt er
ausschlieflich die Gedanken, die man als allgemein dhristlich bezeichnen
darf, ohne dafl er in irgendeine nihere Beriihrung mit irgendeiner sich
selbst als Schule bewuflten Richtung n 4 h e r kime: weder mit Paracelsisten,
noch mit den ,Rosenkreutzern®, noch mit Bohmianern verbindet ihn irgend-
welche nihere Ubereinstimmung in den Punkten, die fiir diese Richtungen
kennzeichnend sind. Das mufl man schon deshalb hervorheben, weil man
friiher ein paarmal die Abhingigkeit Skovorodas von Bshme behauptet hat,
allerdings ohne von Béhme etwas zu wissen. Und neuerdings hat man ein-
mal Skovoroda mit Paracelsus in Zusammenhang bringen wollen, ohne fiir
diese These auch nur eine Spur des Beweises bringen zu konnen. Wen® ich
im Buche recht oft Bohme und manchen Bshmianer zitiert habe, so habe ich
diesen Zitaten immer Zitate aus den Kirchenvitern, aus den Mystikern des
Mittelalters und aus den katholischen Mystikern der Neuzeit gegeniiber-
stellen konnen, so dafl damit immer der ,allgemein christliche® Charakter
der Gedanken Skovorodas erwiesen wurde.

Mit zwei Mystikern der Neuzeit hat Skovoroda allerdings nicht nur
einzelne Gedanken, sondern ganze Gedankenkomplexe gemeinsam. Einer-
seits Angelus Silesius. Vielleicht ist gerade der apHBristische Charakter der
Gedankenformung beider und gleichzeitig das Bestreben, die Aphorismen
auf die Textstellen hin zuzuspitzen, der Zug, der sie besonders verwandt
erscheinen ldflt. Beachtet man aber, daff Angelus Silesius als Grundlage fiir
seinen ,,Cherubinischen Wandersmann“ Sammlungen deg mystischen Sym-
bole (Sandaeus) und wohl auch die emblematischen Schrigen benutzt hat
und Skovoroda sich auf die emblematischen Werke selbst beruft, so braucht
man nicht unbedingt auf die Bekanntschaft Skovorodas mit den Werken des
schlesischen Dichters zu schliefen. Ein anderer mystischer Schriftsteller der
Neuzeit, mit dem Skovoroda vorwiegend eine kleine Gruppe der Gedanken
und der Symbole verbindet (Pflanzensymbolik, ,Erkenne dich selbst“,
»Das innere Buch“), ist Valentin Weigel. Auch in diesem Falle findet man
bei Skovoroda keine Anklinge an die ,Paracelsistischen® Elemente der
Gedanken Weigels. Sollte Skovoroda die Schriften Weigels gekannt haben,
oder kamen die beiden selbstindig dazu, die gleichen Symbole und Lehrsitze
besonders hervorzuheben? Auch hier sind nur Vermutungen méglich.

Bei der Beschiftigung mit der Geschichte der Mystik kommt man unwillkiir-
lih zu dem Gedanken, dafl die Ahnlichkeit der Ideenwelt der Mystiker
nicht durch Entlehnung und Abschreiben zu erkliren ist, sondern dadurch,
daf gleiche Ideen mit innerer Notwendigkeit dem mystischen Erlebnis selbst
entsprossen. An Entlehnungen und Abschreiben soll man nur dann denken,
wenn man es mit einem ,mystischen Literaten® zu tun hat, welchem die
Tiefe des mystischen Erlebnisses nur aus den Biichern bekannt ist. Man kann
allerdings ohne weiteres daran denken, dafl man ohne das mystische Erleb-

205



nis ein ausgezeichnet ausgearbeitetes System der mystischen Philosophie
aufstellen kann, — wir konnen eine mystische Philosophie nach denselben
Keriterien beurteilen wie eine jede andere Philosophie.

Selten haben wir sichere Zeugnisse iiber die mystischen Erlebnisse der
Mystiker. Sind die Werke Skovorodas an autobiographischen Zeugnissen
besonders arm, so betonen sie doch immer bei der Charakteristik der mysti-
schen Erleuchtung und der mystischen Einung die Mdoglichkeit, das Vor-
handensein dieser Stufen der mystischen Anniherung an das Géttliche, ja
die Leichtigkeit, diese Hohen zu erklimmen. Erst aber die Erzihlung Ko-
valinékyjs hat fiir uns ein sicheres Zeugnis von dem mystischen Erleben
Skovorodas hiniibergerettet. Wir kénnen die Zeugnisse Kovalinékyjs wohl
mit gutem Glauben an ihren authentischen Charakter benutzen: Kovalin-
$kyj, der treuste und ergebenste Schiiler Skovorodas, schrieb bald nach dem
Tode seines Meisters und hat sich wohl die grofite Miihe gegeben, den
Gehalt der Erzihlungen Skovorodas (der ihn kurz vor seinem Tode be-
suchte) moglichst genau wiederzugeben. Dafl Kovalinskyj wie alle Schrift-
steller aller Zeiten dem literarischen Stil der Zeit und dem eigenen litera-
rischen Geschmack bei der Umprigung der Erzihlungen Skovorodas zum
Teil unterlag, ist selbstverstindlich. Doch hindert das nicht, dafl wir durch
Vermittlung von Kovalinskyj unsere Fragen an Skovoroda richten diirfen:
den Kern der beiden Berichte Kovalinskyjs miissen wir aus der Schale der
zeitbedingten literarischen Form und der individuell bedingten literarischen
Einfliisse herausschilen.

Bekanntlich hat die christliche Mystik eine feste Tradition von den drei
Stufen des mystischen Weges, durch die jeder Mystiker hindurchgehen
mufl. Das sind die Reinigung (xddagois, via purgativa), die Erleuchtung
(pwtiopds, illuminatio), worauf erst die héciste Stufe, die Einigung mit
Gott (8vwoig, unio mystica) oder?die Ekstase (raptus) folgt. Wir haben
schon die Lehre Skovorodas von der Reinigung kennengelernt, die aller-
dings nicht unbedingt nur in einem mystischen philosophischen System
vorkommen kann. Kovalinskyj schildert den Traum Skovorodas (diese
Erzihlung haben wir schon in der Lebensbeschreibung Skovorodas wieder-
gegeben), der einen Wendepunkt auf seinem Lebensweg bedeutete und
seinem inneren Sinne nach wohl einen plétzlichen Bruch mit der Welt, eine
vollkommene Trennung von der Welt, einen sprunghaften Reinigungspro-
zef} der Seele bedeutete. Ist dieser Traum in der Biographie Skovorodas von
Kovalin$kyj voll von literarischen Motiven, so sind diese Motive doch
keinesfalls zufillig. Die Wanderung durch die Welt, bei welcher Skovoroda
sich in zusammengedringter Form (die an literarische Vorbilder wie Andrei,
Comenius, Bunyan erinnert) seine Lebenserfahrungen vergegenwirtigt hat,
zeigt die Sinnlosigkeit und Leere des ,weltlichen“ Lebens; der Traum
gipfelte in der Szene der Ermordung des besten Vertreters der Menschheit,
des armen Einsiedlers. Daf8 die Bedeutung dieses Traumes eben ,Reinigung®
war, das sagt Kovalinékyj ganz deutlich, — erst nach diesem Traume fiihlte

206



Skovoroda ,,Geschmack an der Freibeit von den Eitelkeiten und den Lei-
denschaflen der Welt“. Dieser Traum bedeutete fiir Skovoroda nicht nur
einen endgiiltigen Bruch mit der Welt, sondern auch einen positiven Anfang
des weiteren Weges: ,Dieser Traum hat mir nicht weniger Freude als Angst
gegeben“ sagte Skovoroda selbst. Die ,Reinigung der Seele“ von der Welt
und von sich selbst bereitet Raum fiir das Eintreten des gottlichen Seins in
den Menschen. ,Geh aus, so geht Gott ein“, schrieb Angelus Silesius,
Kovalinskyj geleitet den Traum Skovorodas mit folgender Sentenz: ,Wenn
der Mensch aus dem Umkreis seiner Selbstbehauptung, Willkiir und Selbst-
liebe heraustritt, indem er dies alles fiir ein &des, undurchdringliches und
unbewissertes Land hilt, dann erfiillt der heilige Geist alle seine Gefiihle.“

Auf die Reinigung folgt die Erleuchtung der Seele. Diese Erleuchtung} hat
Skovoroda selbst an mehreren Stellen seiner Dialoge so ausfiihrlich ge-
schildert, dal kein Zweifel bestehen kann, hier handele es sich um eigene
Erfahrung. Wenn das gottliche Licht in die Seele einbricht, ,dann entsteht
aus dem Zentrum aller Dinge (aus Gott!) die hohe Erkenntnis und das Ver-
stindnis als das feinste alles durchdringende Feuer mit einer unsagbaren
Wonne und [die Seele] versinkt in den Abgrund des Lichtes“. Dieser
Prozef ist von Skovoroda selbst in seinem ersten Dialog ,Narzissus“ ge-
schildert worden (vgl. oben das Kapitel ,,Vergﬁttf&lung“). Der Abschluf
dieses Prozesses ist die ,innere Geburt®, ist die Befreiung des inneren Men-
schen. Skovoroda bezeugt selbst, dafl dieser innere Prozef, der ,wie ein
Blitz die Seele erleuchtet®, in ihm selbst stattfand. Er spricht dariiber neben-
bei und bescheiden, aber mit einer solchen Sicherheit des ?usdrucks, dafl kein
Zweifel iiber die Bedeutung dieser Worte moglich ist: die-Bibel siegte iiber
alle anderen ,Liebhaberinnen“ Skovorodas; ,ich floh, floh und bin entflo-
hen unter der Fithrung meines Gottes aus allen Lebenshindernissen und den
Liebestrieben, um in der allerreinsten Umarmung dieser Tochter Gottes, die
schoner ist als alle Menschentdchter, ruhig zu genieflen. Sie hat mir unbe-
fleckt denjenigen wunderbaren Adam geboren“, von welchem Paulus lehrt;
»mir ist ein Kind geboren; vollkommener und wahrer Mensch. Ich sterbe
nicht kinderlos®, ,das ist der gottliche Mensch . . .«

Nach dem ,Erleuchtungsprozeff“ kann die hochste Stufe des mystischen
Erlebnisses, die Ekstase, ,raptus“, erreicht werden. Von den Erlebnissen
dieser Stufe zeugt wieder Kovalinskyj an der Zentralstelle seiner Biographie
— nach dem miindlichen Bericht von Skovoroda selber: ,nachdem ich frith
aufgestanden war, ging ich im Garten spazieren. Das erste Gefiihl, welches
ich in meinem Herzen erlebte, war irgendeine Ungebundenheit, Freiheit,
Munterkeit, Hoffnung mit Erfiillung. Indem ich in diese Geistesstimmung
meinen ganzen Willen und alle meine Gefiihle versetzte, empfand ich in mir
eine auflerordentliche Bewegung, welche mich mit einer unfaflbaren Kraft
erfiillte. Plotzlich erfiillte irgendeine siiffeste Ergiefung meine ganze Seele,
von ihr loderte mein ganzes Inneres in Flammen auf, und es schien mir,
dafl in meinem Inneren ein feuriger Strom kreise. Ich begann nicht zu gehen,

207



sondern zu laufen, als ob ich umhergetragen wiirde, ich fiihlte weder Hiinde
noch Fiifle, als ob ich ganz aus dem feurigen Stoff bestiinde, der in dem
Raume des kreisenden Seins schwebte. Die ganze Welt verschwand vor mir.
Nur ein Gefiihl der Liebe, der Sicherheit, der Ruhe, der Ewigkeit belebte
meine Existenz. Die Trinen flossen in Strémen aus meinen Augen und
brachten irgendeine geriihrte Harmonie in mein ganzes Wesen. Ich lauschte
mir selbst, empfand als Lohn die Zusicherung der Liebe und widmete mich
in kindlichem Gehorsam dem gottlichen Geiste.“ Der Gehalt dieses Erleb-
nisses ist im wesentlichen derselbe wie in dem Erlebnis, das Skovoroda in
seinem Dialog ,Unterredung vom Seelenfrieden als die hochste Stufe der
menschlichen Freiheit beschrieb. ,Feuer erlscht, der Fluf bleibt stehen, der
unmaterielle und unelementare Gedanke aber, welcher die wirkliche Mate-
rialitdt wie ein totes Gewand an sich trigt, — — — seine eigene Bewegung —
— — audh nur fiir einen Augenblick nicht aufzuhalten vermag, setzt gleich-
miflig das Streben seines Fluges durch die unbeschrinkte Ewigkeit, durch
unendliche Millionen fort — — — Er sucht seinen Genuf8 und seine Ruhe.
Aber scine Ruhe besteht nicht darin, stehenzubleiben und sich auszustrecken
wie ein toter Kérper. — — Nachdem er seinen Durst durch gemeine Unter-
haltungen nicht geloscht, sondern vielmehr noch vergréflert hat, erhebt er
sich um so schneller von der sklavischen materiellen zu der hohen herrlichen
Natur, zu seinem heimlichen und anfanglosen Anfang, um gereinigt durch
den Glanz und das Feuer des geheimen Sehens, sich von der leiblichen Erde
und dem irdischen Leib zu befreien, und das heiflt — in die Ruhe Gottes
einzutreten, sich von jeder Verginglichkeit zu befreien, das Streben ganz
frei und die Bewegung ganz ungehindert zu machen, indem man aus den
engen matericllen Grenzen in die Freiheit des Geistes hinausfliegt.“ Den-
selben Sinn hat auch das ,Sichverkliren zur Quelle“, wovon Skovoroda in
seinem ersten Dialog redet. An der engefiihrten Stelle Kovalinskyjs ist nicht
nur das Lichterlebnis und die kreisende Bewegung kennzeichnend, sondern
auch die innere Antithetik der mystischen Einung: ,ich verschwinde und
verklire mich“, also Vernichtung und Uberformung der Personlichkeit, Ruhe
und Bewegung, Trinen und Wonne (,geriihrte Harmonie“). Wahrscheinlich
ist mindestens zum Teil die Antithetik dieser Schilderung auch in dem
dichterischen Stil Skovorodas fundiert.

Nicht nur diese grofle aufsteigende Linie der drei mystischen Stufen ist fiir
Skovoroda kennzeichnend. Ebenso eine Reihe von Grundbegriffen und Sym-
bolen, mit denen man das Geheimnis der mystischen Einung zu erfassen ver-
sucht hat: der Mystiker sieht, schaut Gott (visio De), ja, er fafdt das gottliche
Sein in irgendwelcher geheimnisvollen ,Einheit der Sinne“ (,Geschmack®,
»Wohlgeruch®, ,Wohlklang“ und dhnliches); der Mystiker wird eins mit Gott
(unio); der Mystiker vergottlicht sich (deificatio); dieSeele des Mystikers wird
die Braut und die Gemahlin Gottes; in der Seele des Menschen wird Gott,
Christus geboren; die Freude, die Wonne der mystischen Ekstase wird als
»Trunkenheit“ (ebrietas) bezeichnet. Alles das findet man bei Skovoroda.

208



Der Mystiker siebt, schaut Gott: ,Auge des Glaubens®, ,,Auge des Gei-
stes“, das ,innere Auge“ kommen eben in diesem Zusammenhang vor;
»,Das Herz, Herr iiber die Augen sieht die allgemeine Sonne der Welt“. —
Die Vorstellung vom ,Schauen“ Gottes findet sich auch bei Plotin, kehrt
in der Mystik des Mittelalters mehrfach wieder: ,Die minnende Seele ...
die hat ein Auge ... damit siehet sie die ewige Gottheit“ (Medhtild von
Magdeburg), ,und sieht Gott von Antlitz zu Antlitz“. Das ,Sehen“ darf
man vielleicht nicht ganz wértlich nehmen, es handelt sich hier darum, dafl
man einen Zugang zum gottlichen Sein in einer seltsamen ,Einbeit der
Sinne“ bekommt, wie Angelus Silesius sagt:

Die Sinnen sind im Geist all ein Sinn und Gebrauch:
Wer Gott beschaut, der schmedkt, fiihlt, riecht und hért ihn auch.

Die Mystiker des Mittelalters sprechen allerdings meist vom ,,Schmecken®,
vom ,Geschmack® Gottes. Bei Skovoroda findet man neben den Ausdriik-
ken, die vom ,,Geschmack“ des Géttlichen sprechen und von sonst verbreite-
ten Bezeichnungen wie ,siiff“, ,Siifligkeit“ auch noch sehr oft ,den Wohl-
geruch Gottes“, ,den wohlduftenden Rauch“ und den entsprechenden ,ge-
reinigten Geruchssinn“; neben diesem und dem ,jnneren Auge“ spricht
Skovoroda auch vom ,geheimen Ohr“, das defi ,Wohlklang Gottes”
empfingt.

Von der Bezeichnung des mystischen Erlebnisses als Empfindung steigen
die sprachlichen Formeln bis zu der Behauptung vélliger Einigung mit Gott
auf: ,O reines Herz! Du bist Gottes und Gott ist dein . .gihr seid zwei und
eins“, ,s0 wirst du eins mit deinem Kaiser sein“ usf. Diese Formel finden
wir ebenfalls bei Plotin und in der Mystik des Mittelalters: ,Du bist mein,
so bin ich dein®, ,,wir zwei sollen ein einiges Ein immer bleiben® (Suso).

Die Ausdriicke der Identitit des Menschen mit Gott gehen iiber in die
Ausdriicke der Vergottlichung. Skovoroda spricht oft von ,Verklirung®:
»Zu Christus verklirt werden®, ,zu Gott verklirt werden®, ,zur Quelle
verklirt werden“, ,er verklirt sich zum Herrn aller Geschopfe, zur
Sonne“. Neben anderen traditionellen Bezeichnungen fiir ,deificatio® kennt
auch die deutsche Mystik des Mittelalters Wendungen wie ,durchleuchtet®,
~durchglinzet“ und auch ,verklirt werden“ als Bezeichnungen fiir die hoch-
ste Stufe des mystischen Weges.

Die Seele des Mystikers ist die Braut oder Gemablin Gottes. Wir haben
schon gesehen, wie mannigfaltig der Gebrauch dieses Sinnbildes bei Skovo-
roda ist. Auch die ganze Symbolik des Hohen Liedes findet sich bei Skovo-
roda, wodurch sofort die Méglichkeit gegeben wird, Parallelen zu seinen
Bildern bei Bernhard, Mechtild von Magdeburg, Tauler und Suso zu
finden.

Die Seele empfingt und gebiert Christus, ein Sinnbild, das noch bei
Rilke zu finden ist und das Angelus Silesius mehrfach in dichterische Form
kleidet:

209



Bist du demiitiglich, wie eine Jungfrau rein,
so wird Gott bald dein Kind, du seine Mutter sein.

Adh Freude! Gott ist Mensch und ist auch schon geboren!

Wo da? In mir: er hat zur Mutter mich erkoren.

Wie gehet es da zu? Maria ist die Seel’,

Die Krippelein mein Herz, der Leib, der ist die H&II’,

Die neu Gerechtigkeit sind Windeln und sind Binden,

Der Josef Gottesfurcht, die Krifte des Gemiits

Sind Engel, die sich freu’n, die Klarheit ist ihr Blitz,

Die keuschen Sinne sind die Hirten, die ihn finden.
Skovoroda kennt auch diese Vorstellung vom Menschen als ,Vater®
Christi von der ,,Geburt des erstgeborenen Anfangs in der Seele von jedem
Menschen“ ,,aus dem Israelitengeschlecht“. , Wir sind die reinen Jungfrauen,
die den empfangen haben, der der Einzige und allein heilig ist“; die auf
dem ,rechten Wege stehen®, ,sind die wirklichen Miitter Gottes“, ,der Geist
der Freiheit gebiert sich in uns“. Nach Meister Eckhart ist ,die inwendige Ge-
burt Gottes in der Seele die Vollbringung aller ihrer Seligkeit®, ,Gott gebiert
sich in uns“. Anklinge an diese Vorstellung schon bei Plotin: ,aus der wir-
kenden Kraft erzeugt er (der Geist) in der ruhigen Beriihrung mit Jenem
(dem Einen) die Gébtter, erzeugt die Schonheit, erzeugt die Gerechtigkeit
und die Tugend: davon wird die Seele schwanger, wenn sie von Gott be-
fruchtet wird.“

Selbst eine Reihe der zum Teil seltsamen Symbole und Sinnbilder der
mystischen Vereinigung, die wir bei Skovoroda treffen, sind traditionell:
»die Seele klimmt einen Berg hinauf®, ,besteigt die Hohen der ewigen Ber-
ge*, nfliegt® zu Gott wie ein ,Vogel“ oder gar ein ,Pfeil, sie ,jagt,
#lduft, ,rennt“ zu Gott; in der Vereinigung mit Gott wird sie ,betrunken®,
~trunken®, sie ,zecht und betrinkt sich“, sie ,springt“ und ,tanzt“; in Zu-
sammenhang damit taucht die selts®#mste Bezeichnung der Unio mystica als
eines Gasthauses oder einer ,, Wirtschaft“ auf; einerseits ,,schmilzt* und , ver-
schwindet, ,versinkt die Seele und ,geht unter“, andererseits wird sie von
Gott als einem ,Arzt“ in der ,geistlichen Apotheke“ behandelt, und die
Seele ,bliiht auf, ,spriefit“...

Alle diese Sinnbilder Skovorodas treffen wir auch sonst iiberall in der
Geschichte der Mystik!

Die ,Skovoroda-Legende“ hat das Leben Skovorodas mit einer Atmo-
sphire von Ahnungen und Visionen umwoben (schon die Biographie von
Kovalinskyj; spiter aufgeschriebene miindliche Erzihlungen); wie reizvoll
manche von diesen Legenden auch sein mag, wir konnen hier auf sie nicht
eingehen. Hervorheben mufl man jedoch, daf Kovalinékyj selbst Skovoroda
eine prophetische Gabe zuschreibt: einmal empfand Skovoroda in Kiew einen
starken Verwesungsgeruch und verlief daraufhin die Stadt; wirklich brach
bald darauf in Kiew eine Pestepidemie aus. Auch Kovalinékyj selbst wur-
de Skovoroda als sein geistiger Leiter durch einen hellseherischen Traum
gezeigt. Skovoroda selbst schliefft einen Dialog ,Kampf des Erzengels Mi-

210



chael mit dem Satan“ mit der Bemerkung: ,diese Erscheinung habe ich
Starez Daniel Bar-Sabba (Daniel nannte sich Skovoroda manchmal, Bar-
Sabba ist sein hebriisches Patronymium) wahrhaftig gesehen®; wenn diese
Vision in eine literarisch bedingte Form gegossen ist, so mufl man an eine
wirkliche Vision oder an einen Traum Skovorodas denken, dem dieser Dialog
mit seiner eschatologischen Szenerie zugrunde lag.

Wir kénnen allerdings die Frage iiber die Visionen Skovorodas nicht ent-
scheiden. Selbst an der Wirklichkeit seines mystischen Erlebnisses darf man
Zweifel hegen. An dem mystischen Charakter seiner Philosophie ist jedoch
kein Zweifel moglich.

24. Skovoroda und die Kirche

Im Zusammenhang mit der Frage nach der Religiositit Skovorodas ist auch
die Frage nach seiner Einstellung der kirchlichen Religiositit gegeniiberzu-
stellen. Die Antwort darauf kann nur in dem Sinne gegeben werden, dafl
sich bei Skovoroda unverkennbar reichliche Elemente von ,Spiritualismus®
finden. Das heiflt, seine Einstellung der historisch gewordenen kirchlichen
Organisation gegeniiber ist z. T. positiv, z. T. ab¥hnend. Die Tatsache, dafl
fiir ihn fast die ganze Dogmatik in der Symbolik aufgelst ist, ist kenn-
zeichnend! Wir konnen hier aber nicht die theologischen Fragen behandeln
und weisen nur auf das Wesentlichste hin.

Schon die ersten Predigten Skovorodas — seine Antrijtsvorlesungen — sind
voll von Anspielungen auf eine geistige Auffassung des Ggristentums, welche
der ,leiblichen“ gegeniibergestellt wird. Die geschichtlichen Probleme des
Christentums sind fiir Skovoroda nur ,Verflechtungen®, ,Leib und Nidhts,
die den” hdchsten Berg der Weisheit bedecken®, jedenfalls verlangt er, dafl
die dhristliche Erkenntnis sich héher erhebt, zum mystischen Bewuftsein,
zur Erkenntnis des ,inneren Menschen“. Wir haben schon gesehen, wie
Skovoroda die ganze kultische und rituelle Seite des Christentums — ,den
zeremoniellen Sand“ — beurteilt. Nach dem Zeugnis Kovalinskyjs hat er
die moderne ,Sektenbildung“ durch die russischen mystischen Freimaurer,
durch Anhinger von Saint-Martin abgelehnt. Er lehnte aber genauso ent-
schieden auch alle anderen ,,Sekten“ ab.

Skovoroda war der Meinung, auf allen Wegen, durch alle christlichen
Konfessionen (und vielleicht nicht nur durch die christlichen — denn die
»Heiden“ besafen noch eine Art natiirlicher Theologie, die die dhristlichen
Wahrheiten vorwegnahm oder sie mindestens zu erreichen suchte) kénne
man ins Reich Gottes eingehen. Unterschiede der Konfessionen sind ihm
meist nur Unterschiede der ,Zeremonien“. Wenn einige scharfe Zeilen an die
Adresse des ,historischen Christentums“ in der Lebensbeschreibung Skovo-
rodas wohl auf den Verfasser dieser Lebensbeschreibung, Kovalinskyj,
zuriickgchen, so finden wir doch auch in den Werken Skovorodas selbst

211



gegen das ,historische Christentum® gerichtete Zeilen wie diese: ,Wieviele
Jahrhunderte kliigeln iiber die Zeremonien und was erntet man dabei an-
deres als Schismen, Aberglauben und Heuchelglauben ... Die wahnsinnigen
Eiferer gebiren die schismatischen Streitigkeiten® — das sagt bei Skovoroda
Gott selber! — ,die allmenschliche Gesellschaft der Weltbewohner, meinen
Tempel zerstorten sie durch Unstimmigkeit und Liige: sie wollten, was ich
nie wollte, d. h. dafl an allen Enden der Erde die Zeremonien ein Maf und
eine Form hitten ...“ Skovoroda bleibt aber nicht nur bei dieser Ableh-
nung der Streitigkeiten um das duflere Gewand der Konfessionen, bei diesem
ABC des Spiritualismus stehen.

Hier braucht man wohl weniger an die Streitigkeiten der Kirchen zu
denken wie an den russischen ,Raskol®, der ja wirklich kleine Ritusunter-
schiede und ,Buchstabenfragen® mit den Grundlagen der christlichen Lehre
verwechselte. Was aber die drei christlichen Konfessionen betrifft, so war
Skovoroda jedenfalls der Meinung, daf} selbst die dogmatischen Unterschiede
leicht zu beseitigen wiren. So duflerte er Zweifel daran, ob eine Entschei-
dung in der Frage iiber die ,processio spiritus sancti“ zu erreichen, so not-
wendig wire; eine griechisch-orthodoxe Streitschrift iiber diese Frage hat er
iibrigens noch als Student abgeschrieben. Genauso lehnt er die Streitigkeiten
»iber die Qualen“ (wohl das Problem des Fegefeuers?) ab. Aber wie es
scheint, dachte er auch an eine Méglichkeit, die Unterschiede zwischen den
Griechisch-Orthodoxen und den Protestanten, wenn nicht zu beseitigen, so doch
fiir die kirchliche Einheit unschidlich zu machen: er lehnt auch Streitigkeiten
iber die Sakramente, iiber den ,Glauben“ (wohl Rechtfertigung durch den
Glauben), iiber die Engel ab. So streicht Skovoroda die ganze Problematik
durch, die das geistige Leben der Ukraine mit ihren Kimpfen zwischen
Orthodoxen, Katholiken, Unierten und Protestanten (Sozinianern) iiber
ein Jahrhundert lang vollkommen#beherrschte; dabei waren die Kimpfe
zwischen den christlichen Konfessionen Skovoroda eine durchaus lebendige
Vorstellung! Auch seine Gegenwart kannte zhnliche, ja noch schirfere
Kimpfe zwischen den russischen ,Altgliubigen® und der russischen offiziel-
len Kirche und Obrigkeit; von der Selbstverbrennung der Altgliubigen
spricht Skovoroda auch gelegentlich als von einem krassen Beispiel der Ver-
blendung in den religidsen Kimpfen. K6énnte man (nicht ganz mit Recht
freilich!) die Streitigkeiten zwischen Altgliubigen und offiziellen Ortho-
doxen noch als Streit um Zeremonien abtun, so wuflte Skovoroda jedodh,
dafl es sich bei den religiosen Kimpfen in der Ukraine um wichtige dog-
matische Lehren handelte! — Verurteilt Skovoroda zwar auch die ,Unduld-
samkeit“ der Konfessionen, so will er doch keinesfalls eine von ihnen ver-
urteilen. Spiirt man bei Skovoroda auch einen Hauch des Spiritualismus, so
ist dieser Spiritualismus keinesfalls mit dem eines Sebastian Franck zu ver-
gleichen, der es fiir moglich hielt, ,Luther, Calvin, Papst und Mohammed“
in einem Atem zu verwerfen. Viel eher kénnte man bei Skovoroda die Vor-
stellung finden wollen, die manche slovakische Protestanten geiuflert ha-

212



ben, daf nimlich alle christlichen Konfessionen von Gott selbst geschaffen
sind, damit der Teufel von verschiedenen Seiten bekimpft wird, oder aber
die versdhnliche Stimmung eines Vladimir Solov’ev, die in seinen ,drei
Gesprichen zum Ausdruck kam.

Jedenfalls kann man in den Ansichten Skovorodas keine Spur, kein
Koérnchen des Rationalismus finden! Alle Hauptgedanken des Rationalismus
lehnte Skovoroda entschieden ab, — ihren Deismus, die rationalistische
natiirliche Religion; fiir ihn ist das Christentum die héchste Religion, und
wenn man von seiner ,religidsen Skepsis® iiberhaupt reden darf, so atmet
diese Skepsis ein ganz anderes Pathos als die Ablehnung alles Konkreten
in der Religion durch die Rationalisten! — Auflerdem lehnt Skovoroda die
rationalistische ,Gleichheitslehre“ ab; es liegt ihm fern, seine Zeita¥iir die
schonste, hochste, kliigste, aufgeklirteste zu halten: ,Das ist Wahnsinn
héchsten Grades, zu glauben, dafl in unserer Zeit die Sonne aufging, die
Quelle der Heilwasser entsprang, das Salz erfunden sei ... Das Notwen-
dige ist iiberall und ewig, Gott und die Weisheit waren im Anfang. Und
Kehricht ist, was gestern mit den Pilzen zusammen geboren ist.® Nicht
umsonst zitiert Skovoroda aus der ganzen Literatur seiner Gegenwart nur
einmal ein Werk und zwar . .. ,Gil Blas“!

Dafiir ist Skovoroda von der Tendenz behesfdcht, die Antike mit dem
Christentum zusammenzuschweiflen — eine Tendenz, die fiir das ukrainische
Barock und das Barock iiberhaupt so charakteristisch ist! Eine besondere
Firbung gibt seiner Tendenz sein Bestreben, ,iiberkonfessionell* zu blei-
ben; auch diese Tendenz ist bei einem Mystiker nichts Auffilliges, sie
kommt in der mystischen Tradition sehr oft vor, konrﬂe&doch ein protestan-
tischer Mystiker wie Arnd in seinen Schriften die katholischen Mystiker
seitenlang abschreiben!

Skovoroda war der griechisch-orthodoxen Kirche gegeniiber kein Hire-
tiker, kein Sektierer, er fiihlte sich nicht als solcher. Das bezeugt nicht nur
die Tatsache, dafl er eine offizielle Stellung als Lehrer der geistlichen Schu-
len annahm, sondern auch seine spiteren freundschaftlichen Beziehungen zu
den Geistlichen und den Klbstern, in denen er oft lingere Zeit weilte, be-
zeugen es. Aber noch mehr bezeugen das der Gehalt seiner Philosophie und
seine Selbstzeugnisse — man braucht nur die Seiten iiber die ,Naturver-
anlagung® zur Theologie in seinen Werken zu lesen (vgl. oben Kap. 23).
Und es ist auch sehr kennzeichnend, dafl die Vertreter der Geistlichkeit ihm
durchaus freundschaftlich gesinnt waren. Erst im 19. Jh. wurden gelegent-
lich Zweifel an seiner Rechtgliubigkeit geiuflert; diese Zweifel stammen
zum Teil aus den Kreisen, denen selbst die Schriften des heiligen Seraphim
von Sarov nicht orthodox genug gewesen sind. Und die , Verbesserungen®,
die mancher Vertreter der geistlichen Zensur an seinen Werken vorgenom-
men hat, betreffen zum Teil Stellen, die offensichtlich an die Kirchenviter
oder selbst an die Heilige Schrift anklingen.

Es ist iibrigens auch sehr kennzeichnend, dafl die Mystik Skovorodas —

213



im Gegensatz zu vielen mystischen Strémungen der Neuzeit (Mystik der
Renaissance, ,Rosenkreutzer“, z. T. die Pansophie von Comenius usf.), die
von der naturphilosophischen Spekulation getrieben, sich von der dhristli-
chen Weltanschauung 18sen und pantheistisch gefirbte Systeme der Natur-
mystik aufstellen — durchaus im Rahmen der dhristlichen Mystik, ja ,Chri-
stus-Mystik“ bleibt. Christus ist das Zentrum der religidsen Weltanschau-
ung Skovorodas:

Qui Christum noscit, nihil est, si cetera nescit;
Qui Christum nescit, nihil est, si cetera noscit.

214



VII. DER MYSTISCHE DICHTER

25. Skovoroda als Didbter

Auch die religiose Dichtung Skovorodas verdient im Zusammenhad} der
Betrachtungen iiber Skovoroda als Mystiker Beachtung. Seine Gedichte
wurden bisher nur sehr wenig gewiirdigt: bald nur literaturgeschichtlich
beleuchtet, bald als eine Quelle der Biographie Skovorodas angesehen. Dabei
war die literaturgeschichtliche Beurteilung bis jetzt leider durchaus unge-
niigend. Und die biographische Ausbeutung der Gedichte war deshalb ver-
fehlt, weil man dabei das, was vollig in der Tradition der mystischen
Dichtung verankert war, als Ausdruck der persﬁnl‘ij'len Erlebnisse Skovoro-
das ansah. :

Die Themata der geistlichen Lieder Skovorodas sind dieselben wie auch in
seinen Dialogen, nur der dichterischen Form entsprechend sind manche Bilder
mehr in den Vordergrund getreten. Besonders das Bild der ,Welt“ (in dem-
selben Sinne wie oben, Kap. ,Die Welt“) und der de% Welt gegeniiberge-
stellten (,seligen®) Natur. ®

Die elegische und humoristische Darstellung der , Welt und ihrer ,Reize®
steht durchaus in der Tradition der religiosen ukrainischen und westlichen
Barockdithtung. Wenn Skovoroda schreibt: , Jede Stadt hat ihre Sitten und
Rechte, jeder Kopf hat seinen Geschmack“ (das ganze Gedidht s. o.), oder
»Jeder Kopf hat seinen Sinn, jedes Herz seine Liebe“, wenn er ,das Ge-
misch so vieler Meinungen“ ‘auslacht, von ,der Eitelkeit und Schmeichelei
der Welt“ dichtet — ,,0, du schmeichelhafte Welt, du bist ein Ozean, Ab-
grund, Finsternis, Wolke, Wirbel, Kummer, Verzweiflung“, wenn er die
Welt als die ,unersittliche Holle“, ,die Hure Welt, diese dunkle Welt*
bezeichnet und Horaz travestiert, indem er die sinnlose Mannigfaltigkeit
der menschlichen Interessen hervorhebt und das Bild des Tantalus benutzt,
um den Wahnsinn des Geniefens der weltlichen Giiter mit dem Tode am
Ende auszulachen, so haben alle diese Bilder und Themata eine lange ukrai-
nische und westliche Tradition hinter sich. So klagt die Kirche in einem
Gedicht (1746) des Lehrers Skovorodas, V. La$levékyj, dafl alle Christen
sie verlassen, um sich verschiedenen weltlichen Interessen hinzugeben. Im
selben Jahr wurde das Theaterstiick ,Auferstehung der Toten“ von dem
Bischof Jurij Konysékyj aufgefiihrt, in welchem ein Chorgesang dieselben
weltlichen Anziehungskrifte schildert. Diese Bilder sind traditionell, und in

215



thnen vermischen sich Motive der dhristlichen Diatribe mit Nachklingen
der Briefe Senecas und der Carmina von Horaz (vgl. II, 16 mit dem
pessimistischen Satz: nihil est ab omni parte beatum); dhnliche Themen von
Horaz begegnen uns wiederholt in der Dichtung Skovorodas.

Ist sein ,Garten der gottlichen Lieder“ eine dichterische Selbstbiographie,
so vermag der Dichter hier nicht nur auf den einseitigen Weg der christli-
chen Frommigkeit und Askese hinzuweisen. Er kennt auch den weltlichen
Weg, der allerdings doch durch individuelle Entscheidungen fiihrt. Auch hier
kann man das hdchste Ziel des Lebens finden — die Ruhe und Freude
(veselie). Die Lieder Skovorodas betonen immer wieder, daf man einen
solchen Weg der inneren Selbsterneuerung wihlen kann und soll. Skovoroda
sicht diese Moglichkeit, ist sich aber im klaren dariiber, daf8 der Mensch
innerhalb der Welt steht und lebt und dafl das beste, adiquateste Sinnbild
dieser Welt das stiirmische Meer ist. Nur innerhalb dieses Ozeans des be-
wegten und sich immerfort indernden Seins kann ein Felsen gefunden
werden, und Skovoroda schildert seinen eigenen Weg als Segeln durch die
Wogen des stiirmischen Meeres (Lied 29): ,Mein Boot wird durch Wirbel-
sturm geschaukelt. Bald stiirzt er mich in den Abgrund herunter, bald
wirft er mich in die Hohe. Ach! ich habe hier keinen Frieder und habe
keine Schiffsleiter. Das Meer verschlingt mich. Ein Berg [die Wogen] steigt
in den Himmel auf, ein anderer fillt in den Abgrund ab; meine Hoffnung
schmilzt, meine Seele verschwindet. Ich warte, und niemand hilft mir.“ Auch
dieses Sinnbild ist traditionell. In der ukrainischen Dichtung kommt es z. B.
in einem religiosen Drama ,Reich der menschlichen Natur® (1698) vor, wo
die ,menschliche Natur“ sich {iber das Weltmeer beklagt. Auch die westli-
che Barockdichtung braucht dieses Bild ungemein oft: Czepko, Spee, Angelus
Silesius, G. Arnold:

Gehts in die Linge, Quer?md Breit,

der grosse Ocean ist weit;
es kommt von Ost, Siid, West und Nord,
so er nur kémmt zum rechten Port.

Und der Sturm ist eine naheliegende Abwandlung dieses Bildes Welt =
Meer. So bei Gryphius:

O Gott, was rauhe Not! Was schiumt die schwarze Sce
und spritzt ihr griines Salz! Wie reiflt der Zorn der Welle
durch nebel-volle Luft! Wie heult das wiiste Bellen

des tollen Sturms uns an! Die Klippe kracht von Weh;
Wir fliegen durch die Nacht und stiirzen von der Hoh’

in den getrennten Grund! — — ——

Dieses Sinnbild geht sogar aus der ernsten Dichtung in die leichte erotische
iiber.

Man hat oft diejenigen Lieder Skovorodas als eine besondere Gruppe
aufgefaflt, die schone Naturbilder enthalten und dadurch, wie es scheint,
aus der Reihe der religidsen Dichtungen herausfallen. Die schéne ukrainische

216



Natur war im 18. und noch im 19. Jahrhundert ein beliebtes Thema
nicht nur der ukrainischen, sondern auch der groflrussischen und polnischen
Naturlyrik: ,Ich gehe nicht in die reiche Stadt, ich bleibe in den Feldern
leben. Ich werde dort meine Jahre verbringen, wo die Zeit langsam lduft. O
du griiner Hain! O du meine Mutter! In dir ist das Leben fréhlich, in dir
ist Frieden und Ruhe!“ — ,O ihr griinen Felder, Felder bunt von Blumen!

Die Lerche in den Feldern, die Nachtigall in den Girten. Diese singt in die
Hbhe steigend, jene schligt auf den Asten. Und wenn der Morgenstern
aufgeht, pfeift jeder Vogel, ist die Luft voll von Musik. Und sobald die
Sonne aufgeht, treibt der Hirt die Schafe aus und von seiner Flote ertont
ein zitternder Triller. Geht unter, ihr schweren Gedanken, ihr mensthen-
vollen Stidte!....“ So dichtet Skovoroda nicht ein einziges Mal. Seine
Gedichte haben aber entweder Epigraphe aus der heiligen Schrift, oder aber
sie lassen durch ihre Komposition und ihren Inhalt erkennen, daff die Na-
turbilder bald nur Sinnbilder des Geistigen, bald nur den Hintergrund des
religiésen Erlebnisses darstellen. Auch diese Bilder und Sinnbilder sind
traditionell in der ukrainischen religidsen Dichtung: die Verfasser der ukrai-
nischen Dramen und der religiosen Lieder benutzen die Naturbilder als
Symbole der Auferstehung, wenden sich an die Nater und laden sie ein, an
der allgemeinen Freude bei der Auferstehung Christi teilzunehmen und
dhnliches. Die westliche mystische Dichtung kennt die Naturbilder, die sich
zuweilen auch weitgehend verselbstindigen, gleichfalls. Wenn ein Gedicht
wie ,Vom Aufleren zum Inneren. An den Friihling® vQn D. Czepko den
Menschen aufruft, nach dem Beispiel der Natur zu erwaéneg (»blith auf, du
erfrorener Christ“ — von Angelus Silesius), so kennen Angelus Silesius,
Spee, G. Arnold auch rein religiése Naturlyrik:

Schau, die reinen Bliimlein springen
hodh in leere Luft hinein,

schau, die zarten Véglein singen,
wunder, wundersiiss und rein,
schau, die Bichlein lieblich sausen,
klar wie lauter Silberschein,

schau, wie Bienen ernstlich hausen,
rauben, klauben Honig ein. (Spee)

Ich will nicht mehr die Stadt erwihlen

und iiberall gebunden stehn;

ich weiss noch endlich frei zu sein,

und in das freie Feld hinein

mit dem, was ich erwihlt, zu gehen. (Arnold)

Und mit seiner Liebe zu Antithesen und Paradoxen beschliefit Skovoroda
seinen ,Garten der gottlichen Lieder mit der Gleichung ,Epikur — Chri-
stus“. Der Weg des athenischen Weisen und des Gottessohnes fiihren in

gleicher Weise zum Schwinden jeder Angst, zu innerer Befriedigung und
Ruhe . .. Ob diese Gleichung richtig ist, 13t sich wohl fragen.

217



Den Dichter spiiren wir in fast jeder Zeile der Schriften Skovorodas. Denn
ohne Gleichnisse kann er die Welt nicht sehen und vor allem seine Sicht
nicht zum Ausdruck bringen. Seine Philosophie ist vielleicht ,,ohne System*
(wie ein altviterlicher russischer Philosoph ihm vorgeworien hat), aber
nicht ohne Methode, und diese Methode besteht in einer bestimmten Art
zu sehen — und er sieht nicht Begriffe, sondern Bilder. Auf jeder Seite
seiner Schriften kann sich der Leser davon iiberzeugen, dafl diese Bilder
immer antithetisch und dynamisch sind.

Dafl die dichterischen Werke Skovorodas fiir unsere Zeit fast rettungslos
verloren sind, liegt an dem Schicksal seiner Zeit: das was dem Dichter
Skovoroda fehlte, war die geeignete dichterische Sprache. Auch das benach-
barte, politisch gliicklichere grofirussische Volk mufte sich durch eine schwere
und lange Entwicklung zu der Einschrinkung des freilich noch ,veredelten®
Kirchenslawisch in der schonen Literatur, vor allem in der Versdichtung,
hindurchkimpfen. Skovoroda, der dazu noch neben ukrainischen auch grofi-
russische Elemente (die Sprache wurde ihm ja bereits durch seine Peters-
burger Jahre und durch einen spiteren Besuch bei einem Freund in Moskau
vertraut) verwendete, konnte das Kirchenslawische schon durch seine nahe
Verbindung mit der Geistlichen Schule nicht verlassen. So sind die dreiflig
fein bearbeiteten Lieder seines ,Gartens der gottlichen Lieder (Sad boZest-
vennych pesnej) ein inhaltlich wertvolles und oft ergreifendes, aber dsthetisch
totes NachlaBwerk. Weiter fiihren weder seine in Prosa verfafiten dreiflig
Fabeln noch die zahlreichen kleineren zum Teil lateinischen Versdichtungen
(diese sind allerdings eventuell Abschriften der Werke von nicht leicht
festzustellenden Neulateinern: so die beiden Gedichte mit den fiir die neu-
Jateinische Dichtung kennzeichnenden Wortwiederholungen und Wortspielen
»De sacra caena“ [74 Zeilen] und ,De umbratica voluptate“ [22 Zeilen]).
Die schone Idylle, die friiher fi® ein autobiographisches Originalwerk
Skovorodas gehalten wurde, ist die Ubersetzung eines Gedichts des franzé-
sischen Frithbarodkdichters A. Muretus (die Prosaiibersetzung einer Ode des
Jesuiten Sidonius Hosschius war vielleicht eine Vorarbeit fiir die nicht
mehr ausgefiihrte Versiibersetzung).

Skovoroda unterrichtete im Perejaslaver Kollegium (der Geistlichen
Schule) in der Dichtkunsttheorie (die damals ja mit praktischen Ubungen
der Studenten verbunden wurde). Seine Verse, die nicht zum ,Garten*
gehdren, sind aller Wahrscheinlichkeit nach (schon nach der Mannigfaltig-
keit ihrer Gattungen zu urteilen) Beispiele, die seine Vorlesungen illustrieren
sollten.

Es wire vielleicht ein zu hartes Urteil, wenn wir die Versdichtung Skovo-
rodas fiir die spitere Zeit nur als interessante ,Travestien“ der ernsten
Dichtung gelten liefen. Bezeichnend ist es, dafl ein Lied (das 18. ,Oj, pty¢ko
Zoloboko“) in die ernste grofrussische Dichtung Eingang gefunden hat —
und zwar durch die russische Umdichtung Vasilij Kapnists (1757-1823),
eines Landsmanns Skovorodas, der sich als Dichter um die Erneuerung und

218



»Erleichterung® der russischen dichterischen Sprache verdient gemacht hat;
dicser hat das Lied zu einem schénen Gedicht ,Zeisig“ umgedichtet.

26. Die Reform der Versdichtung

Skovoroda war aber zumindest in potentia ein Reformator der damaligen
ukrainischen (ukrainisch-kirchenslawischen) Versdichtung.

Skovoroda hat sich bekanntlich auch mit Fragen der Orthographie be-
schiftigt. Ergebnis war die fritheste Reform der ostslawischen Orthographie
— die Abschaffung des véllig iiberfliissigen sog. ,harten Zeichens“. Seit 1761
gebraucht Skovoroda diesen Buchstaben ganz konsequent nicht mehr!

Nicht weniger radikal waren zwei seiner — wie es scheint schriftlith nie
formulierten — Vorschlige fiir eine Versdichtungsreform. Wir finden bei
ihm keinen Anschluff an die grofirussische Versreform, die in verschiedener
Weise von Lomonosov, Trediakovskij und z. T. Antioch Kantemir befiir-
wortet wurde und die den syllabischen Vers zugunsten des tonischen (besser
syllabo-tonischen) aufzugeben anstrebte und dies erreichte! Wiederholte
Behauptungen der Literaturhistoriker, die nie auch nur mit einem einzigen
Beweisbeispiel gestiitzt wurden, daf Skovoroda die Versreform Lomonosovs
iibernommen habe, sind vollig unbegriindet un&” gehoren zu den nicht
nachpriifbaren literaturhistorischen Legenden. Indessen hitte Skovoroda
von der Reform Lomonosovs recht frith erfahren kénnen, denn zu den
ersten Nachahmern Lomonosovs gehorte der Charkover Kollege Skovoro-
das, Professor Vytynskyj (dessen ,Nachahmung“ Lomgnosovs sich, wie es
scheint, nur auf ein einziges Gedicht erstreckte). Aber audp in den spiteren
Gedichten Skovorodas, die in den siebziger und achtziger Jahren entstan-
den, sehen wir keine Spur der Syllabo-Tonik.

Viel eher ist es moglich, da Skovoroda in einem anderen Punkt den
grofirussischen Reformern folgte, indem er im Gegensatz zu den bis dahin in
der ukrainischen und russischen syllabischen Dichtung iiblichen Reimen (d. h.
den Reimen, bei welchen die vorletzte Silbe betont ist) — dieses Gesetz war
in der polnischen syllabischen Dichtung selbstverstindlich, da im Polnischen
mit wenigen Ausnahmen die vorletzte Silbe eines jeden Wortes die Be-
tonung trigt — minnliche Reime einfiihrte. In der ukrainischen Syllabik
lassen die weiblichen Reime, besonders bei den kunstvollen Dichtern, nur
sebr wenige minnliche Ausnahmen zu. Dasselbe Gesetz fiihrte in die russi-
sche Syllabik Simeon Polockij ein! Es ist wirklich bemerkenswert, dafl die
Anzah! der minnlichen Reime in der syllabischen Dichtung nur bei dichten-
den Dilettanten betrichtliche Prozentsitze (kaum iiber 12 %) erreicht ...
Audh in der slowenischen Dichtung hat der minnliche Reim erst Anfang des
19. Jhs. Gleichberechtigung erhalten. Fiir die ostslawischen Sprachen, die
eine grofle Anzahl von endbetonten Wortern und Suffixen haben, war dieses
Verbot der minnlichen Reime, das sich durch den Einfluf der polnischen
Syllabik erklirt, ein Nonsens.

219



Die Reform der Verslehre der drei russischen Dichter nahm die Gleichbe-
rechtigung des minnlichen Reims als eine Selbstverstindlichkeit an, und die-
se These wurde von der jiingeren russischen Generation (Sumarokov, Chera-
skov usf.) ohne weitere Uberlegung iibernommen. Wir wissen nicht, ob
Skovoroda, dem die tonische Dichtung offensichtlich nicht zusagte, diese
Gleichberechtigung des minnlichen Reims von den Russen iibernahm oder
vielleicht doch selbst auf diesen Gedanken gekommen ist. Skovoroda war
ein geschickter Reimtechniker: wihrend wir bei seinen Vorgingern einer
groflen Zahl grammatikalischer (auf gleichen Casus- oder Zeitformendungen
beruhender) Reime begegnen (oft bis zu 40 und mehr Prozent!), bereichert
Skovoroda seinen Reimschatz durch zusammenklingende Wortendungen aus
verschiedenen morphologischen Wortgruppen. Und er lifit in den Gedichten
seines ,Gartens“ die minnlichen Reime ohne weiteres als gleichberechtigt zu.

Es geniigt darauf hinzuweisen, dafl wir im ,Garten der gottlichen Lie-
der“, der 773 Zeilen umfaflt, (abgesehen von den Reimen in den sich wieder-
holenden Refrains) nicht weniger als 154 minnliche Reime (die Endung x %)
gegeniiber 138 weiblichen Reimen (% x) haben; beachten wir auch die
»inneren Reime“ (d. h. Reime innerhalb der Zeilen), so haben wir unter
solchen 60 weibliche und 63 minnliche Reime. Darunter sind einige Lieder,
die vorwiegend oder sogar ausschlieflich minnliche Reime haben, u. a. die
Lieder Nr. 10, 24, 26 (neben einigen weiteren kiirzeren); beachten wir, dafl
das Lied 10 das beriihmte Lied ,Vsjdkomu gérodu nrdv i pravad“ ist, das
eine Art ethischer Confessio Skovorodas darstellt! Das kann man nur so
verstehen, daf} diese Lieder als dichterische Experimente entstanden sind
und zum ,dichterischen“ Programm Skovorodas gehorten. Die mannigfaltigen
‘Strophen des ,Gartens“ (ein jedes Lied hat eine besondere strophische
Form) haben bei den ukrainischen syllabischen Dichtern des 17.-18. Jahr-
hunderts keine Parallelen: ,Der Qarten der gottlichen Lieder“ sollte also
auch ein ,Garten der modernen dichterischen Formen* sein.

Bezeichnend ist es, dafl wir in den auflerhalb des ,Gartens“ erhaltenen
Gedichten Skovorodas 159 Reime haben, von denen aber nur 26 minnliche
Reime sind, und diese sind auch nur in zwei Gedichten zu finden: in dem
langen Gedicht ,Premudrost“ (im ganzen 20 nur minnliche Reime) und 6
minnliche neben 6 weiblichen Reimen in einem ,Lied“ aus dem Jahre 1761.
Sollten die Gedichte, wie ich glaube, Reste der Poetik-Vorlesungen Skovo-
rodas sein, so bedeutet das, dafl er seine Vorlesungen doch nach den alten
Vorschriften hielt. Jedenfalls hat seine Anerkennung der minnlichen Reime
in der neueren ukrainischen Dichtung ungeteilte Anerkennung gefunden:
bereits bei Kotljarevékyj, dem ersten ukrainischen Dichter, der seiner Sprache
die Volkssprache zugrundelegte, sind die minnlichen Reime gegeniiber den
weiblichen voéllig gleichberechtigt. Aber z. B. die besonders kunstvollen
Gedichte von Feofan Prokopovy¢ (1681-1735 — etwa 250 Reime) haben
keinen einzigen minnlichen Reim.

Skovorodas Versdichtungsreform geht noch weiter, und zwar im Anschlufl

220



an die Volksdichtung. Er lift neben den reinen Reimen der Hochdichtung
die ,unreinen“ Reime zu, die von den genauen Reimen abweichende ,unge-
fihre“ Lautzusammenklinge erlauben. Dafl Skovoroda auch hiermit Recht
hatte, zeigt der Umstand, dafl Sevéenko ihm darin folgt. Auch in dieser
Versreform wihlt der Dichter zunichst als Vorbilder die Reime seines
»Gartens®. Hier sind ,ungenaue Reime“ aller Typen nicht selten. Wir be-
gegnen hier mehr als 50 Fillen, in welchen. die Reimtechnik véllig von der
Tradition abweicht (auch hier diirfen wir Prokopovy¢ zum Vergleich heran-
ziehen, bei dem wir nur einer Art der ,unreinen Reime“ begegnen, und
zwar solchen, in welchen an den letzten Vokal noch ein ,j“ angefiigt wird,
also etwa ,aTa ::aTaj* — wie gory ::skéryj). Skovoroda erweitert dieses
Vorrecht der ilteren Dichtung auf alle Vokale und Konsonanten. Fgr den
»Garten® sind Reime typisch, in welchen ein ,unnétiger® Konsonant den
Reim ,erweitert”, meist nach dem letzten Vokal (vgl. zarja :: zrjat [Lieder
2 und 5], svobddy :: rédit [4], voskrés :: krést [7], kosé :: volosév [10],
luéf :: uluéit [22], Sutjd :: ludjdm [24] usf.); in anderen Fillen erscheint der
»reimfremde® Konsonant auch innerhalb des Reimes selbst (vgl. krést :: pérst’
[7], grad :: adamdnt [20]), oder es erscheinen gar zwei ,iiberfliissige“ Konso-
nanten (vgl. otrddo :: ridost’ [8]). Eine Anhdufung ,unreiner Reime* bietet
wiederum nur der ,Garten®, die iibrigen Gedichsd Skovorodas kennen fast
nur Reime auf Endvokal + j. Echte ,unreine Reime® begegnen uns hier nur
drei Mal: in einer Ubersetzung (dicht nebeneinander — grddom :: stddo,
priémljut :: zémlju) und in der langen ,Fabula® (poméZet :: béze). Auch
in dieser Frage scheint Skovoroda sich auflerhalb des ,Gartens* an die
Tradition zu halten..... o

Aber Skovoroda mufite wegen seiner Reimneuerungen — vermutlich
vorwiegend wegen der Zulassung der minnlichen Reime — ein ,Mirtyrer
der Reimireform* werden. Dariiber erfahren wir von Kovalinékyj. Skovoro-
das Unterricht in der Dichtkunst erscheint dem damaligen Bischof (der dic
Rechte des Rektors des Geistlichen Seminars besafl) ,seltsam und der friihe-
ren alten Tradition widersprechend“. Skovoroda lehnte aber eine Anderung
seines Unterrichts im Sinne der alten Tradition ab. Der Beschluff des
Bischofs war: ,es soll in meinem Haus niemand leben, der den Stolz zur
Schau trigt.“ Daraufhin verlor Skovoroda seine Stellung als Dichtkunst-
professor am Perejaslaver Seminar . ..

Haben die minnlichen Reime Skovorodas schnell und endgiiltig gesiegt,
so haben seine ,unreinen Reime“ erst in der Dichtung Sevéenkos um 1840
einen Sieg davongetragen. Sevéenkos Reime sind noch mannigfaltiger und
reichhaltiger (vgl. rano :: tumanom, pladu :: balyt’, noluje :: vidéujet’, und
vor allem mit Vokalvarianten, wie kraju :: nemaje, maty :: brate usf.).
Sevéenkos Reime wurden von seinen Nachfolgern zunichst nicht beachtet,
sie drangen aber zu den Grofirussen — zunichst zu dem z. T. auf ukrai-
nischem Boden aufgewachsenen Grafen A. K. Tolstoj, dann zu den Sym-
bolisten (Blok) und vor allem den Futuristen, besonders Majakovskij ...

221



Hier war Skovoroda vielleicht nicht der unmittelbare Anreger, sondern
eher ein Prophet!

Schlufbemerkungen

Skovoroda lebte zu einer fiir die ukrainische Kultur ungiinstigen Zeit. Nicht
nur die weitere Entwicklung des vielseitigen russischen Kulturzentrums in
Petersburg und Moskau, das so viele Mitarbeiter aus der Ukraine zum Teil
durch den iufleren Glanz der Hauptstidte, zum Teil sogar durch halb
zwangsmiflige Anwerbung (der Professoren, der Kirchenfiirsten) zu sich
heranzog, sondern vielleicht noch mehr der einseitige Charakter des lokalen
ukrainischen Kulturlebens, das sich einerseits nur um einzelne bedeutende Fa-
milien, andererseits um die geistlichen Schulen konzentrierte, spielte dabei
eine Rolle.

Skovoroda gehorte seiner Art und auch z. T. seiner beruflichen Titigkeit
nach dieser zweiten — nicht sehr glinzenden — Kultursphire an ... Wir
wissen von Kovalinskyj, da Skovorodas geistige Umgebung fast aus-
schliefllich die geistliche Schicht war, der jedenfalls die andersgearteten
»aufklirerischen® weltlichen Strémungen der Zeit eigentlich fremd waren.

Aber auch in der Sphire der religidsen Kultur war er ein Einzelginger:
seine geistigen Nachbarn und Mitkimpfer waren das ganze 19. Jahrhundert
lang einerseits verschiedene (geistesgeschichtlich nicht immer ernst zu neh-
mende) Sektierer, andererseits die Einzelginger unter den oft verbotenen
und verfolgten Freimaurern. Nur mehr oder weniger zufillig erinnerten
sich seiner seine nationalbewuflten oder nur lokalpatriotischen Landsleute.
Aber Skovorodas Werke konnten durch seine Sprache und den ,biblischen
Sand“ (gemeint sind die unzihlige@ kleinen Zitate und unklaren Anspie-
lungen auf die hl. Schrift), der sein Gedankengut unter sich vergrub, nicht
weit zuginglich werden: seine Sprache war durch ihre kirchenslawischen
und grofirussischen Bestandteile dem ukrainischen 19. Jahrhundert nicht nur
fremd (so auch von dem ihm verwandten Kuli§ ignoriert), sondern auch zu
schwer versdhliisselt — und mit einem jeden Jahrzehnt wurde die Entschliis-
selung schwerer . ..

Die geistige Quelle Skovorodas war die religiose Literatur, die in Rufi-
land nie eine so feste Tradition in der neueren Zeit bilden konnte wie in
protestantischen und katholischen Kultursphiren des Westens. Vor allem die
orthodoxe kirchenviterliche Literatur war eine bedeutende Grundlage der
Schriften Skovorodas. Diese Literatur ist durch einen Landsmann und Zeit-
genossen Skovorodas, den Sohn des Poltavaer Priesters und Zoglings der
Kiever Akademie, Paisij Velylkovskyj (1722-1794), den Ostslawen in der
umfangreichen Textsammlung ,Philokalia“ zuginglich gemacht worden.
Aber in diesem mehrbindigen Werk, das in den frommen Kreisen Aufnahme
und Achtung fand, wurde die Sprache wesentlich aufgefrischt und moder-

222



nisiert ... Die westlichen Quellen Skovorodas aus der Barockzeit blieben
den Ostslawen verschlossen. Erst viel spiater — im 20. Jahrhundert — ent-
stand das neue Interesse fiir die westliche Mystik. Aber dieses Interesse
richtete sich auf Skovoroda keineswegs nahestehende Werke (wie Jakob
Bohme). Und so werden Skovorodas Werke zum Gegenstand von Arbei-
ten, die zu seinem wirklichen Wesen keinen Zugang finden (so V. Ern und
N. Arsen’ev) — oder Skovoroda wird zu einer Gestalt, die in der modernen
Dichtung als eine Dekoration auftritt, so in der ukrainischen und auch in der
russischen Dichtung, wenn von einer nicht niher gekennzeichneten religiosen
Entwicklung eines Romanhelden die Rede sein soll: der Held des Romans
»Petersburg” von Andrej Belyj ,las die Werke des Philosophen Skovoroda“:
so endet dieser bedeutendste Roman der neueren russischen Literatur. ®ohin
Skovoroda diesen Helden Nikolaj Ableuchov fiihren kénnte, teilt uns der
Verfasser nicht mit, und hitte es wohl auch nicht sagen konnen ... Nur aus
nationaler Sympathie wandten sich manche Ukrainer an Skovoroda, be-
fragten ihn aber nur in Dingen, die fir sie und nicht fir ibn von Interesse
sind: die unheimliche Gréfle und Weite der Barockmystik kommt darin
zum Vorschein, daff bei Skovoroda sogar ein moderner politisch und sozial
Radikaler etwas fiir sich finden kann, was aber fiir den Denker und Mysti-
ker Skovoroda fast unwichtig war. 2y

Erst unsere Zeit ist in der Lage, Skovoroda dieser tiefen Vergessenheit zu
entreifien: einer doppelten Vergessenheit — man sah bei ihm das nicht, was
ithm selbst teuer und heilig war, man fand aber bei ihm, was ihm gleichgiil-
tig, ja widerwirtig war. ,Skovoroda als Mystiker® ist eben das Thema
einer Arbeit, die den ukrainischen Denker aus dem Saug der Aufklirung
ausgraben und ihn in seiner wirklichen Gestalt zum Vorschein bringen soll.
Die widerspruchsvollen und verworrenen Ziige, die man friiher an ihm
feststellté, kliren sich zu einem einheitlichen Bild des Denkers, fiir den das
Leben in Gegensitzen — die fiir den Barodk kennzeichnende Vereinigung
von Schmerz und Wonne in dem Gefiihl oder dem Bewufitsein, immer und
iiberall am Kreuzwege zwischen Paradies und Hélle zu stehen — im mysti-
schen Erlebnis iiberwunden, die Gegensitze versshnt, Schmerz und Zweifel
des Nebeneinander aufgehoben werden. Die Beschiftigung mit Skovoroda
gibt mehr als nur historisches Erkennen; sie kann uns auch lehren und
belehren — und in der Blickwendung auf das Uberzeitliche uns zu denen
hinfiihren, die grofler sind als dieser einsame Geistesheld, in deren Reihen
er gehdrt: zu den Gestalten des Geistes, die im Pantheon der Mystik ver-
sammelt sind. Wenn Skovoroda uns noch weiter und héher fiihren kann,
indem er uns die Sphire des sich uns im mystischen Erlebnis gebenden ab-
soluten Seins — mindestens zum Teil — erschlieft, — so zeigt das, welche
lebendige Kraft bis jetzt aus dem Werk des einsamen Geistes strahlt, dem
unser Buch gewidmet ist.

223



BIBLIOGRAPHISCHE HINWEISE

Skovorodas Werke waren lange Zeit nur handschriftlich verbreitet. 1798 erschien
in einem Sammelband (,Biblioteka duchovnaja“, SPb) immerhin einer seiner Dia-
loge wic auch einige, leider bearbeitete Bruchstiicke aus anderen seiner Schriften.
Zwischen 1806 und 1860 wurden lediglich Ausziige, auch aus Skovorodas Briefen
in ein paar ihm gewidmeten Aufsitzen gedruckt. Erst 1861 veranstaltete der Ver-
leger Lysenko in Petersburg cine Werkausgabe (6 + 312 + 10 S.), die indes nicht
vollstindig war und verschiedene Texte gekiirzt und in von der Zensur verunstal-
teter Form brachte; diese Ausgabe enthilt auch manches, das gar nicht von Sko-
voroda stammt.

Zur hundertjihrigen Wiederkehr von Skovorodas Todestag verdffentlichte dann
Prof. D. Babalij die ,Solinenija Skovorody® (als Bd. VII der Reihe ,Sborniki
Charkovskogo istoriko-filologi¢eskogo ob3lestva®, Charkov 1894; CXXXI +
132 + 352 S.). Leider weist auch diese fast vollstindige Ausgabe (allerdings unbe-
deutende) Zensurkiirzungen auf.

Den Text von Skovorodas Dialogen bietet in nach den Handsdhriften neubear-
beiteter Form Bd. I der danach steckengebliebenen Ausgabe von V. Boné-Bruevié
(SPb 1912; XV + 512 S.). Dieser erschicn als Bd. IV der ,Materialy k istorii i
izuleniju russkogo sektantstva i staroobrjadlestva“, was an sich befremdlich ist,
da Skovorodas Bezichungen zu Sektierern unbedeutend, zum Altgliubigentum
gleich Null sind. Diese Edition enthilt einige Fehldeutungen, die auf falsches Lesen
altkirchenslawischer Texte zuriickgehen; die Belegstellen fiir Zitate aus der Bibel
werden nur auf den crsten 140 Seiten beigebracht. — Fiir meine Arbeit diente diese
Ausgabe unter erginzendem Riickgriff auf die von D. Bahalij als Textgrundlage.

Erst nach Abschlufl meines Buches grschien eine neue, zweibindige Ausgabe in
Charkov (besorgt von Prof. O. Bilec’fyj). Sie bringt einen an Hand der Hand-
schriften kritischen Text und enthilt im Vergleich mit den Ausgaben von Bahalij
und Boné-Bruevié manche Textverbesserungen (die ich noch beriicksichtigt habe),
jedoch keine wesentlichen Erginzungen (Kiev, Bd. I: XL + 640 S.; Bd. II: 624 S.).
Deshalb sind besondere Erwartungen in eine zur Zeit in Vorbereitung befindliche
Neuausgabe zu setzen, die spitestens 1973 herauskommen soll.

Bibliographische Angaben bringt, ncben der Biographie, D. Bahbalijs Buch
,Ukrajinékyj mandrovanyj filosof Hr. S. Skovoroda“ (Charkov 1926, 397 S.).
Neuerdings ist jedoch Bd. I des Werkes ,Ukrajinéki pyémennyky. Bio-Biblio-
grafitnyj slovnyk“ (Kiev 1969, 980 S.) als bibliographisches Hilfsmittel fiir
Skovoroda vorzuziehen, und zwar auf S. 520—536. Besondere Beachtung ver-
dienen die Sciten 521 f., wo die friiheren Drucke von Skovorodas Werken aufge-
fithrt werden und die bekannte, von A. ChiZdes (in einem Aufsatz im ,Teleskop“
1835, 5) veranstaltete Filschung zur Sprache kommt, die in manchen spiteren Ar-
beiten fortlebt; auf S. 524 werden die neueren Brieffunde, die freilich auch in
Bile¢kyjs Ausgabe nachgewiesen werden, aufgezihlt.

In diesem Buch kann ich auf das Zitieren nach den veralteten und schwer zu-
ginglichen Ausgaben verzichten. Falls mein ukrainisch geschriebenes Buch ,Filo-
sofija H. S. Skovorody“ (Warschau 1934) im Neudruck erscheint, erneuere ich den
Anmerkungsapparat entsprechend der erwihnten angekiindigten Neuausgabe.

224



Von meinen Skovoroda-Aufsitzen (die in der genannten Bibliographie nicht
verzeichnet sind) mochte ich auf zwei hinweisen, die sich mit Material befassen, das
im vorliegenden Buch nur kurz referiert werden konnte:

1. Eine Arbeit iiber die Quellen von Skovorodas Symbolik und Emblematik (Dejaki
d¥erela simvoliky Skovorody), erschienen in den ,Arbeiten“ (Praci) des Ukraini-
schen Pidagogischen Instituts in Prag, Bd. II, Prag 1934, S. 405—423 (es gab davon
einen Sonderdruck mit zwei Bildtafeln);

2. Bemerkungen iiber die Dichtung Skovorodas (Zamitky do tvorlosty Skovorody,
jak poeta) in der Festschrift fiir Prof. I. Ohienko (Naukovyj Zbirnyk v 30.
riénycju naukovoji praci prof. dr-a I. Ohienka, Warschau 1937, S. 172—189).

1. bringt einen Uberblick iiber Skovorodas wichtigste emblematische Quelle, das
Amsterdamer Buch ,Symbola et emblemata selecta“ (1705) mit Reproduktionen
daraus; 2. bespricht Skovorodas dichterische Werke niher, wobei vor allem auf die
russische Ubersetzung seines Liedes ,Oj, ty pty¢ko ...* aus dem ,Gartsm L
durch V. Kapnist eingegangen wird.

Die Werke Skovorodas

Die Werke Skovorodas, die unserer Darstellung zu Grunde liegen, sind meist Dia-
loge, die oft in wenig planmifiger Form immer dieselben Probleme behandeln.
Daher konnte ich mich in diesem Buch nicht jeweils an die einzelnen Werke halten.
Ich mochte aber dem Leser hier mindestens einige kgfze Mitteilungen iiber diese
Werke nicht vorenthalten. Sie sind im folgenden aufgezihlt. In einigen Fillen
kann ich die Hauptthemen der einzelnen Schriften nennen. Auch die dichterischen
Werke und Briefe sollen erwihnt werden.

Von den meisten Werken ist uns auch (zumindest ungefihr) die Zeit ihrer Ent-
stehung bekannt. Um eine Vorstellung iiber ihren Umfang zu vermitteln, nenne
ich die Seitenzahl eines jeden Werkes in der zweibindiggp Ausgabe vom Jahre
1961; eine Seite dieser Ausgabe enthilt ca. 1850 Buchstaben. Die Werke, die keine
dialogische Form haben, sind in der ersten Liste mit Sternchen bezeichnet. Die
Titel sind in deutscher Ubersetzung wiedergegeben.

-

1. Philosophische und theologische Werke

# 1, Zwei Predigten, (als Antrittsvorlesungen) am Charkover Kollegium 1765/66
gehalten. In der zweibindigen Ausgabe der Werke zusammen 11 Seiten.
* 2. ,Eingangstiir zur christlichen Ethik®. Zusammenfassung der Vorlesungen aus
dem J. 1766, umgearbeitet 1780. 13 Seiten.
3. ,Naraziss, Dialog tiber das Thema: Erkenne dich selbst“. Vor 1767. 55 Seiten.
4. ,Symphonie ,Aschan‘ iiber die Selbsterkenntnis. Vor 1767. 79 Seiten.
5. ,Dialog ,Zwei‘: Es ist leicht, selig zu sein“. 1772. 25 Seiten.
6. ,Dialog iiber das Gesprich iiber die alte Welt“. 1772. 20 Seiten.
7. .Gesprich der Freunde (Var. von fiinf Wanderern) iiber den Seelenfrieden®.
1780. 41 Seiten.
8. ,Der Ring®. 1774 (?). 68 Seiten.
9. ,Das Alphabet der Welt“. 1774—75. 55 Seiten.
*10. ,Silenus Alcibiadis“. 1775/76. 32 Seiten.
*11. ,Biichlein iiber das Lesen der Bibel: Lots Frau“. Um 1780. 35 Seiten.
12. ,Kampf des Erzengels Michael gegen den Satan: es ist leicht, gut zu sein®.
1783. 32 Seiten.

225



13. ,Kampf des Teufels gegen den Sohn Sabbas®. Nach 1784 (?). 18 Seiten.
14. ,Der dankbare Storch“. 1787. 15 Seiten.

15. ,Die arme Lerche“. 1787 (2). 19 Seiten.

16. ,Dialog: Sintflut der Schlange®. Vor 1790. 48 Seiten.

Erklirungen dazu:

Nr. 3 und 4. Die beiden Dialoge sind vorwiegend dem Thema ,Erkenne dich selbst®
gewidmet.
Nr. 4 ,Aschah“ (in der lat. Bibel ,Axa®), Tochter von Caleb, vgl. Liber Iosua
13, 14. Warum der Verf. den Dialog mit ihrem Namen ,Aschan® betitelt hat, ist
nicht klar.

Als ,Symphonie“ bezeichnet man die Zusammenstellung von Bibeltexten ver-
wandten Inhalts.

Nr. 4 und 9 behandeln u. a. Probleme der Emblematik.

Nr. 6, 8, 11 und 16 sind im Ganzen der symbolischen Bibelinterpretation gewid-
met. Vgl. dazu meinen Aufsatz ,Skovoroda-Studien. III* in der ,Zeitschrift fiir
slavische Philologie“ Band XII (1935).

Nr. 10. ,Silenus Alcibiadis® ist eine Anspielung auf eine Stelle in der Rede des
Alkibiades in Platos Dialog ,Symposion®, Kapitel 32. 215. b.

Den gleichen Titel wie das Werk Skovorodas hat ein emblematisches Buch des
bekannten hollindischen Barockdichters Jakobus Kats ,Silenus Alcibiadis sive
Proteus®. Amsterdam 1622. Das umfangreiche Werk (in 4°, 636 Seiten, 51 emble-
matische Bilder) hat inhaltlich aufler dem Hauptthema keine Ahnlichkeit mit dem
Dialog Skovorodas.

Nr. 12. Den gleichen Titel hatten im 16. und 17. Jahrhundert mehrere theologische
Schriften. Es waren, wie bei Skovoroda, immer Anspielungen auf die Apokalypse,
Kap. 12, Verse 7 ff.

Nr. 13. ,Der Sohn Sabbas“ ist Skovoroda selbst (Hryhoryj Savy¢& Skovo-
Toda).

Nr. 14. Der Titel ist eine Anspielung auf das verbreitete Emblem (ein junger
Storch trigt seinen alten und schwachen Vater beim Flug auf dem Riicken): s. z. B.
Andreas Alciatus: Emblematum libelMs. Paris 1542. Emblem Nr. 5, Uberschrift
(»Lemma®): ,Gratiam referendam®. Vgl. auch J. Camerarius. Das Sinnbild ist
bereits in der Antike bekannt: s. Cl. Aelianus: Tiergeschichten, VIII, 22.

Nr. 15. Die Schrift ist pidagogischen und genetischen Fragen gewidmet, die in
meiner Darstellung in diesem Buch nicht behandelt sind.

2. Andere erhaltene Schriflen Skovorodas

1. Lieder: ,Garten der gottlichen Lieder®. 30 NNr. und ein ,Carmen® ohne Nr.

2. ,Andere Gedichte® (zwanzig: vermutlich Beispiele aus Skovorodas Vorlesungen

iiber die Dichtkunsttheorie).

. »Charkover Fabeln® (in Prosa, 30 Fabeln).

4. Ubersetzungen: eine Ode des Jesuiten Sidonius Hosschius; Cicero: De senectute;
Plutarch: Uber die Scelenruhe. (Weitere Ubersetzungen von Plutarchs Moralia,
deren Existenz eine Notiz von Skovoroda selbst bezeugt, sind verloren).

5. Briefe — slawisch und lateinisch — 125 (davon 79 an M. Kovalintkyj
[Kovalénskij]).

6. Lateinische Fragmente (16 Seiten, frither als ein Teil eines Briefes an Kova-
linskyj verdffentlicht).

w

226



ANMERKUNGEN

Da das vorliegende Buch nur eine Popularisierung des Denkens Skovorodas zum
Zwedcke hat, verzichtet der Verfasser auf ausfiihrliche Literaturhinweise und hofft,
nach dem Jubiliumsjahr bei der Beurteilung der neueren Skovoroda-Forschung,
diese Liicke auszufiillen; er beschrinkt sich deshalb jetzt auf Anmerkuggen zu
einzelnen Stellen, die von den Lesern miflverstanden werden konnen.

Zu Kapitel 1. — Skovoroda stammt aus einer ,Kosakenfamilie®. Die Titigkeit der
ukrainischen (,Zaporoger®) Kosaken war Anfang des 18. Jahrhunderts be-
reits sehr eingeschrinkt. Bei den Kosakenfamilien im Hinterland (hier das
spitere Gouvernement Poltava) handelte es sich um Familien ehemaliger
Kosaken, die am besten als ,freie Bauern® bezeichnet werden konnen. Die
Leibeigenschaft wurde in der Ukraine erst Ende des 18. Jahrhunderts einge-
fiihre. 9

=

Zu Kapitel 2. — Das Gedicht Skovorodas, das am Anfang des Kapitels zitiert
wird, spricht von seiner lindlichen Einsamkeit und von seiner Bibliothek
nauserlesener Biicher“. Dieses Gedicht ist freilich nur eine Nachahmung eines
Gedichts des neulateinischen Frithbarodkdichters Marcus Antonius Muretus
(1526—1585); der Inhalt des Gedichts pafit aber sehr gut auf die Lebensver-
hiltnisse Skovorodas in den letzten Jahrzehnten seines bens.

Zu Kapitel 5. — Es wird hier u.a. die sogenannte ,emblematische Literatur® be-
handelt. Mein Text wurde 1928 entworfen, als es kaum Interesse fiir diese
dichterische Gattung gab. Das grundlegende Buch von Mario Praz ,Studies in
seventeenth-century imagery® erschien erst spiter (1. Ausgabe 1934, 2. Aus-
gabe Rom. 1964), daher zitierte ich nur Werke, die ich selbst damals aufge-
funden habe. Jetzt ist heranzuziehen vor allem das Buch von A. Schone und
A. Henkel: ,Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI. und XVII.
Jahrhunderts®. Stuttgart. 1967. In den Verdffentlichungen der Wissenschaft-
lichen Buchgesellschaft erscheint demnichst ein Sammelband ,Emblemata®.
Vgl. meinen Aufsatz iiber die slavische emblematische Literatur im ,Archiv fiir
das Studium der modernen Sprachen und Literaturen® Band 201 (1964), Heft
1. — Zusammen mit Ernst Benz gebe idh eine Reihe ,Das emblematische
Cabinet* (Verlag G. Olms, Hildesheim) heraus, die Neudrudke emblematischer
Werke bringt.

Zu Kapitel 5, S. 54 — Die erwihnten ukrainischen Denker sind P. Kulif (1819—
1897), Dichter, Historiker und Politiker; P. Jurkevyé (1827—1874), Profes-
sor der Philosophic an der Moskauer Universitit, Lehrer des bedeutenden
russischen Philosophen Vladimir Solov'ev; A. Potebnja (1835—1891), der
bedeutende Sprachwissenschaftler, Sprachphilosoph und Folklorist, Professor
an der Universitit Chatkov.

Zu Kapitel 5. S. 55 — Die Amsterdamer russische Ausgabe ,Symbola et emble-

227



mata selecta® 1705 beruht im ganzen auf dem Buch ,Devises et emblemes
[-..] par le soins de Daniel de la Feuille“ Amsterdam. 1693.

Zu den Kapiteln 6 und 24. — Skovorodas paradoxe Formulierungen seiner An-

sichten iiber die Bibel und die orthodoxe Kirche, die bei den Barockschrift-
stellern keineswegs etwas Besonderes sind, fiihrten aber Prof. E. Winter
(Ost-Berlin) zu der Charakteristik Skovorodas als Vertreter der ,Vorauf-
klarung® und manchen sowjetukrainischen Forscher zu der Betrachtung Sko-
vorodas als angeblich antikirchlichen ,unbewuflten Atheisten“. Fiir beide
Thesen gibt es keinen Grund. Der Begriff ,Voraufklirung® ist dazu noch
ganz nebelhaft. Vgl. dazu meinen Aufsatz ,Skovoroda-Forschungen. III“ in
der ,Zeitschrift fiir slavische Philologie“ XII (1935), S. 35—78.

Zu den Kapiteln 15 und 16. — Die beiden Sinnbilder der menschlichen Seele — der

»Abgrund“ und der ,Mikrokosmos® — sind spiter besonders fiir die Dichtung
und die psychologischen Arbeiten der Romantiker, die von der ,Nacht der
Seele“ sprechen, kennzeichnend. Vgl. das Kapitel iiber die Romantik in
meiner ,Vergleichenden Geschichte der slavischen Literaturen® (1968 und
englisch 1970).

Zu Kapitel 16. — Die Bezeichnung der Seele als Mikrokosmos (maloe nebo bogo-

mudrago dula) erscheint bereits 1200 in einer Rede des Kiever Abts Mojsej (s.
die sog. ,Hypatius-Chronik“ unter dem J. 1200).

Zu den Bibliographischen Hinweisen. — Die neue zweibindige Ausgabe der Werke

228

Skovorodas ist vor allem wegen der zahlreichen Lesarten von Interesse. Leider
erweckt sie die Frage, ob Skovoroda Griechisch konnte: in den griechischen
Zitaten wird das Wort ,Gott® — griech. ,Theos® — oft falsch wiedergegeben:
der Herausgeber schreibt das Wort ohne Unterschied bald mit dem Buchstaben
»Theta* (Theos), bald falsch mit dem griechischen Buchstaben ,Tau“ (Teos).
Erfreulicherweise kann man auf den beigegebenen Faksimiles sehen, dafl die
griechischen Zitate Skovorodas richtig sind und dafl die Fehler nicht Skovoro-
da, sondern den Herausgebern (Mitgliedern der Sowjetukrainischen Akademie
der Wissenschaften) zugeschrieben arerden miissen. Das kann in einer ,akade-
mischen“ Ausgabe nur als ein Skandal bezeichnet werden!



NAMENINDEX

Abraham a Santa Clara 204

Aeclianus, Cl. 226

Agrippa von Nettesheim 26, 27, 144

Alanus ab Insulis 40, 144

Albertus Magnus 25, 82

Alciatus, Andreas 58, 226

Alkmeon 38

Almarich von Bena 102

Alstedt 26

Altgliubige 212, 224

Andrei, Johann Valentin 17, 59, 206

Angelus Silesius 22, 26 f., 31, 33, 37, 41,
58 ff., 71 f., 78 ff., 82, 102—-105, 117,
120 f., 132, 136 ff., 142 f., 145, 148,
155, 176 f., 179, 188—193, 200, 202,
205, 207, 209, 216 f.

Antonius der Grofle 143

arabische Philosophie 25

»Areopagitica® 24, 31, 37, 40, 50, 68,
81, 102, 104 f., 115, 131, 137, 142f.,,
155, 188, 192 f.

Aristoteles 24, 26, 29, 59, 131, 144

Aristoteliker 13

Arnd 27, 34, 52, 71, 121, 132, 137, 142,
213

Arnold, Gottfried 34, 59 f., 106, 109,
136 f., 193, 216 f.

Arsen’ev, N. 223

Athanasius 192

Augustin 24, 81, 101, 105, 115, 131,
142, 154 £., 192, 200

Averroes 81

Baader 34, 37, 45, 53, 59, 72 f., 93, 104,
106 f., 118, 122, 133, 138, 147, 149,
154, 192

Bacon, F. 26

Bahalij, D. 224

Balde 59

Baranovy¢, Lazar 61

»Barnabasbrief* 154

Basilius der Grofle 81, 144, 147, 192 f.

.

Baumeister 26

Belyj, Andrej 223

Benz, Ernst 227

Berdjaev 49, 106

Bernhard von Chartres 144

Bernhard von Clairvaux 26, 40, 103,
105, 132, 136, 148, 155, 189, 192 f.,
195, 203, 209

Bernini 58

Biletkyj, O. 224

Bilovsky 204

Blok 221

Blosius 27492, 188, 192

Boccaccio 25

Bodin, Jean 26

Bohme, Jakob 7, 15, 26 f., 33 f., 37, 41,
52f., 60, 70f., 75, 82, 92f., 101—
107, 109, 117, 121, 132, 136 ff., 142,
145, 148, 155,176, 179, 188, 205, 223

Bohmianer 205 ¢

Boethius 24

Bohomo(d)levskyj 25

Bonaventura 25f., 40, 51, 144, 148,
155

Boné-Bruevi¢, V. 224

Boria, Johannes de 58

Boschius, J. 56, 58 f.

Bruno, Giordano 26, 41, 144

»Buch von der geistlichen Armut® 104

»Buch der Weisheit* 106

Buddeus 26

Bulgakov 49, 106

Bunyan 206

Callot, Jacques 58
Camerarius, Joachim 56, 58, 61
Cardanus 26

Cartesianer 13

Cellini, Benvenuto 58
Chalcidius 77

Cheraskov 220

Chizdeu 224

229



»Christus und die minnende Seele* 104

Chrysipp 131

Cicero 22, 24, 50, 159, 204, 226

Clemens von Alexandrien 22, 39, 50,
68, 70, 72, 81, 91, 101, 131, 137 f,
144, 175,177,179 {., 192

Comenius 17, 26, 41, 53, 59 f., 72, 92 f.,
105, 117, 137 f., 145, 157, 176, 179,
182, 206, 214

Cusanus s. Nikolaus von Kues

Cyrill Tranquillion 133

Cyzevskj, D. 224—228

Czepko, Daniel 59f., 92, 102, 105 f,,
117, 148, 176, 179, 189, 200, 216 f.

Demokrit 24

Descartes 26

Dietrich von Freiberg 81

Diogenes Laertius 24

Dionysios (Ps.-) 22 s. a. ,Areopagitica®
Dionysius der Kartauser 25, 132
Dostoevskij 18, 139

Diirer 58

Duns Scotus 25

Dutoit 11

Ebnerin, Margarete 102, 104

Eckhart (Meister) 26, 31, 40, 60, 81, 98,
101—105, 115, 121, 132, 136 f., 142,
144, 148, 154f., 175f., 179, 183,
187, 189, 192 £., 200, 203, 210

Elisabeth (Zarin) 13

»Emblemata et symbola® 55

Epikur 174, 180

Erasmus 26, 51, 59 hd

Eriugena, Johannes Scotus 40, 102, 144
192 f.

Ern, V. 106, 223

»Ethik-Hieropolitik* 61

Eusebius 50

~ewige Weisheit, Die®, 107

»Fama*® 117

Faxardo s. Saavedra

Feuille, Daniel de la 228

Fichte 118, 133

Ficino, Marsilio 51, 144

Fischart 59

Florenskij, P. 49, 61, 106

Fludd 144

Foxardo s. Saavedra

Frandk, Sebastian 18, 31f.,, 52, 69f,
92, 101—104, 116, 121, 132, 136 ff,,
154, 175, 179, 187, 212

230

Franckenberg, Abraham von 33, 41, 60,
72, 106, 117, 148, 155, 188 f.

Freimaurer 211, 222

Fulda, Robert 60

Futuristen 221

Galatovikyj, Joannikyj 61

Galenus (Ps.-) 24

Gemistius Pletho 25

Gerhard 26

Gichtel, Georg 106, 109

Gnosis 39, 79, 82, 105, 124, 155

Gorres 53

Gogol’ 12, 122, 133

Gofiner 60

Gregor von Nazianz 104, 131, 144, 175

Gregor von Nyssa 39, 68, 101 f., 115,
131, 137, 144, 180, 192

Grimmelshausen 59

Grotius 26

Gryphius 216

Guyon, Mme de 60, 138

Hahn, J. M. 34, 41, 72, 105 f., 132, 138,
145

Hahn, Ph. M. 27

Hamalija, S. 15

Hamann 53, 133

Harsdorfer 59

Hegel 34, 37, 45, 54, 59, 106, 118

Henkel, A. 227

Heraklit 29, 38

Herder 53, 133

Hesychasten 200

Hieronymus 132

Hildegard von Bingen 40, 60, 144

Hippolit 192

Hobbes 26

Hoffmannswaldau 33

Homer 68

Horaz 22, 172, 215 f.

Hosschius, Sidonius 218, 226

Hrobod, S. B. 107

Hugo, Hermann 58, 60 f., 106

Hugo von St. Victor 25, 51, 137, 144,
155

Husser] 147

»~Hypnerotomachia Poliphili* 57

Idealismus 45, 118, 143
»Inspirierte* 60
Irendus 192

Jacobi 133



Jakubovy? (Abt) 18
Jamblichos 50 f., 188 f.
Javorékyj, Stephan 23, 61
Johannes Damascenus 101
»Judaisierende® s. ,, Verjudete®
jiidische Philosophie 25

Julian Apostata 24

Jurkevyg, P. 12, 54, 133, 227
Justinus der Mirtyrer 50, 154

Kaligraf, Volodymyr 16, 26

Kantemir, Antioch 219

Kapnist, Vasilij 218, 225

Kats, Jakobus 226

Kazalynskyj s. Kozalynsky;j

Keller-Hostinsky, P. 107

Kepler, J. 26

Keten 61

Kirchenviiter 24, 27, 29, 45, 49f., 57,
68 f., 81, 91, 93, 98, 105ff., 115,

120f., 131ff, 136f., 144f., 147,
154 f., 175, 189, 192, 196, 199, 203,
205, 213

Kircher, Athanasius 52, 58

Kleist 179

Konysskyj, Georgij (Jurij) 13, 215

Kopernikus 159

Kotljarevékyj 220

Kovalevékyj 21

Kovalinékyj, Michail 11, 14, 1622,
95, 127, 143, 169f., 197, 206 ff.,
210 f., 221 f., 226

Kozalynskyj, Mydhajlo 13

Kuhlmann, Quirinus 33

Kuli§, P. 54, 122, 133, 183, 222, 227

La¥levskyj, V. 13, 215
Lauretus, H. 58

Lebedev, A. 175

»Leben der Schwestern zu Tof* 104
Leibniz 26, 137

Leonardo da Vinci 58

Lesage 213

»Liber 24 philosophorum® 102
Locke 26, 59

Lohenstein 59

Lomardus, Petrus 132, 136
Lomonosov 16, 219

Losev 49

Losskij 49

Lukian 22

Lullus, Raymundus 25

Luther 26, 106

Luyken 60, 106, 132
Lysenko 224

Macchiavelli 25

Macijevy?, Arsenij 56, 62

Majakovskij 221

Makarius der Agypter 115, 131, 136,
138, 177, 192, 200

Malebranche 104, 152

Markovy¢, Jakiv 23, 52, 62

Masenius, Jac. 58

Maximus Confessor 22, 69, 71, 104,
115,177, 192

Mechtild von Magdeburg 31, 983104 f.,
137, 189, 193, 209

Melanchthon 26

Menestrerius 61

Mohila, Peter 23, 25, 61

Mojsej (Abr) 228

Muretus, Marcus Antonius 218, 227

Mytkevy¢ (Bischof) 18 f.

Neo-Schol:jtik 26

Nikolaus #6n Kues 26 f., 32, 40, 44, 81,
133, 143, 192
Nilus 22

Nollius 117
Nominalismus 25
Novalis 54, 59, 32, 147

Octavius, Scnrlatus‘rﬂ

Oetinger 27, 34, 41, 60, 72, 132 f., 145

Ophiten 39

Opitz, M. 59

Origenes 22, 39, 68, 72, 81, 91, 101 f.,
104, 131, 144, 154, 192 f.

Orphiker 38

Paracelsisten 119, 205

Paracelsus 7, 51, 106, 144, 148, 205

Patristik s. Kirchenviter

Paulus 30 f., 134, 137, 207

Peter 1. 13, 23, 55, 62

Petrarca 25

Petrov, V. 35

Philo von Alexandrien 11, 22, 24, 29,
39, 50, 57, 68, 70, 72, 80f., 91f,
101 f., 104, 106, 114, 120, 131, 136 f.,
144, 147, 149f., 153 ff., 175, 177,
179, 188, 192 f., 199

Photius 81

»Physiologus® 56, 87, 138

Piccinellus, Philippus 58

231



Pico della Mirandola 25, 41

Pietisten 133

Plato 11, 24, 29, 38f., 51, 57, 59, 68,
77, 80, 89, 101, 104, 106, 114, 131,
136 f., 142, 144, 151, 155, 159, 175,
177, 179, 188, 199, 226

Platonismus 45, 49, 104, 114f., 120,
149, 153 ff., 188, 192

Plotin 29, 39, 50f., 59, 71, 75, 93,
101 f., 104 f., 115, 131, 137 f., 179,
188 f., 192 f., 199, 209 f.

Plutarch 22, 24, 50, 137, 169, 199, 226

Poimandres 51

Poiret 133

Poltavcev (Onkel Skovorodas) 12 f.

Pordage, J. 27, 106, 109

Porphyrius 50, 192, 199

Potebnja, A. 54, 227

Pourdhot s. Purchotius

»Priromantiker® s. Vorromantiker

Praz, Mario 227

Proklus 29, 39 f., 44, 50, 101, 104, 115,
131, 137, 188, 192, 199

Prokop von Templin 204

Prokopovy¢, Theophan 13, 15, 23, 26,
55, 61, 220 f.

Pseudo- s. unter den jeweiligen Namen

Purdhotius 26

Pythagorier 136

Pythagoras 22, 24, 69, 99, 159

Quietismus 200
Quinstidt 26

Rabelais 59

Radyvylovskyj, A. 61

Raffael 58

Ramus, Peter 26

»Reich der menschlichen Natur® 216

Reimarus 67

Reusner, N. 59

Richard von St. Victor 105, 132

Rilke, R. M. 45, 59, 61, 138, 209

Romantiker 10, 45, 54, 118, 122, 133,
143, 147, 149, 179, 228

Rosenkreutzer 60, 117, 119, 155, 205,
214

Rottenhaben 59

Runge, Ph. O. 58

Ruysbroeck 105

Saavedra 56, 58 f., 61
Saint-Martin 11, 27, 211

Sandaeus, Maximilianus 27, 58, 61, 101,
106, 138, 205

Séerbinin 19, 170

Scheler, Max 133

Schelling 34, 45, 54, 59, 72, 106, 118

Schlegel, Fr. 53

Schleiermacher 53, 149

Schéne, A. 227

Scholastiker 25, 121, 132

Schopenhauer, A. 53

Scleus, Bartholomius 71

Sebastian a Matre Dei 61

Seeberg, E. 61

Sektierer 10, 224

Sencca 24, 216

Serafim von Sarov, hl. 133, 213

Seuse s. Suso

Sevienko 221

Shakespeare 59, 196

Simeon Polockij 219

Simon s. Symeon

Skotismus 25

Slavineékyj, Epifanij 61

Slawophile 133

Sokrates 22, 24, 46, 134, 147, 149, 159,
169

Solger 54, 179

Solon 159

Solov’ev, Vladimir 12, 106, 213, 227

Sozinianer 212

Spee, F. 59, 117, 216 f.

Spinoza 26, 102

Stobius 24

Stoiker 177

Suarez 26

Sudermann, Daniel 60

Sumarokov 220

Suso 31f., 40, 60, 98, 102, 104—107,
119, 121, 132, 137, 142, 155, 176,
182, 187, 189, 192 f., 203, 209

~Symbola et emblemata selecta® 55 f.,
59, 61 f., 199, 225, 227 f.

Symbolisten 221

Symeon der neue Theologe 104, 192

Synesius 132, 136

Tacitus 11

Tasso 25

Tauler 26, 31 f., 60, 69, 98, 104 f., 115,
121, 132, 136 f., 142, 148, 155 f., 178,
182, 187, 189, 192 f., 203, 209

Tertullian 50, 192

Thales 22



»Theologia deutsch* 26 f.,
148, 175

Therese von Avila 196

Thomas a Kempis 26, 137, 148, 156,
175, 188 f.

Thomas von Aquin 25, 40, 82, 102,
132, 136, 177

Tieck 45, 53

Tizian 58

Tolstoj, A. K. 221

Trediakovskij 219

Tschesch 117

Tschizewskij, D. 224—228

Turgenev 55

102, 104,

Vaenus, O. 58, 60 f., 106
Valentianer 105

Valla, Laurentius 25

Veen s. Vaenus

Velykovékyj, Paisij 19, 200, 222
»Verjudete® 25

Victoriner 189, 195, 203

Vives, I. L. 26

Vorromantiker 133, 143
Vorsokratiker 46, 57, 114
Vytynékyj 219

Weigel, Valentin 22, 26 f., 32, 41, 52,
70f., 92, 102f., 105f., 116, 121,
132, 137f., 144, 148, 154f., 1751,
178 f., 183, 187, 189, 200, 205

Weigel (Ps.-) 32, 37, 82, 121

Weigelianer 26

Wille, Bernhard 133

Winkler 26

Winter, E. 228

Wolff, Christian 14, 26

Wolffianer 13, 26

Xenophon 11
Zabarella 25
Zenkovskij 106

Zeno 24
Zernikow, Adam von 13

233



Weitere Veroffentlichungen des Verfassers:

Russische Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts

Forum Slavicum 1

Bd. I: Die Romantik. 184 S. Ln. mit Schutzumschlag DM 16.80

Bd. II: Der Realismus. 210 S. Ln. mit Schutzumschlag DM 24.80

Bd. III: Der Spitrealismus und die modernistischen Stromungen. In Vorbereitung

AbriB der altrussischen Literaturgeschichte
Forum Slavicum, Bd. 9. 152 S. kart. DM 12.80

Hrsg.: Gogol’' — Turgenev — Dostoevski] — Tolsto]
Zur russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Forum Slavicum, Bd. 12. 126 S. kart.
DM 19.80

Kieinere Schriften

Neuausgabe in mehreren Binden. Forum Slavicum 13

I.: Probleme der Stilistik und der altslavischen Literaturen. Ca. 280 S. Ln. mit Schutz-
umschlag ca. DM 38.—

II: Bohemica. 348 S. Ln. mit Schutzumschlag DM 68.—

III: Zu den neueren slavischen Literaturen. Ca. 380 S. Ln. mit Schutzumschlag ca.
DM 48—

Weitere Bde. in Vorbereitung

Hrsg.: Siavische Barockdichtung | o
Untersuchungen — Texte — Notizen — Rezensionen. Fortm Slavicum, Bd. 23. 125 S.
mit 1 Abb. kart. DM 28.—

Russische Gelstesgeschichte
Zweite, durchgesehene und erweiterte Auflage. Kritische Information, Bd. 18. 362 S.
kart. DM 19.80

Slavische Propylien (Einleitungen zu Nachdrucken) '

7. V. Semenov, Hrsg.: Pcela

Sbornik izredenij i anekdotov po rukopisi XV veka. (Melissa) Nachdruck der Ausgabe
von 1894 mit einer Einfiihrung, kritischem Literaturverzeichnis und Indices von
Dmitrij Tschizewskij. Zus. 518 S. Ln. DM 64.—

16. K. K. Slucevskl]: Zabytye stichotvorenija
(Vergessene Gedichte) Mit einer Einfilhrung von Dmitrij Tschizewskij, hrsg. von
Hans-Jiirgen zum Winkel. 184 S. und 3 Abb. auf Kunstdrudk, kart. DM 28.—

29. Andre] Belyj: Peterburg
Nachdrudk der Ausgabe Moskva 1928 mit der endgiiltigen Fassung, eingeleitet von
Dmitrij TschiZzewskij. Zus. 519 S. Ln. DM 36.—

39. Andre] Belyj: Cetyre simfonii
(Die vier Symphonien) Nachdruck der Ausgaben Moskva, 1917, 1905 und 1908 mit
einer Einleitung von Dmitrij Tschizewskij. Zus. 720 S. Ln. DM 48.—

48. J. A. Comenius: Panaugia
(Lateinisch) Nachdruds der Ausgabe von 1660 mit einer Einleitung von Dmitrij
Tschizewskij. Zus. 176 S. kart. DM 28.—

E WILHELM FINK VERLAG MUNCHEN



67. V. V. Rozanov: Legenda o Vellkom Inkvizitore

(Die Legende vom Grofinquisitor) Nachdrudk der Ausgabe von 1906 mit einer Ein-
leitung in deutscher und Bemerkungen zum Stil in russischer Sprache von Dmitrij
Tschizewskij. Zus. 299 S. kart. DM 38.—

109. Andre] Bely]: Giossalolija
Nachdruck der Ausgabe Berlin 1922 mit einer Einfiihrung von Dmitrij Tschizewskij.
Zus. 141 S. kart. DM 19.80

116. V. Peretc, Hrsg.: Virsi jeromonacha Klymentlja Zinovijeva syna
(Die Gedichte des Priesterménchs Klymentij) Nachdrudk der Ausgabe L'viv 1912
mit einer Einleitung von Dmitrij Tschizewskij. Zus. 248 S. kart. DM 38.—

Harvard Series in Ukrainian Studies

7. Orest Levyc’'ky]/Omeljan Pritsak, Hrsg: Eyewitness Chronicle

(Litopys Samovydcja) Bd. I: Nachdruck der Ausgabe Kiev 1878 mit einem Vorwort
und einer englischen Ubersetzung von M. Hrulevs'kyjs ,Some Reflections on
Ukrainian Historiography of the 18th Century“. 1972. Zus. 592 S. Ln. DM 78,—
Bd. II: Sammelband aller dem Denkmal gewidmeten wichtigen wissenschaftlichen
Literatur. In Vorbereitung

8. George S. Luckyj: Between Gogol’ and Sevcenko
Polarity in the Literary Ukraine: 1798—1847. 209 S. Ln. DM 38.—

10. Myron Korduba: La Littérature Historique Soviétique-Ukrainienne

Compte-rendu 1917—1931. Nachdruck der Ausgabe Warschau 1938 mit einem Vor-
wort des Herausgebers, einem Schriftenverzeichnis des Verfassers, drei weiteren Lite-
raturiibersichten und neuen Registern. 1972. Zus. 421 S. und Frontispiz, Ln. DM 78.—

12. Oleksander Ohloblyn: A History of Ukrainian Industry

Nachdruk der dreibindigen Adsgabe (I: Manufaktura v Getmandline, russ.;
II: Kripac’ka fabryka 18-19-ho st., ukr.; III: Predkapitalistieskaja fabrika, russ.)
Kiev/Charkiv 1925/31/35 in 1 Band mit einem Editor’s Preface, cinem Author’s
Retrospect und erstmals durch Register aufgeschliisselt. 1971. Zus. 888 S. Ln.
DM 120.—

14. Fedir Savcenko: The Suppression of the Ukrainian Activities in 1876
Nachdruck der ,Zaborona Ukrajinstva 1876 r.“ Kiev 1930 mit einem bio-biblio-
graphischen Vorwort von Omeljan Pritsak und ciner Einleitung von Basil Dmy-
tryshyn. 1970. Zus. 463 S. Ln. DM 78.—

16. The Hypatian Codex

Bd. I: Tatuiana CiZevska, Hrsg.: The Kievan Chronicle. Englische Ubersetzung mit
Kommentar in Vorbereitung

Bd. II: George A. Perfecky, Hrsg.: The Galician-Volynian Chronicle. Englische
Ubersetzung mit Einleitung und Kommentar. 160 S.und 1 Falttafel, kart. DM 38.—
Weitere Binde mit dem Originaltext in wissenschaftlichen Ausgaben in Vorbereitung

E WILHELM FINK VERLAG MUNCHEN




