
HARVARD .SERIES IN UKRAINIAN STUDIES .
18)

DMITRIJ TSCHI E\\X'SKlj

SKOVORODA)

\\X ILHELM FINK VERLAG M\303\274NCHEN)))



HARVARD SERIES

IN UKRAINIAN STUDIES)

Edited by The Harvard Committee

on Ukrainian Studies:)

Omeljan Pritsak (Editor-in-Chief),

Members: Horace G. Lunt, Richard E. Pipes,

Ihor Sevcenko, Wiktor Weintraub)

Vol. 18 . 1974)))



v

DMITRIJ TSCHIZEWSKIJ)

SKOVORODA)

Dichter, Denker, \037Iystiker)

WILHELM FINK VERLAG M\303\274NCHEN)))



Editorial Assistants: Adrian Slywotzky (Harvard)
M. J. Diakowsky (Munich))

Library of Congress Catalog Card Number: 73 85934)

..)

@ 1974 Wilhelm Fink Verlag, M\303\274nchen40
Satz und Druck: MZ-Verlagsdruckerei GmbH, Memmingen

BIndearbeiten: G. Endres, M\303\274nchen)))



H. S. Skovoroda (Zeitgen\303\266ssisches Portr\303\244t))))



INHALT)

Vorrede . . . . . . . .) 7)

I. Der Mensch und sein Schicksal .)

1. Skovorodas Leben . . . . . . .
2. Die geistige Umwelt. . . . . .)

9

9

22)

Ir. Grunds\303\244tze . . . . .) 28)

3. Coincidentia oppositorum. . . . . . . . 28
4. Kreis der Kreise . . . . . . . . . . . . . . . 38
5. Alles Verg\303\244ngliche ist nur ein Gleichnis . . . . . . . 45

6. Die symbolische Welt. . . . .. ... 62)

111. Metaphysik 74)

7. Materie . . . . . . . . . . . . . .

8. Baum der Ewigkeit und sein Schatten. . . .
9. Gott . . . . . . . . . . . . . . .

10. Die Weisheit . . . . . . . . . . . .

11. Die Pflanze als Sinnbild des Kosmos . . . .)

75

82

95

106
110)

IV. Anthropologie . . .)

12. Der innere Mensch . . . . . . . . . . . . . .

13. Das Herz . . . .

14. Sinnbilder des inneren Menschen. . . . . . . . . .

15. Der Abgrund . . . .

16. Mikrokosmos . .
17. Erkenntnis)

120

120

127
133
139
143
149)

18. Die Welt . . . . .
19. \"Ungleiche Gleichheit\" .

20. Die Reinigung . . .)

156

157

163
183)

\\7. Ethik)))



VI. Mystik) 191)

21. Die Verg\303\266ttlichung . . . . . .. ... 191

22. \"Die Ruhe Gottes\" . . . . . . . . . . . . . . 196

23. Der mystische Weg Skovorodas. . . . . . . . . . 201
24. Skovoroda und die Kirche. ......... 211)

VII. Der mystische Dichter . . .)

25. Skovoroda als Dichter. .
26. Die Reform der Versdichtung. .)

215

. . . . 215

. . 219)

Schlu\303\237bemerkungen . .. ............ 222

Bibliographische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . 224
Die Werke Skovorodas. . . . . . . . . . . . . . . . 225

Anmerkungen .. ....... 227

Namenindex . .. .............. 229)))



VORBEMERKUNG)

Dieses Buch ver\303\266ffentliche ich jetzt, um den ukrainischen Denker und Dich-

ter bei der 250. Wiederkehr seines Geburtstages (1722) den Lesern in Er-

innerung zu bringen. Obwohl es \303\274berSkovoroda bereits eini\037 Hundert

Aufs\303\244tze und B\303\274chergibt (und im laufenden Jahr noch weitere Ver\303\266ffent-

lichungen zu erwarten sind), f\303\274hleich mich berechtigt, auch ein Wort \303\274ber

diesen bedeutenden und zu seiner Lebenszeit einsamen Mann zu sagen. Im
f\303\274hlemich dazu berechtigt, da ich, wie der Leser ersehen mag, mindestens

einen Teil der Werke kenne, die Skovoroda gelesen hat und die ich als ihm

geistesverwandt empfand. Ich las sie vor allem f\303\274rmeine anderen wissen-
schaftlichen Aufgaben, kann aber den gesammejten Stoff leider nur in dieser

Arbeit verwenden; denn meine anderen vd\"tbereiteten und druckfertigen

Arbeiten, die auf demselben Material aufgebaut waren, sind mir leider

nicht mehr zug\303\244nglich (und nach zuverl\303\244ssigen Nachrichten vernichtet).
Die Verfasser der zahlreichen Arbeiten \303\274berSkovoroda haben sicher - lei-

der ohne Ausnahmen - diese Werke nicht gekaant. \\VIenn die einzelnen
Verfasser Parallel erscheinungen zu Skovoroda nenaen wollen, erw\303\244hnen

sie fast immer nur solche Denker, die Skovoroda nicht gekannt hat (wie
Paracelsus), oder solche, die er wenig beachtet hat (wie Jakob B\303\266hme).Die

Biographien Skovorodas wiederholen fast immer unkritisch v\303\266lligphanta-

stische Legenden (so \303\274berseine Reisen in ganz Westeuropa).

Ich bitte meine Leser um Entschuldigung f\303\274rmanche Unklarheiten und

L\303\274cken.Die Handschrift zu diesem Buch wurde bereits vor zwei Jahrzehn-

ten von einem Verlag zum Druck angenommen, der leider nicht mehr exi-

stiert. Meinen Mitarbeitern aus verschiedenen Zeiten m\303\266chte ich dabei

danken, vor allem Herrn Dr. St. Grzonka (t), Frau Prof. S. Windisch und

Frau A. Lauhus, die diesen Druck beaufsichtigte.)

Heidelberg, August 1972) Dmitrij Tschizewskij)))



I. DER MENSCH UND SEIN SCHICKSAL)

1. Sko'lJorodas Leben)

Die Gestalt Skovorodas steht in der Geistesgeschichte der Ukraine 11m Aus-

gang des Barockzeitalters. Er selbst ist noch ein Glied der ukrainischen

Barockkultur, seine Zeit bildet aber schon einen \303\274bergang zu einer neuen
Kulturform . . . So wird er schon von vielen Zeitgenossen als eine \"archai-

stische\", ja epigonenhafte, der Vergangenheit angeh\303\266rende Gestalt gesehen;
er steht im Smatten des heranwachsenden Riesen, - des aufgekl\303\244rten Ratio-

nalismus. F\303\274rSkovoroda ist aber dieser neue Geist Ungeist, Ungeheuer,
Teufelskind, Goliath, das apokalyptische Tier! \"'A. SO will und kann er von

sich selbst aus keinen Weg zu seiner Zeit finden. Deshalb darf uns eigentlich

gar nicht wundern, da\303\237von seinen Zeitgenossen nur wenige den Weg zu
Skovoroda suchen und finden. . . Und wenn die menschliche Gestalt Skovo-
rodas zu seinen Lebzeiten noch eine kleine Gemeinde um ihn zu sammeln

vermag, so kann diese nach dem Tode Skovorodas,..-ler weder die Absicht

noch den Willen hatte, f\303\274rseinen Kreis irgendwelche 1i\037erlichen Bindungen

zu schaffen, gegen das Unget\303\274m, den aufkl\303\244rerischen Geist, sich nicht be-

haupten und verschwindet in den Wellen jener st\303\274rmischen Zeit. Damit

f\303\244lltauch Skovoroda selbst der Vergessenheit anheim . . . - Hinzu kommt

noch dies: Skovoroda lebte in der Ukraine und hielt hartn\303\244ckig an seinem

heimatlichen Boden fest. Die Ukraine wird aber gerade in der Zeit seines

Wirkens aus ihrer Stellung als Vasallenstaat Ru\303\237lands zu einer blo\303\237en

Provinz des russischen Reiches herabgew\303\274rdigt ... Petersburg zieht im

Laufe des 18. Jahrhunderts alle lebendigen Kr\303\244fteaus dem ganzen Reiche in

sich hinein; so entsteht in der Provinz eine geistige Leere, die auch nimt
durch die Schaffung lokaler Kulturzentren (Charkover Universit\303\244t) aufge-

hoben werden konnte. Und so versickert der Strom der von Skovoroda

ausgel\303\266sten geistigen Bewegung in der unheimlichen geistigen Sandw\303\274ste des

immer mehr und mehr verprovinzialisierten Landes . . .

Skovoroda hat sich den Vertretern der nachfolgenden Generationen auch

noch dadurch verschlossen, da\303\237er sich in der Sprache und in der Literatur-
form seiner Werke nah an die Tradition der Kiever Barockliteratur an-
schlo\303\237,an die Tradition, die der sp\303\244teren Zeit v\303\266lligfremd geworden ist.
Die gro\303\237russische Literatursprache trennte sim schon im 18. Jahrhundert von
der kirchenslawischen Grundlage, und eben auf dieser Grundlage baut)

9)))



Skovoroda, wie seine Kiever Vorg\303\244nger, auf; die neue ukrainische Literatur-

sprache entstand in den n\303\244chsten Jahren nach dem Tode Skovorodas -

ebenfalls auf einer ganz neuen Grundlage, auf der Grundlage der lebendigen

ukrainischen Volkssprache... So ist das Werk Skovorodas f\303\274rdie gro\303\237-

russische wie f\303\274rdie ukrainische Welt schon rein sprachlich fremd gewor-
den . . . Skovoroda geriet genauso in Vergessenheit wie die ganze pr\303\244chtige

ukrainische Barockdichtung . . .

Allein die den romantischen verwandten (\" vorromantismen\") Motive, die
bei Skovoroda, wie bei allen Barockmystikern so stark sind, haben einen

gewissen Anklang im ukrainischen (weniger im gro\303\237russischen) 19. Jahr-
hundert gefunden. Aber f\303\274rdie ukrainischen Romantiker war Skovoroda

vorwiegend ein Vertreter des \"ukrainismen V olksdenkens\", eine prachtvolle

Bl\303\274tedes alten entschwindenden Volkslebens ... - Etwas mehr inneres

Verst\303\244ndnis hatten f\303\274rSkovoroda die russischen und ukrainischen Sektierer

verschiedener Richtungen, - den Sektierern lieferte er aber vor allem Stoff'

zum Aufbau ihrer eigenen religi\303\266sen Systeme; seine lebendige Gestalt und
seine wirklichen Intentionen blieben ihnen doch im wesentlichen gleichg\303\274l-

tIg . . .

So steht vor unserer Zeit die Aufgabe, die Wege zu Skovoroda selbst zu

finden, zu seiner Gestalt, die ein Jahrhundert lang von Legenden umwoben

war, und sie aus den Sagen, falschen Interpretationen, pseudogelehrten Ver-

suchen, Skovoroda bald die eine, bald die andere \"zeitgem\303\244\303\237e\"Weltan-

schauung zu unterschieben, herauszusch\303\244len.)

Die \"Gestalt\" Skovorodas, von der wir eben sprachen, ist vor allem seine

\"geistige Gestalt\". Sein menschliches Bild, sein Lebenslauf in dieser irdischen

Welt ist schon einige Jahre nach seinem Tode nur noch als eine \"Skovoroda-

Legende\" lebendig. Wenn wir\"im weiteren einige wenige Daten seines

irdischen Lebens feststellen wollen, so nur darum, um durch diese wenigen
uns bekannten Daten den Zugang zu seiner geistigen Welt zu bekommen,

die allein uns in unserem Buche besch\303\244ftigen wird. . .)

Vom Lebensgang Skovorodas sind uns manche Daten bekannt. Was aber

seine innere Entwicklung betrifft, so wird sie f\303\274runs wahrscheinlich immer

ein Geheimnis bleiben. Aus seinen Schriften tritt uns eine schon ganz fertige
Pers\303\266nlichkeit entgegen. Seine Briefe, seine Gedichte, seine Fabeln - nichts

verr\303\244tden Weg, auf welchem er zu seiner Weltanschauung gelangte. So sind
z. B. die sch\303\266nenGedichte, in welchen man eine Spiegelung seiner inneren

I<..\303\244mpfehat sehen wollen, erstens gar nicht sicher datiert, es ist sogar nicht

ausgeschlossen, da\303\237manche von ihnen schon in seiner Studienzeit in Kiev
entstanden sind als praktische Anwendung der Vorlesungen \303\274berdie Dicht-

kunst, die er - wie jeder Student - in Kiev h\303\266renmu\303\237te;und zweitens mu\303\237

uns auch der barocke Stil, in dem sie geschrieben sind, da von abhalten, als

Ausdruck pers\303\266nlichen Lebens zu werten, was nur \303\274berkommene Art der)

10)))



dichterischen Produktion ist. Das pers\303\266nliche Leben Skovorodas aus diesen
Gedichten herauslesen zu wollen, haben wir darum keinen berechtigten

Grund. Auch sein Briefwechsel ist wenig aufschlu\303\237reich, weil er der sp\303\244teren

Zeit seines Lebens angeh\303\266rt und durchweg in einem Ton geschrieben ist, der
den Schreiber als einen fertigen, in seinen \303\274berzeugungen gefestigten Mann\"

hinstellt. Dazu kommt noch, da\303\237diese Briefe zum gr\303\266\303\237tenTeil an einen

Z\303\266gling des Charkover Kollegiums \037erichtet sind, gegen den er sich als

Professor des Kollegiums doch sicher von gewissen \"p\303\244dagogischen\" R\303\274ck-

sichten hat leiten lassen.
Wir sind eigentlich nur auf eine einzige Quelle angewiesen. Das ist die

Lebensbeschreibung Skovorodas aus der Feder gerade jenes Sch\303\274lers,der der

Empf\303\244nger der oben erw\303\244hnten Briefe war, den Skovoroda na!h mehreren

Jahren, kurz vor seinem Tode, wieder aufsuchte, ihm bei diesem Besum

vieles aus seinem Leben erz\303\244hlte (vieles kannte der Verfasser dieser Bio-

graphie, Michail Kovalinskyj aus eigenen Erlebnissen) und so selbst eine

wichtige Grundlage f\303\274rdiese Lebensbeschreibung lieferte. Kovalinskyj hat
Skovorodas Biographie bald nach dessen Tode aufgezeichnet, als die Er-

innerungen an das Erz\303\244hlte noch frisch und lebendig waren. Es ist auch
eine sehr gut geratene Biographie. Sie ist je44Pfalls eines der sm\303\266nsten Pro-

sast\303\274ckejener Zeit, das die russische Literanir besitzt. Aber eben diese, den

Leser auf den ersten Blick f\303\274rdas Werk Kovalinskyjs einnehmende Sch\303\266n-

heit n1acht es bedenklich. Die Lebensbeschreibung ist zu sch\303\266n,um lebens-

wahr zu sein. Und wenn wir bedenken, da\303\237Kovalinskyj ein Freimaurer,
da\303\237er in der mystischen Literatur sehr belesen w. (so erw\303\244hnt er beispiels-
weise selbst in der Biographie Skovorodas u. \303\244.\037in Gespr\303\244ch mit ihm

\303\274berSt. Martin, beruft sich auf den Schweizer Mystiker Dutoit, auf Philo,
Plato, Tacitus, Xenophon usf.), da\303\237er auch sonst viel gelesen hat, da\303\237er

vor allem auf seinen jahrelangen Auslandsreisen auch reichlich Gelegenheit
hatte, sich die westliche Literatur in bedeutendem Umfange anzueignen, so

wachsen die Bedenken bis zu starken Zweifeln an. Man darf darum wohl

vermuten, da\303\237Kovafinskyj bei der Abfassung seiner Schrift durch die

Inystische Literatur beeinflu\303\237t wurde. Die \303\244u\303\237erenDaten m\303\274ssenallerdings

im gro\303\237en und ganzen stimmen. Manches l\303\244\303\237tsich aufgrund anderer

Quellen erg\303\244nzen oder nachpr\303\274fen. Was wir so erhalten, ist aber doch nur

das Ger\303\274steiner Biographie Skovorodas, die unsere Vorstellungen, die wir

aus seinem Werke von ihm gewonnen haben, keinesfalls erg\303\244nzen und mit

lebendigem Inhalt f\303\274llenkann.

Andere \"Erinnerungen\" an Skovoroda sind durchwegs von Menschen ge-

schrieben, die ihn zu seinen Lebzeiten gar nicht n\303\244hergekannt haben und die

ihre Aufgabe von vornherein darin sahen, eine m\303\266glichst lesenswerte, ja
am\303\274sante Darstellung dieses \"Sonderlings\" zu geben ... Als man drei\303\237ig

Jahre sp\303\244terdaran ging, die 11aterialien \303\274berSkovoroda (unter anderem
die \303\274berihn im Volke lebenden Erz\303\244hlungen) zu sammeln, da hatte man es

eigentlich schon mit eincr \"Skovoroda-Legende\" zu tun. Wenn darum eines)

11)))



dieser Zeugnisse im Widerspruch steht zu Behauptungen Kovalinskyjs oder

\303\274bersie hinausgeht, so befinden wir uns in der Verlegenheit, keinen Anhalt
daf\303\274rzu haben, welcher Seite mehr Glauben zu schenken ist; denn die Be-

hauptungen Kovalinskyjs k\303\266nnen nie als ganz sicher und vollst\303\244ndig

angesprochen werden.

So darf man sich in einer Biographie Skovorodas nur auf einige wenige
sichere Tatsachen beschr\303\244nken.

Skovoroda wurde in einer Kosaken-Familie im Dorf Cernuchy im Gou-

vernement Poltava am 22. November 1722 geboren. Die von Historikern

aufgefundenen Erw\303\244hnungen \303\274berdie Eltern und Verwandte Skovorodas

zeigen, da\303\237er zwar einer \303\244rmerenKosakenschicht angeh\303\266rte, aber jedenfalls
doch einer freien und \303\266konomisch unabh\303\244ngigen Schicht der ukrainischen

Bev\303\266lkerung. Es gab auch recht verm\303\266gende Kosaken in Cernuchy, zu denen

auch ein Onkel Skovorodas geh\303\266rte,der am Hofe in Petersburg eine Stelle

bekleidete; ein Bruder Skovorodas studierte Mitte des 18. Jahrhunderts am
Gymnasium in Breslau, was allerdings vielleicht durch die Hilfe eines M\303\244zens

erm\303\266glicht wurde. Das Gouvernement Poltava - die Heimat Skovoro-

das - ist die Gegend, die in so gro\303\237erZahl bedeutende Ukrainer hervor-

gebracht hat; um nur einige zu nennen: den ber\303\274hmten Dichter Gogol', den
Moskauer Philosophen und Lehrer von bedeutenden russischen Denkern, z. B.
Vladimir Solov'ev, P. Jurkevyc, die anderen bedeutenden ukrainischen
Dichter und Historiker usf. Die Frage, ob das Blut, die geschichtlichen Ver-

h\303\244ltnisse oder aber die Landschaft entscheidend darauf eingewirkt haben,
k\303\266nnenwir hier nicht entscheiden. Die Ukraine (an erster Stelle die Polta-

vaer Landschaft) wird in der russischen, ukrainischen und polnischen Litera-

tur des 18. und 19. Jahrhunderts immer wieder als ein sch\303\266nesund idylli-
sches Land gepriesen, als das Land der Lieder und der \303\274ppig-sch\303\266nenNatur.

Auch in der Dichtung Skovorodls leben die Erinnerungen an diese sch\303\266ne

Landschaft fort. Sp\303\244terschreibt er einmal \303\274bereine malerische Gegend in
der Umgebung Charkovs: \"Das Land ist mit W\303\244ldern, H\303\274geln, Quellen,

G\303\244rtengeschm\303\274ckt. An einem \303\244hnlichen Ort wurde ich geboren . . .\" - Die

Ukraine stand im 18. Jahrhundert auf betr\303\244chtlicher kultureller und wirt-
schaftlicher H\303\266he.Wir besitzen z. B. eine Liste der Dorfschulen (meist an

den Kirchen) in der Ukraine des 18. Jahrhunderts. Im Bezirk Cernuchy
gab es allein elf Dorfschulen, von welchen sich mindestens eine im Dorfe

selbst befand; -
Cernuchy war \303\274brigensein gr\303\266\303\237eresDorf, wo j\303\244hrlichvier

Jahrm\303\244rkte stattfanden, zu welchen sogar Kaufleute aus Kiev kamen.
Skovoroda hat wahrscheinlich eine der Dorfschulen besucht, wo er lesen,
schreiben und Kirchengesang lernte. Denn schon im Jahre 1738/39 studierte

er an der Kiever Akademie, an dieser damals einzigen ukrainischen Hoch-
schule, die trotz ihrer theologischen Aufgaben auch eine Bildungsst\303\244tte f\303\274r

die b\303\274rgerlichen und adligen J\303\274nglinge war, die gelegentlich sogar von

Ausl\303\244ndern aufgesucht wurde. In der Art der Jesuitenschulen aufgebaut,
hat die Kiever Akademie doch -

abgesehen von den theologischen F\303\244chern-)

12)))



die M\303\266glichkeit gehabt, ihren Lehrern etwas mehr Freiheit in der V/ahl der

geistigen Richtung, der sie sich anschlie\303\237en wollten, zu lassen, was vor allem

im philosophischen Unterricht zur Geltung kam: in der ersten H\303\244lftedes

18. Jahrhunderts konnten hier als Philosophielehrer neben Aristotelikern

Cartesianer und Wolffianer wirken.
Zu jener Zeit regierte in Ru\303\237land die Tochter Peters 1. Elisabeth (1740-

1760). Anfang der 40er Jahre waren ,die ukrainischen Elemente am Hofe

recht stark. Die fr\303\266hliche Kaiserin liebte vor allem die Kunst des Gesanges.
Die Hofmusik (u. a. auch die westliche) bl\303\274htedamals auf, wobei die

ukrainischen Ch\303\266reeine hervorragende Rolle spielten. Skovoroda, der eine

gute Stimme hatte und auch sonst musikalisch war, wurde 1742 aus der
Akademie geholt

- vielleicht durch Vermittlung seines oben''erw\303\244hnten

Onkels, Poltavcev - und einem Hofchor zugeteilt, kehrte aber nach zwei
bis drei Jahren wieder an die Akademie zur\303\274ck,wo er noch sechs Jahre lang
in den Hochschulklassen zu lernen hatte. Der Zeit seiner letzten Studienjahre

geh\303\266rtauch ein Manuskript an, welches er zusammen mit anderen Sch\303\274lern

der Akademie abgeschrieben hat: eine Abschrift des im 17. Jahrhundert
von einem deutsch-ukrainischen Gelehrten, Adam von Zernikow, verfa\303\237ten

\\Vlerkes \"De processione Spiritus Sancti\"; auf den Bl\303\244ttern dieser Abschrift

steht auch die Unterschrift Skovorodas: \"Gr'lorius Skovoroda\". Man darf

annehmen, da\303\237Skovoroda sich zu jener Zeit sein vorz\303\274gliches Latein (die

Unterrichtssprache an der Akademie) angeeignet hat. Ebenso wird er wohl

damals Griechisch, das er sp\303\244terin Charkov vortrug, und Deutsch, das er

nach zuverl\303\244ssigen Zeugnissen gut beherrschte, erlernt haben. Dagegen ist

neuerdings erwiesen worden, da\303\237seine Kenntni\037e. .des Hebr\303\244ischen \303\274ber

Anf\303\244nge nidu hinausgingen. Unter den Professoren der Akademie zu

Skovorodas Zeiten mu\303\237man besonders Georgij Konysskyj und Mychajlo

Ka\037cynskyj hervorheben. Bei Konysskyj, einem gl\303\244nzenden Prediger, der

auch Dichter war, hat Skovoroda wahrscheinlich die philosophischen F\303\244cher

- Logik, Ethik, Physik, Metaphysik
-

geh\303\266rt;Kazacynskyj, einen Sch\303\274ler

deutscher Universit\303\244ten (Leipzig), kann er nur au\303\237erhalb seiner Studien

kennengelernt haben. In seinen Werken erw\303\244hnt Skovoroda auch noch
andere ukrainische Theologen der Zeit, wie Theophan Prokopovyc und

V. Lascevskyj, und zitiert ihre Gedichte (Bruchst\303\274cke aus ihren geistigen
Schauspielen u. a.). Man hat den Eindruck, da\303\237Skovoroda der Akademie
und seiner Studienjahre dort sich immer dankbar erinnerte. Er geh\303\266rteeben

diesem geistigen Kreise der Kiever Akademie mit ihrer lateinischen Gelehr-

samkeit, mit ihrer geistlichen Barockdichtung, ihrem polemischen Schrifttum
und ihrem Kunstgeschmack selbst an . . . Auf dieser Grundlage hat er sich

weiterentwickelt. . .

Skovoroda hat seine Studien nicht abgeschlossen . . . Gew\303\266hnlich machten

nur diejenigen Sch\303\274lereinen Studien abschlu\303\237 in der Akademie, die eine

geistliche Laufbahn w\303\244hlenwollten. Die Sch\303\274leraus dem weltlichen Stand -
und das war damals fast die H\303\244lftealler Sch\303\274ler- hatten einen solchen)

13)))



Abschlu\303\237 nicht n\303\266tig,denn die Akademie konnte ihnen keinerlei Sonder-

rechte im Leben verschaffen. Skovoroda trat aus der letzten thcologischen
Klasse aus. Er kehrte aber nicht nach Hause zur\303\274ck;sein Vater war inzwi-

schen gestorben, sein Bruder war schon fast seit seinem Eintritt in die Aka-

demie in Petersburg, so da\303\237wahrscheinlich nur seine Mutter allein noch zu

Hause zur\303\274ckgeblieben war. Wie Kovalinskyj mitteilt, \"wollte Skovoroda

fremde L\303\244ndersehen\". Er benutzte dazu die erste Gelegenheit und nahm die

Stelle eines Klerikers (wahrscheinlich eines Kirchenlektors) bei einer russi-
schen Mission in Ungarn (in Tokay), die dort die russischen kaiserlichen

Weinberge verwaltete, an. Hier blieb er etwa zwei Jahre. Nach dcn Berich-

ten Kovalinskyjs soll er Wien, Budapest und Pre\303\237burg, auch \"andere\"

\"benachbarte\" Orte besucht haben, \"wo er zun\303\244chst die Menschcn kennen
lernen wollte, die zu jener Zeit durch ihr Wissen und ihre Gelehrsamkeit

ber\303\274hmt waren\"; er habe seine Sprachkenntnisse (der deutschen und lateini-

schen Sprache) dazu benutzt, \"um die BekanntschaA: und die Freundschaft

der Gelehrten und damit auch Kenntnisse, die er zu Hause nicht erwerben

konnte, zu gewinnen\". Sp\303\244tere, abcr unzuverl\303\244ssige Nachrichten wollen

auch von Reisen oder Fu\303\237wanderungen Skovorodas durch ganz Deutschland
und sogar nach Italien, vom Studium in Halle usf. wissen. Man nennt

dabei als Skovorodas Lehrer Christian Wolff (gest. 1754), der allerdings

nicht mehr in Halle t\303\244tigwar und der als ein ausgesprochener Vertreter der

Aufkl\303\244rung f\303\274rdie Entwiddung der Weltanschauung Skovorodas kaum eine

Bedeutung haben konnte.
Ganz ohne Zweifel sind aber diese Wanderungen nur legend\303\244r! Kova-

linskyj selbst hat Europa viel bereist und h\303\244ttedeshalb von Skovoroda
leicht erfahren k\303\266nnen,wo der gewesen war, und h\303\244tteuns diese Angaben
auch \303\274bergeben,

- wenn nur Skovoroda wirklich solche Wanderungen ge-
macht h\303\244tte.Unter \"UmgebunFn\" von Budapest, Wien und Pre\303\237burg sind

wahrscheinlich nur die n\303\244chsten Umgebungen zu verstehen. Wahrscheinlich

hat Skovoroda auch die damalige Universit\303\244tsstadt Trnava in der Slovakei

besucht, wo er u. a. auch slawische Professoren treffen konnte; die damals

einzige ungarische Universit\303\244t wurde aus Trnava 1777 nach Budapcst ver-

legt. Kovalinskyj k\303\266nnteden Namen Trnava (lat. Tyrnavia) leicht ver-

gessen haben. Man d\303\274rfteauch daran denken, da\303\237Skovoroda Breslau, wo
sein Bruder (ob damals?) studierte, besuchen konnte. Brcslau kann aber

kaum als zur \"Umgebung\" von Budapest, Wien und Pre\303\237burg gez\303\244hlt

werden. Man wollte auch M\303\274nchen unter \"Umgebung\" Wiens verstehen.
\303\274berdie vermeintlichen Reisen Skovorodas im Auslande hat aber nur
Sinn, sich den Kopf zu zerbrechen, wenn man daran denkt, da\303\237er im Aus-
lande geistigen Einfl\303\274ssen unterlag und geistige Richtungen kennenlernte,
die nach Kiev keinen Eingang gefunden haben. Man hat aber in den Werken
Skovorodas nie irgendwelche Momente aufzeigen k\303\266nnen, die eindeutig die
Rolle der Auslandsreisen in seiner geistigen Entwicklung erwiesen h\303\244tten.Ich

habe zuerst gezeigt (schon 1929), da\303\237Skovorodas Weltanschauung sich in)

14)))



vielen Punkten mit der westlichen Mystik ber\303\274hrt. Aber wenn Skovoroda
die Werke der Kirchenv\303\244ter und der antiken Philosophen genauso gut in

Kiev in der Bibliothek der Akademie wie in Wien, M\303\274nchen oder Halle le-
sen konnte, so konnte er in Kiev auch die Werke der deutschen Mystik.er der

Neuzeit kennenlernen: die Werke der kirchlichen Mystiker gab es in dell
uns bekannten ukrainischen Bibliotheken der Zeit und die Werke etwa

B\303\266hmeshat in der 2. H\303\244lftedes J aJ1rhunderts ein Skovoroda geistesver-

wandter Landsmann von ihm, ebenfalls ein Z\303\266glingder Kiever Akademie,
S. Hamalija, ins Russische \303\274bersetzt. Man wollte durch die Reisen im Aus-
lande die vermeintliche N\303\244heSkovorodas zur rationalistischen Philosophie
und zur aufkl\303\244rerischen Wissenschaft des 18. Jahrhunderts erkl\303\244ren; man

hat aber dabei erstens die aufkl\303\244rerische Weltanschauung in die Schriften

Skovorodas gewaltsam hineingedeutet und zweitens vergessen, da\303\237die

Universit\303\244ten Wien und Trnava (und vielleicht noch mehr das damals noch

universit\303\244tslose M\303\274nchen) nichts Gemeinsames mit der Weltanschauung
der Aufkl\303\244rung hatten. Skovoroda h\303\244tteohne Zweifel in Wien und andern-

orts von den Gelehrten zun\303\244chst die Theologen aufgesucht. Das w\303\244ren

katholische Theologen gewesen, die der modernen Wissenschaft gegen\303\274ber

sicher noch viel weniger vers\303\266hnlich eingestellt waren als die Kiever Theo-

logen, die doch eine protestantisch ange\037chte Theologie eines Proko-

povyc hinter sich hatten! Es ist aber nicht ausgeschlossen, da\303\237der Zufall

Skovoroda auf seinen Reisen ein paar mystische Werke in die H\303\244ndege-

spielt hat, oder aber, da\303\237er im Auslande den einen oder anderen getroffen

hat, der ihn auf diese Schriften aufmerksam machte. Darauf weist vielleicht

die bis jetzt unbeachtet gebliebene Stelle hin, \037__Skovoroda 1773 davon

spricht, da\303\237er schon seit drei\303\237igJahren (also etwa 1743) die Bibel lese.

Soll das bedeuten, da\303\237ein langj\303\244hriger Sch\303\274lereiner Kirchenschule und
da\303\237nder geistlichen Akademie wirklich erst mit seinem zwanzigsten Jahre

angefangen hat, die Bibel zu lesen? Sollen diese Worte nicht vielmehr darauf

anspielen, da\303\237Skovoroda zu jener Zeit einen religi\303\266sen Umschwung erlebte,
oder noch genauer, da\303\237er seit jener Zeit, die ja gerade mit seiner Auslands-
reise zusammenf\303\244llt, die Bibel \"richtig zu lesen\", d. h. mystisch zu interpre-

tieren, den in ihr verborgenen mystischen Sinn herauszulesen verstand?
Diese Andeutungen \303\274bereinen Umschwung im Leben Skovorodas sind das

einzige Zeugnis, das uns mit einigem Recht Vermutungen \303\274berdie Bedeutung
seiner Auslandsreisen f\303\274rseine geistige Entwicklung anstellen l\303\244\303\237t.Vielleicht

beruht auch auf den Erfahrungen dieser Reisen die Vorliebe Skovorodas
f\303\274rdie Deutschen; wenn er sp\303\244tervon \"seinen lieben Deutschen\" sprach,

m\303\274ssenes entweder seine literarischen Sympathien f\303\274rdie Deutschen oder
aber seine Bekanntschaften, die er auf einer Auslandsreise machte, sein, die

darin anklingen. So beruht eigentlich alles, was wir \303\274berAuslandsreisen

Skovorodas zu sagen haben, durchwegs auf Vermutungen.
Nach zweieinhalb Jahren war Skovoroda wieder in der Heimat. Seinen

guten Ruf, den er sicher schon von seinen Studienjahren her als gebildeter)

15)))



und begabter Mensch geno\303\237,werden jetzt wahrscheinlich Gespr\303\244che mit

Freunden und Bekannten, zu denen auch Priester und Kirchenf\303\274rsten geh\303\266r-

ten, noch befestigt haben. Denn bald darauf wurde er als Lehrer der Dicht-

kunst an das geistliche Seminar in Perejaslav in der Ukraine berufen. Da er

aber in der Dichtkunst ganz ungew\303\266hnliche Ideen vertrat (die Analyse der

Dichtkunst Skovorodas l\303\244\303\237tvermuten, da\303\237er vor allem Neuerungen in den

Reimen anstrebte: die m\303\244nnlichen Reime mit den weiblichen f\303\274rgleichbe-

rechtigt hielt und die \"unvollkommenen Reime\" einf\303\274hren wollte; f\303\274rdie

Annahme, da\303\237er Gedanken des gro\303\237russischen Verstheoretikers Lomonosov

\303\274bernommen h\303\244tte,fehlt jeder Anhaltspunkt), kam er in Konflikt mit dem

Bischof, welchem die Anstalt unterstellt war. Nach einer scharfen brieflichen

Antwort Skovorodas, der seine Ideen nicht aufgeben wollte und sich \303\274ber

den Bischof, der nicht blo\303\237ein kirchlicher W\303\274rdentr\303\244ger,sondern auch ein

Gesetzgeber der Dichtkunst sein wollte, lustig machte: \"alia res sceptrum,
alia plectrum\"

- verlor er seine Stelle. Ohne jegliche materiellen Mittel kam
er in eine unertr\303\244gliche Lage, das scheint die Zeit zu sein, wo er zum ersten

Male im Leben harte Proben zu bestehen hatte, - er selbst sagte sp\303\244ter,da\303\237

er in dieser Zeit gelernt habe, Leiden zu ertragen. Er wird dann Hauslehrer

in einer reichen Gutsbesitzerfamilie der Gegend, verliert aber auch diese

Stelle nach einigen Monaten. Ende 1754 oder Anfang 1755 reist er mit

seinem Freund Volodymyr Kaligraf, der Professor der Theologie an der

Moskauer Akademie soeben geworden ist, nach Moskau. Obwohl man

versuchte, ihn f\303\274rdie Moskauer Akademie zu gewinnen, kehrt er bald nach

Perejaslav zur\303\274ck,wo ihn der Gutsbesitzer, bei dem er Hauslehrer gewesen
war, wieder bei sich haben wollte. Und Skovoroda bleibt jetzt volle vier

Jahre bei ihm auf dem Lande. Neben seiner Lehrt\303\244tigkeit findet er auch
Zeit zum Dichten; einige Lieder seines \"Gartens der g\303\266ttlichen Lieder\"

geh\303\266rendieser Zeit an. \303\274berJas Leben Skovorodas zu dieser Zeit berichtet

Kovalinskyj, allerdings in recht allgemeinen Redewendungen: \"Die Ein-

samkeit f\303\274hrtzum Denken. Skovoroda widmete sich der Philosophie, dem

Suchen nach der Wahrheit. Wenn er von seinen Pflichten frei war, ging
er oft in die Felder, in die W\303\244lder, in die Haine, um zu denken. Die Mor-

genr\303\266te war seine Gef\303\244hrtin auf den Spazierg\303\244ngen und die W\303\244lder die

Teilnehmer seiner Freuden\". Skovoroda trug sich wohl mit dem Gedanken,
diesen oder jenen Lebensweg zu w\303\244hlen,hat nach reifer \303\274berlegung aber sie

alle ablehnen m\303\274ssen. \"Er entschied sich zu keinem Stande, entschlo\303\237 sich

aber in seinem Herzen, sein Leben durch M\303\244\303\237igkeit,Gen\303\274gsamkeit, Keusch-

heit, Demut, Flei\303\237,Geduld, Gutm\303\274tigkeit, durch einfache Sitten, durch

Aufrichtigkeit auszuzeichnen, alles eitle Streben, alle Sorgen um Vermehrung
des Eigentums, alle Bem\303\274hungen um das \303\274berfl\303\274ssigeaufzugeben\".

Den Wendepunkt des geistigen Lebens Skovorodas bildete zu jener Zeit
nach Kovalinskyj ein Traum, den Kovalinskyj - wie er behauptet -

mit Skovorodas eigenen Worten erz\303\244hlt: \"Um Mitternacht am 24. Novem-

ber 1758 tr\303\244umte ich, da\303\237ich verschiedene Arten des menschlichen Lebens)

16)))



an verschiedenen Orten beobachtete. An einem Ort, wo ich war, gab es

kaiserliche Pal\303\244ste,Gew\303\244nder, Musik, Tanz; die Liebenden sangen, beschau-

ten sich in Spiegeln, liefen von einem Zimmer ins andere, nahmen ihre

Masken ab, setzten sich auf reiche Betten usf. Von da aus f\303\274hrtemich eine

Kraft zum einfachen Volke, wo dasselbe geschah, nur in anderer Art un\"ft

Weise. Die Menschen gingen mit Gl\303\244sernin den H\303\244nden durch die Stra\303\237en,

l\303\244rmend, frohlockend, schwankend, 90 wie es das einfache Volk tut; auch

hier wurde Liebesangelegenheiten in \303\244hnlicher Weise nachgegangen. Hier
stellte man in einer Reihe die M\303\244nnerund in der anderen die Frauen auf,
um zu sehen, wer sch\303\266n,wer einem anderen \303\244hnlichsei und ihm ein Gef\303\244hrte

sein k\303\266nne.Von da aus ging ich in die Herbergen, wo ich von Pferden,

Gespannen, Heu, Geldgesch\303\244ften, Streitigkeiten usf. h\303\266rte.EQllich f\303\274hrte

mich die [geheime] Kraft in einen gro\303\237enund herrlichen Tempel, wo ich

mit einem Diakon am Tage der Herabkunft des hl. Geistes die Messe las
- - - Ich selbst erlebte, wie ich mit dem Diakon mich vor dem Altar bis

zur Erde niederbeugte, die s\303\274\303\237esteFreude, welche ich nicht beschreiben

kann. Aber auch hier zeigten sich die menschlichen Laster. Der Geiz geht
mit einem Geldbeutel herum und bleibt auch einem Priester nicht fern - - -
Von den Fleischspeisen, die in ganz nah am Tempel gelegenen Gem\303\244chern,

zu denen vom Chor aus viele T\303\274renf\303\274hrtWi,verzehrt wurden, drang der
Geruch bis zum heiligen Altar. Da sah ich Furchtbares. Da das Fleisch der

V\303\266gelund Tiere f\303\274ralle nicht ausreichte, haben sie einen in ein schwarzes
Gewand gekleideten Menschen mit nackten Knien und in \303\244rmlichen San-

dalen get\303\266tet,und sie hielten ihn am Feuer mit
,ren

H\303\244nden und brieten

seine Knie und Waden, und das Fleisch mit dem geschmolzenen Fett
schnitten sie ab, bissen es ab und fra\303\237enes; dabei taten sie, als ob das ein

[Opfer]dienst w\303\244re.Ich konnte den Gestank und den grausamen Anblick
nicht ertragen und ging heraus. Dieser Traum hat mich ebenso erquickt wie

erschreckt.\" Dieser Traum hat in seiner Thematik auffallenderweise eine

gro\303\237eXhnlichkeit mit solchen\" Wanderungen durch die Welt\", wie \"Pere-

grinus\" von Johann Valentin Andre\303\244oder mit dem \"Labyrinth der Welt\"

des Comenius, so da\303\237man beinahe an den literarischen Ursprung dieser

Seite glauben k\303\266nnte.Andererseits aber k\303\266nnenwir kaum glauben, da\303\237ein

treuer, verehrungsvoller J\303\274nger, wie Kovalinskyj es war, seinem Meister

seine eigene literarische Erfindung unterschieben k\303\266nnte.Dieser Traum, der
ohne Zweifel in sich verschiedene F\303\244dendes inneren Lebens Skovorodas
verbindet, konnte leicht zu seiner letzten Entscheidung f\303\274hren,zur Abwen-

dung von allen weltlichen Lebenswegen, zu einer Wendung zur \"spiritua-

listischen\" Ablehnung der \"Welt\" \303\274berhaupt. Genauso wie f\303\274rComenius

die ganze Hoffnungslosigkeit des Lebens innerhalb des Labyrinths der Welt

sich darin zeigt, da\303\237der weise Salomo und seine Genossen gesteinigt
worden sind, und da\303\237darin die Welt ihre Abneigung dem \"pansophischen\"

Ideal gegen\303\274ber zum Ausdruck gebracht hat, genauso kommt Skovoroda

die Unvereinbarkeit seiner Lebensideale mit denen der Welt zum Bewu\303\237t-)

17)))



sein, als er den \"Diener Gottes\" geschlachtet und aufgefressen sieht. Dieser

arme Diener Gottes ist in irgendeinem Sinne ein Doppelg\303\244nger von Skovo-

roda selbst; denn f\303\274rSkovoroda ist das M\303\266nchtum - wohl das \"innere\"

M\303\266nchtum, nicht die \303\244u\303\237erlicheForm des Klosterlebens - eine, vielleicht

die wesentlichste Form der Nachfolge Christi: \"Christus war ein M\303\266nch\",

lesen wir etwas sp\303\244terin einem Brief Skovorodas. So ist diese Vision

gewisserma\303\237en eine Vorahnung der Vision des zum Verbrennungstode
verurteilten Christus in dem \"Gro\303\237inquisitor\" Dostojewskijs oder aber ein

Nachklang solcher Themen der spiritualistischen Mystik, wie der \"Para-
doxa\" 15-17 von Sebastian Franck: \"Gott ist der Welt Teufel, Christus der

Welt Antichrist. . . Gott ist der Welt Gegensatz und Widerpart\". Die Welt

legt sich selbst als die \" teuflische Welt\" aus, indem sie sich gegen ihren Gott
auflehnt. Kam dieser Traum wirklich f\303\274rSkovoroda selbst unerwartet, so
war das eine Erleuchtung, ein Blitz, der sein Innerstes traf, sidter vieles in
ihm ein\303\244schern mu\303\237te.Das Schicksal Skovorodas war damit festgelegt, seine

Beziehung zur Welt und sein Weg in ihr eindeutig bestimmt ... Mit der

\"teuflischen Welt\" hatte Skovoroda von jetzt an nichts mehr zu tun, in ihr

nichts mehr zu suchen.

Vorl\303\244ufig aber bleibt er noch bei seiner p\303\244dagogischen T\303\244tigkeit. Der Un-

terricht seines Privatsch\303\274lers ist freilich schon beendet (1759). Er wird aber
dann vom Bischof M ytkevyc aufgefordert, Professor der Dichtkunst am
Charkover Kollegium zu werden. Skovoroda nimmt die Stelle an. Nach
einem Jahr versucht aber sein alter Freund ] akubovyc, ein dem Bischof
nahestehender Abt, ihn zu \303\274berreden, M\303\266nchzu werden. Diesen Vorschlag
hat Skovoroda scharf abgelehnt und darauf Abschied von der Schule ge-
nommen. Er lebte jetzt l\303\244ngereZeit in der Waldeinsamkeit bei einem seiner

neuen Freunde - in diesem Zusammenhang spricht Kovalinskyj zum ersten

Male von den \"Freunden\" \037nd \"Bekannten\" Skovorodas gewisserma\303\237en

wie von einer Gemeinde. Skovoroda widmete sich jetzt geistlichen \303\274bungen

und der schriftstellerischen T\303\244tigkeit. Er sagt sich aber - wie auch w\303\244hrend

seines sp\303\244teren Lebens - von der menschlichen Gesellschaft nicht los. Als er
bei einem Besuch in Charkov erf\303\244hrt, da\303\237der Neffe eines seiner Freunde,
sein sp\303\244terer Biograph Michail Kovalinskyj, am Kollegium studiert, kehrt

er, da er den Jungen liebgewonnen hat, dorthin zur\303\274ck.In einer der j\303\274nge-

ren Klassen unterrichtet er jetzt Griechisch. Von 1762 bis 1764 bleibt er

dort. Das ist die Zeit seiner Freundschaft mit dem J\303\274ngling Kovalinskyj,

dem er seine Ansichten entwickelt, ihm fortw\303\244hrend behilflich ist, ihn

privat im Griechischen unterrichtet, mit ihm zusammen liest und oft Briefe
an ihn schreibt. 1764 begleitet ihn Skovoroda nach Kiev, wo Kovalinskyj
ein Gespr\303\244ch Skovorodas mit den M\303\266nchen mit anh\303\266rt, in welchem man
wieder versuchte, Skovoroda zu \303\274berreden, M\303\266nchzu werden. Aber auch
diesmal lehnt dieser den Vorschlag entschieden ab. Denn f\303\274rihn ist das
M\303\266nchtum (wenigstens gelegentlich) nur ein Versuch der Welt, einen
Menschen \"durch das Heilige [die Religion] in ihre Netze zu locken\" . Nach)

18)))



zwei Monaten kehrte Skovoroda wieder nach Charkov zur\303\274ck.Die Profes-

sur am Kollegium nahm er aber nicht wieder auf. Jetzt ist er aber eine so
ber\303\274hmte Pers\303\266nlichkeit in Charkov, da\303\237der neue Gouverneur ihn f\303\274r

irgendeinen Lehrerposten zu gewinnen sucht. Wir besitzen Dokumente, die

zeigen, da\303\237der Gouverneur Scerbinin Skovoroda die Vorlesungen \303\274b\037r

Ethik an der \"Schule f\303\274radlige J\303\274nglinge\" 1768 beinahe aufgezwungen hat.
Diese Vorlesungen Skovorodas sind in einer Zusammenfassung erhalten ge-

blieben, und man kann in ihnen im Keime schon die ganze mystische Welt-

anschauung Skovorodas, wie wir sie aus den Schriften der sp\303\244teren Jahre

kennen, finden. Der neue Bischof - Mytkevyc war inzwischen gestorben -

war mit der neuen Unterrichtsart aber unzufrieden; von ihm zur Rede

gestellt, soll Skovoroda geantwortet haben, seine Vortr\303\244ge'\\n\303\274\303\237tensich

auch von den \303\274blichenunterscheiden, weil sich auch der Adel \303\244u\303\237erlichund

innerlich vom geistigen Stande unterscheide. \"Nach dieser Antwort ver-

stummten alle\" - berichtet Kovalinskyj. Aber trotzdem kann es mit dieser

Unzufriedenheit des Bischofs zusammenh\303\244ngen, da\303\237Skovoroda schon

1769 auch diese Stellung aufgab. Damit beginnt der letzte Abschnitt seines

Lebens.

\"Skovoroda ging in die tiefe Einsamkeie
c - schreibt Kovalinskyj. Er

zieht in \037in einsames Imkerhaus mitten in \037em dichten Walde in der N\303\244he

von Charkov. Hier schreibt er seine ersten Dialoge. Von dieser Zeit ab

f\303\274hrter ein Vierteljahrhundert lang ein st\303\244ndiges Wanderleben; Unterkunft

findet er bei diesem oder jenem Freund aus den Kreisen der Gutsbesitzer,
meist aber wohnt er -

wenigstens im Sommer - in der freien Natur oder
in Kl\303\266stern, vor allem in den idyllisch gelegen& ;j<.l\303\266stern der Charkover

Gegend, wo er auch mehrere Freunde und Sdtulkameraden hatte. Aber auch
Charkov meidet Skovoroda keinesfalls. Auch Kiev besuchte er 1770 wieder.
Er wandert oft zu Fu\303\237;in den sp\303\244teren Jahren seines Lebens macht er

Wanderungen, zu welchen er volle Monate braucht, - so z. B. nach Taganrog
am Asowschen Meer oder zu seinem Freund Kovalinskyj in das Gouverne-
ment are!. In der Einsamkeit arbeitet er an seinen Werken, die er mit seiner

kalligraphischen Handschrift selbst abschreibt und \303\274berallhin an seine

Freunde verschickt. Er schreibt auch Briefe, die aber wenig Pers\303\266nliches

enthalten, weil sie ebenso wie die Schriften ganz der Propaganda seiner

Ideen gewidmet sind. Es bildet sich eine ausgedehnte Skovoroda-Gemeinde,
das Wort \"Gemeinde\" nicht im Sinne irgendeiner Organisation in der Art

etwa der Freimaurer, die zu jener Zeit in Ru\303\237land und in der Ukraine auf-

kamen, verstanden, sondern eine \"unsichtbare Gemeinde\" der Freunde
und Verehrer Skovorodas. Vielleicht ist es nicht zuf\303\244llig, da\303\237Skovoroda

sich selbst als \"Starcik\" bezeichnet und von anderen bezeichnet wird, ein

Wort, das an die russischen Starzen erinnert: der Erneuerer des russischen

Starzentums Paisij Velyckovskyj war \303\274brigens ein n\303\244herer Landsmann

Skovorodas, Z\303\266gling derselben Kiever Akademie, geboren und gestorben

im selben Jahre wie Skovoroda. Skovoroda spielt f\303\274rseine n\303\244chstenFreunde)

19)))



dieselbe Rolle des \"geIStlgen Vaters\" wie die Starzen f\303\274rihre J\303\274nger.

Skovoroda ist zu jener Zeit\" ber\303\274hmt\" im buchst\303\244blichen Sinne dieses Wor-
tes, - man wollte ihn sehen, h\303\266ren,- sogar Menschen, die mit seiner Ge-

sinnung und seiner Weltanschauung nichts zu tun hatten. Vielleicht nur des-

halb nahm seine Flucht aus der Gesellschaft zuweilen etwas \303\274bertriebene,

anekdoten hafte, ungew\303\266hnliche Formen an. Er wollte sich verstecken und

verbergen. Viele Anekdoten hier\303\274ber hat die \"Skovoroda-Legende\" sicher

erst sp\303\244tererfunden. Jedenfalls geht Skovoroda Wege inneren Lebens, auf

welchen ihm sogar niemand von seinen Freunden folgen kann. In diesem

Sinne ist er wirklich sehr \"einsam\".

Darf man den Abschied Skovorodas von der Welt in den Termini der
christlichen Mystik als \"Reinigung\", als \"Katharsis\" bezeichnen, so erlebt er
zu jener Zeit diesen ekstatischen Zustand der Erleuchtung und der Einigung
mit der Gottheit, dessen Beschreibung uns Kovalinskyj auch hinterlassen

hat und von dem wir sp\303\244tersprechen werden. Das Leben Skovorodas ist

jetzt ein \"inneres Klosterleben \", wie er auch fr\303\274herschon seine Lebensart
als eine Art \"M\303\266nchstum\" betrachtete. Kovalinskyj beschreibt das Leben

Skovorodas in dieser Zeit an einer Stelle seines Werkes, die aber sichtlich

literarisch zu stark beeinflu\303\237t ist. Trotzdem aber bringen wir hier diese

Stelle, die jedenfalls f\303\274rdie Skovoroda-Legende sehr charakteristisch ist.

\"Die Philosophie, die im Herzen Skovorodas eingezogen ist, brachte ihm

ein so gro\303\237esGl\303\274dt,wie es f\303\274rein irdisches Wesen nur m\303\266glichist. Er war

frei von den Ketten jedes Zwanges, jeder Eitelkeit, jeder Bem\303\274hungen und

jeder Sorge, er fand alle seine W\303\274nscheerf\303\274llt,weil sie so beschr\303\244nkt waren.

Er hatte Freuden, die mit denen keines gl\303\274cklichen Menschen zu vergleichen
sind, da er sich nur um die Verminderung seiner Bed\303\274rfnisse und nicht um
ihre Vergr\303\266\303\237erungsorgte.

- Wenn die Sonne die unz\303\244hligen Kerzen auf

dem smaragd-gr\303\274nen Te\037pich anz\303\274ndete und mit freigiebiger Hand das

Mahl f\303\274rseine Sinne gab, nahm er den Becher der Freuden, die mit keinen

Lebenssorgen, die mit keinen leidenschaftlichen Seufzern, die mit keinen

eitlen Zerstreuungen vermischt waren, und diese Freuden mit seiner hohen

Vernunft kostend, sagte er in vollkommener Ruhe des Gl\303\274cklichseins: Dank

dem Seligen Gott, welcher das Notwendige leicht und das Schwere unn\303\266tig

gemacht hat! - Wenn er, m\303\274devom Denken, eine Abwechslung suchte, ging

er zu einem alten Bienenvater, der in der N\303\244hein einer Imkerei lebte, nahm

auch seinen Lieblingshund zur Gesellschaft mit und alle drei teilten unter-

einander das Abendbrot. - Die Nacht war f\303\274rihn die Ruhe von den

Anstrengungen des Denkens, die unmerklich die k\303\266rperlichen Kr\303\244fteer-

sch\303\266pften; und der leichte und ruhige Schlaf lie\303\237in seiner Phantasie Bilder

von der Harmonie der Natur aufsteigen.
- Die Mitternachtszeit pflegte

er dem Gebet zu widmen, das er inmitten des tiefen Schweigens der Sinne
und der Natur mit dem Denken \303\274berGott verband. Dann sammelte er alle

Gef\303\274hle und Gedanken im Umkreis um sich selber und beschaute mit

Richteraugen die finstere Wohnung seines irdischen Menschen und rief so)

20)))



dem g\303\266ttlichen Elemente in sich zu: erhebt euch, ihr faulen und immer nie-

dersinkenden Gedanken meines Geistes! Steht auf und erhebt euch in die

H\303\266heder Ewigkeit! Dann begann pl\303\266tzlich ein Kampf und sein Herz wurde

zum Schlachtfeld: die Selbstliebe erhob sich zusammen mit dem F\037sten

dieser Welt, mit dem weltlichen Verstande, zusammen mit den Schw\303\244chen,

die der menschlichen Verg\303\244nglichkeit eigen sind, und mit allem Irdischen

und bek\303\244mpfte aus allen Kr\303\244ften.seinen Willen, um ihn gefangenzunehmen,
sich auf den Thron seiner Freiheit zu setzen und dem h\303\266chstenGott gleich
zu werden. Der Gedanke an Gott dagegen bewog ihn zum ewigen, einen,
wahren Guten, Oberallseienden und Alleserf\303\274llenden und zwang ihn, sich

nlit allen Waffen Gottes auszur\303\274sten, um den Angriffen d\037
Pseudoweisheit

gegen\303\274ber standhalten zu k\303\266nnen.Welcher Kampf! Wie viele Heldentaten!

Die D\303\244monen l\303\244rmten und regten sich: man mu\303\237tewachen, stehen, tapfer
sein. Himmel und H\303\266llek\303\244mpfen im Herzen eines Weisen, und darf er
dann m\303\274\303\237ig,unt\303\244tig sein, ohne Heldentaten zu vollbringen, ohne der

Menschheit Nutzen zu bringen? So verweilte er \303\274berMitternacht hinaus in

einem Kriegskampfe gegen die Kr\303\244fteder finsteren Welt. - Der aufleuch-

tende Morgen bedeckte ihn mit dem Glanz des Sieges und im Geiste [diesen

Sieg] feiernd ging er in die Felder
hin\037s,

sein Dankgebet mit der ganzen
Natur zu teilen\".

Im letzten Jahr seines Lebens macht Skovoroda auch seinen letzten Be-

such bei Kovalinskyj. 1794 kam er auf dessen Gut im Gouvernement Orel

und verblieb dort drei Wochen. Trotz der Oberredungsversuche Kovalinskyjs
fuhr er in die Ukraine zur\303\274ck.Seine letzte U.rkunA: fand er auf dem Gute

seines Freundes Kovalevskyj. Eine andere Q\037le bringt uns Nachrichten

\303\274berseine letzten Tage dort. \"Ein kleines, freundliches Zimmer, mit dem

Blick in den Garten, war seine letzte Unterkunft. Freilich war er nicht oA: im

Zimmer: entweder sprach er mit dem Gutsbesitzer, einem alten, guten, from-
men Manne, oder er ging im Garten und in den Feldern spazieren.\" Es war
ein sch\303\266nerOktobertag. Die Nachbarn waren gekommen, um seinen Gast-

geber zu besuchen und auch Skovoroda selbst zu h\303\266ren.\"Beim Mittagessen
war Skovoroda ungew\303\266hnlich froh und gespr\303\244chig, scherzte sogar, erz\303\244hlte

von seiner Vergangenheit, \303\274berseine Wanderungen, von den schweren Tagen
seines Lebens\". Nach dem Essen ging er unbemerkt aus dem Zimmer. Als

Kovalevskyj am Abend ging, um Skovoroda zu suchen, \"fand er ihn
unter einer schattigen Linde. Die Sonne ging unter, ihre letzten Strahlen

drangen durch das dichte Laub! Skovoroda hatte einen Spaten in der Hand
und schaufelte eine Grube, ein enges und langes Grab. Am Abend wartete

man vergeblich auf ihn, am n\303\244chstenMorgen kam er auch zum Tee nicht,

als der Hausherr ihn in seinem Zimnler aufsuchte, war Skovoroda schon

tot\". Das war am 29. Oktober 1794.

Begraben wurde er an einer Stelle im Garten, wo er am fr\303\274henMorgen

Fl\303\266tezu spielen pflegte, am Ufer eines Teiches. Nach zwanzig Jahren wur-

den seine Oberreste auf den Kirchhof \303\274berf\303\274hrt,'Y0 sich noch heute sein)

21)))



Grab befindet. Auf seinem Grabstein sind die Worte zu lesen: \"Die Welt

wollte mich fangen, doch das gelang ihr nicht.\" Diese Worte geben wirklich

die beste Wesensbestimmung von Skovorodas Leben.)

2. Die geistige Umwelt)

Wenn wir in unsere Darstellung der Gedanken Skovorodas so viele Paralle-

len aus der Geschichte der christlichen Mystik - nicht zuletzt der Mystik
des Abendlandes - hineingewoben haben, so kam es uns nicht darauf an,

durch diese Parallelen \"Entlehnungen\" und \"Beeinflussungen\" beweisen zu

wollen. Es l\303\244\303\237tsich aber nicht bestreiten, da\303\237mehrere der angef\303\274hrten

Schriftsteller Skovoroda zug\303\244nglich waren und er sie m\303\266glicherweise gekannt

hat. Darauf soll im folgenden noch n\303\244hereingegangen werden.

Unmittelbare Hinweise auf die Lekt\303\274re Skovorodas sind leider nur von

Kovalinskyj gemacht worden. Skovoroda spricht aber selbst in einem Ge-

dicht von seiner kleinen \"auserlesenen Bibliothek\", welche aus \"von Weni-

gen gelesenen B\303\274chern\"bestehe und die er auf seinen Wanderungen bei sich

habe. Eine Person in einem Dialog Skovorodas spricht auch von einem

\"geliebten B\303\274chlein, das ich immer mit mir trage\" und dessen Inhalt, wie

aus dem Dialog hervorgeht, mystisch-belehrend ist. Skovoroda zitiert selten;

von vielen Denkern, die wir in seinen Schriften \"zitiert\" treffen, ist nichts

erhalten geblieben (Thales, Pythagoras, Sokrates). Skovoroda selbst \303\274ber-

setzte (richtiger: arbeitete um) Cicero und Plutarch. Diese \303\274bersetzungen

sind leider bis jetzt noch nicht gedruckt . . . Kovalinskyj erw\303\244hnt in seiner

Liste der Lieblingsschriftsteller Skovorodas Plutarch, Philo, Cicero, Horaz,
Lukian, Clemens von Alexandrien, Origenes, Nilus, Dionysios (den Pseudo-

Areopagiten), Maximus Conf\037sor \"und von den neueren die entsprechen-

den\". Gerade diese \"Entsprechenden\" h\303\244ttenuns am meisten interessiert! . . .

Nur aufgrund der in die Augen springenden Parallelen im Stil und in den

Gedanken k\303\266nnen wir auf die Bekanntschaft Skovorodas mit Valentin

Weigel (auch den Pseudo- Weigelianischen Schriften) und Angelus Silesius

schlie\303\237en. Die Bekanntschaft mit der Lekt\303\274re der ukrainischen Zeitgenossen
Skovorodas kann uns auch zu weiteren Schl\303\274ssen verhelfen. Wir m\303\266chten

hier auf die Kiever Gelehrsamkeit hinweisen als auf eine der Quellen, aus
welcher wir unsere Vermutungen \303\274berdie Reichweite der Lekt\303\274re Skovoro-

das sch\303\266pfenk\303\266nnen.

Im weiteren zeigen 'wir die \"innere Verwandtschaft\" Skovorodas mit

der deutschen Mystik des Mittelalters und der Neuzeit. Hier wollen wir

mindestens in den Hauptz\303\274gen die Daten von den Beziehungen der ukrai-

nischen Theologie seiner Zeit zu der weltlichen, vor allem der mystischen

Theologie und Philosophie, zusammenstellen.

Es gen\303\274gtf\303\274runsere Zwecke, auf die mannigfaltigen Beziehungen der

alten Ukraine zum Abendland hinzuweisen. Im Laufe des 16.-18. Jahr-)

22)))



hunderts treffen wir einzelne Ukrainer - fast ausschlie\303\237lich Theologen, die

sich f\303\274rdie vielseitigen religi\303\266sen K\303\244mpfe jener Zeit die dazu n\303\266tigen

Kenntnisse in Westeuropa aneignen wollen - und manchmal gar ganze

Gruppen ukrainischer Studenten - in Prag, Krakau, Wilna, Olm\303\274tz, Ingol-

stadt, Wien, Leiden, Breslau, Leipzig, Amsterdam, Paris, Oxford, Cam-
bridge, Rom, Padua, Danzig, K\303\266nigsberg, Halle, G\303\266ttingen, Edinburg usf.

Sie brachten nicht nur eine gewisse wissenschaftliche Bildung, sondern auch
B\303\274cherund Manuskripte mit in die Heimat zur\303\274ck.An den bei den ukraini-
schen theologischen Hochschulen - in Ost roh (1580 bis etwa 1608) und in
Kiev (ab 1644) wurden neben den theologischen Studien auch andere, in
erster Linie philosophische Studien betrieben. Wie beschr\303\244nkt der Umfang
dieser Studien auch sein mochte, - denn der Hauptzweck der beiten Schulen

war ja die theologische Ausbildung von K\303\244mpfern f\303\274rdie griechische Ortho-
doxie - so wurde dadurch doch bei den Sch\303\274lernder Grund gelegt, der ihnen
die selbst\303\244ndige Lekt\303\274re von philosophischen Werken erm\303\266glichte. Die

katholischen und die unierten Ukrainer suchten ihre theologische Ausbil-

dung unmittelbar aus den westlichen Quellen zu sch\303\266pfen, ebenso auch die

nicht sehr zahlreichen Protestanten. Jedenfalls bestanden auch auf ukraini-
schem Territorium katholische, unierte und eine Zeitlang sogar protestan-
tisch-theologische Ausbildungsanstalten. Zahtreiche im Manuskript erhalten

gebliebene theologische und philosophische Vorlesungshandschriften in latei-
nischer Sprache geben Zeugnis von der Art und Weise der theologischen

und philosophischen Bildung an diesen Schulen. Schon aus der ersten Zeit der

Existenz der Kiever Akademie besitzen wir zuf\303\244llige Nachrichten \303\274ber

die philosophische und theologische Lekt\303\274re, die dOll benutzt wurde: Von

dem Begr\303\274nder der Akademie, Peter Mohila, sind zwei Rechnungen erhal-
ten geblieben \303\274berdie in Polen angekauften B\303\274cher.Mit der Zeit mehren
sich\" solche und \303\244hnliche Dokumente: zuf\303\244llige Erw\303\244hnungen dieser oder

jener B\303\274cherin den polemischen Schriften der Zeit, Mitteilungen \303\274ber

B\303\274chereink\303\244ufeund gelegentlich zusammengestellte Kataloge von gr\303\266\303\237eren

und kleineren Privatbibliotheken der Kirchenf\303\274rsten, aber auch einzelner

wissenschaftlich interessierter Pers\303\266nlichkeiten aus anderen Kreisen. Aus der

Zeit unmittelbar vor Skovoroda stammen einige Quellen dieser Art: zahl-
reiche Notizen im Tagebuch Jakiv Markovycs, eines Sch\303\274lersund Freun-

des von Theophan Prokopovyc, der Professor der Akademie und sp\303\244terer

Mitarbeiter Peters des Gro\303\237en war, und die Kataloge der Bibliotheken: so

von zwei Kirchenf\303\274rsten aus der Zeit Peters des Gro\303\237en, vom eben erw\303\244hn-

ten Prokopovyc und von Stephan Javorskyj. Die Bibliothek des zweiten

befand sich zur Zeit, als Skovoroda Professor am Charkover Kollegium

war, gerade dort, und obwohl Skovoroda damals schon ein fertiger Mensch

war, kann er sie doch gelegentlich benutzt haben. Vor allem aber sind uns

die Notizen Markovycs und die Kataloge der Bibliotheken Javorskyjs
und Prokopovycs Unterlagen, um eine Vorstellung von einer f\303\274rdie

Ukraine der damaligen Zeit typischen Aus\\vahl der Lekt\303\274re zu erhalten.)

23)))



Freilich sind alle unsere Quellen dieser Art nur mit Vorsicht zu benutzen.

Einerseits sind sie sicher unvollst\303\244ndig. Ein Brand, der im 18. Jahrhundert
die Bibliothek der Akademie vernichtete, tr\303\244gtvielleicht die Hauptschuld
daran. Aber auch die erhalten gebliebene Bibliothek Prokopovycs, die

gr\303\266\303\237teihrer Art - der Katalog umfa\303\237t 3192 Nummern -, ist erst vor

kurzem, wenn auch oberfl\303\244chlich, untersucht worden, die Manuskripte der

Vorlesungen, in welchen beil\303\244ufig auch Literaturhinweise enthalten sind

(mindestens die Namen der theologischen und philosophischen Verfasser
werden angef\303\274hrt), werden nur \303\244u\303\237erlichbeschrieben, \303\274berden Inhalt der

Manuskripte, die bis jetzt in Kiev in der Nationalbibliothek und in den
anderen ukrainischen und russischen Bibliotheken aufbewahrt werden, wis-

sen wir nur sehr wenig. Andererseits braucht die Erw\303\244hnung des einen oder
anderen Schriftstellers oder sogar die Angabe einer bestimmten Schrift oder
ein Zitat nicht unbedingt auf unmittelbarer Bekanntschaft zu beruhen -

ein Zitat kann ebenso gut aus zweiter Hand entnommen werden, ein Name
vom H\303\266rensagen her bekannt sein. Deshalb haben alle unsere Schl\303\274sse

wenigstens zum Teil nur hypothetischen Charakter.

Von wesentlicher Bedeutung ist f\303\274runs allein die Feststellung, da\303\237die -

wenn auch vielleicht nur oberfl\303\244chliche - Bekanntschaft mit der antiken,

n1ittelalterlichen und neueren Philosophie in Kiev vielleicht viel weiter

reichte, als man gew\303\266hnlich annimmt. Wir wollen uns auf die Nennung der
Namen beschr\303\244nken; der leichteren \303\274bersichtlichkeit wegen k\303\266nnenwir sie
- ohne R\303\274cksicht auf die Zeit, zu der sie in unseren Quellen genannt werden

(jedenfalls in dem Zeitraum zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert) - in

einige Gruppen einteilen.
Von den Philosophen der Antike ist vor allem Aristoteles vertreten: mit

dem \"Organon\", der Physik, Metaphysik, Ethik, Politik und Rhetorik.
Skovoroda selbst zitiert \"Ma8'1a moralia\". Dann treffen wir nach Plutarchs
\"Moralia\" Philo von Alexandrien, Cicero, Seneca, Boethius, Julian Apo-
stata . .. Auch Stob\303\244us, Diogenes Laertius und die Pseudo-Galensche Ge-

schichte der Philosophie werden erw\303\244hnt. Die Hinweise auf Plato sind
selten. Hinreichende Ber\303\274hrungspunkte mit dem Platonismus bildeten aber

die Werke Philos und die platonisierenden Kirchenv\303\244ter, vor allem die

\"Areopagitica\" und Augustinus, einer der beliebtesten Schriftsteller der

alten Ukraine. Au\303\237erdem sto\303\237enwir vielfach auf Philosophen, die \303\274ber-

haupt nur aus zweiter Hand bekannt sein k\303\266nnen,denn wir besitzen nichts

oder nur Fragmente ihrer Werke: so Pythagoras, Demokritos, Sokrates,

Zeno der Stoiker . . .

Was die Patristik betrifft, so kannte man selbstverst\303\244ndlich alle bedeuten-

den Kirchenv\303\244ter. Nach dem heutigen Stande der Erforschung der Quellen

ist es aber unm\303\266glich zu sagen, wie weit und wie gr\303\274ndlich diese Bekannt-

schaft war. Nur das kann man mit Sicherheit behaupten, da\303\237mehr und

leichter die lateinischen Kirchenv\303\244ter gelesen wurden und auch die griechi-

schen oft in lateinischer \303\274bersetzung. Vor allem ist Augustin ein sehr belieb-)

24)))



ter Autor gewesen. Wir erfahren aus dem Tagebuch Jakiv Markovycs,
wie er -

Jahrzehnte nach seinem Studium an der Kiever Akademie -

wenigstens zeitweise seinen Augustinus immer wieder liest und aus ihm in

sein sonst zu dieser Zeit nur mit gesch\303\244ftlichen und gesellschaftlichen A1i.-
zeichnungengef\303\274lltesTagebuch manches Zitat eintr\303\244gt.

Schon durch das Bed\303\274rfnis, sich mit der katholischen Theologie auseinan-

derzusetzen, wird die Besch\303\244ftigung mit der scholastischen Literatur des

Mittelalters erkl\303\244rlich. Erstaunlicherweise waren nicht nur Vertreter der

herrschenden Richtungen der Scholastik bekannt, sondern auch Vertreter der

mystischen Richtungen und des sp\303\244teren \"Skotismus\". Wieder kann man
ohne gr\303\274ndlichere Forschungen, die leider von niemandem

ge\037cht
worden

sind, nicht sagen, wie weit diese Bekanntschaft auf selbst\303\244ndigem Studium

beruhte und wie weit sie durch verschiedene Zitatensammlungen und Kom-

pilationen vermittelt wurde (solche Zitatensammlungen sind auch in man-
chen Katalogen der ukrainischen Bibliotheken verzeichnet). Jedenfalls kann

man voraussetzen, da\303\237die Studien im Auslande, vor allem an den katholi-
schen Schulen, eine gr\303\274ndlichere Kenntnis der Schriften Thomas' von Aquin

vermittelten. Au\303\237erThomas sind in unseren Quellen aber auch andere
Namen zu finden: Albert der Gro\303\237e,

Hu\037de
Saint Victor, Bonaventura,

Duns Scotus, erw\303\244hnt wird auch Dionysl1Js der Kart\303\244user; sicher waren

auch etwa die Vertreter der Philosophie an der nahen Krakauer Universit\303\244t

gut bekannt. Interessant ist auch die Feststellung, da\303\237Vertreter solcher

Richtungen wie der Nominalismus bekannt waren. BekanntschaA: mit

Raymundus Lullus vermittelte u. a. ein Zeitgeno,e und Landsmann Skovo-

rodas, Bohomo[d]levskyj, Professor an der Th\037logischen Akademie in

Moskau, der sich in seinen Vorlesungen auf die \"Ars magna\" st\303\274tzte.Das

Interesse an der arabischen und j\303\274dischen Philosophie, aus der von den

sogenannten\" Verjudeten\" schon Ende des 15., Anfang des 16. Jahrhunderts
einige Werke \303\274bersetzt wurden, fand auch in der Kiever Akademie einen

Niederschlag.
Die Renaissance hat in der Ukraine auf verschiedenen Gebieten Ankl\303\244nge

gefunden, vor allem nat\303\274rlicherweise in der Kunst. Uns interessiert hier vor

allem das Schrifttum. Seit Ende des 16. Jahrhunderts werden im ukrai-

nischen Schrifttum \303\266fterdie Schriftsteller der Renaissance erw\303\244hnt: man

zitiert die Briefe Petrarcas, man \303\274bersetzt eine Novelle Boccaccios, man

versucht, ein so umfangreiches Werk wie Tassos \"Gerusalemme Liberata\"

nachzudichten ... Der Einflu\303\237 der formalen Eigenart der Renaissance-

Dichtung auf die ukrainische Dichtung jener Zeit (dieser Einflu\303\237 wurde

gr\303\266\303\237tenteilsdurch die polnische Literatur vermittelt) ist unverkennbar. -

Auch in den theologischen und religi\303\266s-polemischen Schriften werden

jetzt \303\266ftersRenaissance-Schriftsteller erw\303\244hnt und manchmal Zitate aus
ihren Werken gebracht. Man erw\303\244hnt Laurentius Valla, Macchiavelli

(seine Werke hat schon Mohila angekauft), Gemistius Pletho, Pico della

Mirandola, den Aristoteliker der Renaissance Zabarcll\037 und dcn Feind des)

25)))



Aristoteles Peter Ramus, Cardanus, Giordano Bruno, Nicolaus von Cues,
Erasmus (seine Werke wurden im lateinischen Sprachunterricht neben den

Werken der klassischen Schriftsteller benutzt), Agrippa von Nettesheim,

Jean Bodin, F. Bacon und J. Kepler, 1. L. Vives. . .

Einige Schriftsteller, die wir soeben erw\303\244hnt haben, stehen schon an der

Schwelle des Barock, bzw. mitten in der Barockkultur. Erinnern wir uns

dessen, da\303\237die Bl\303\274teder ukrainischen Kunst Barockkunst (Baukunst!), da\303\237

die ukrainische Dichtung des 17. bis 18. Jahrhunderts Barockdichtung war,

so ist es nur nat\303\274rlich, wenn wir die Einfl\303\274sse des Barock mit besonderem

Nachdruck hervorheben m\303\274ssen.

Dem 18. Jahrhundert, also der Lebenszeit Skovorodas, ist das Interesse
an der Philosophie der Neuzeit eigen, obwohl es keinesfalls als ausgeschlos-

sen gelten darf, da\303\237dies auch schon im vorhergehenden Jahrhundert recht
stark war, ohne aber da\303\237es erkennbare Spuren in der Literatur hinterlassen

h\303\244tte.Die Bekanntschaft mit Suarez ist eine Selbstverst\303\244ndlichkeit. Neben

der katholischen Neo-Scholastik lernt man (wahrscheinlich recht

fr\303\274h)die protestantische Scholastik kennen (Melanchthon, Alstedt und \303\274ber-

haupt die protestantische Theologie, - von Luther angefangen; eine gr\303\266\303\237ere

Bedeutung f\303\274rdie Ukraine hatten, wie es scheint, Gerhard, Quinst\303\244dt, Bud-

deus). - Man begegnet dem Namen Descartes'; das Lehrbuch des Carte-
sianers Purchotius (Pourchot) ist eine Zeitlang Lehrbuch der Philosophie an
der Akademie. An den politischen Ansichten Theophan Prokopovycs sind

Einfl\303\274sse von Hobbes und Grotius zu sp\303\274ren.Eine lateinische Ausgabe von
Hobbes finden wir in einer ukrainischen Bibliothek. Locke wurde an der

Kiever Akademie 1689 \303\274bersetzt. Spinoza wird nur (wahrscheinlich ist er

nur dem Namen nach bekannt) in der Schrift Prokopovycs \"De Atheismo\"
erw\303\244hnt. Man kannte Comenius (auch seine mystischen und \"pansophischen\"
Schriften); ein Freund Skovor\037as, der Moskauer Professor Volodymyr Kali-

graf, ein Sch\303\274lerder Kiever Akademie, war ein Verehrer Leibnizens; um
die Mitte des Jahrhundens werden die \303\244lterenLehrb\303\274cher durch Baumeister

oder Winkler ersetzt, - die W olffsche Schule f\303\244ngtalso an, Boden zu ge-

winnen. In das 18. Jahrhundert geh\303\266rtauch die sichere Bekanntschaft mit

der Mystik der Neuzeit. Wie man fr\303\274herBernhard, Bonaventura, Tauler

(man darf nicht vergessen, da\303\237in den Ausgaben Taulers auch die ,Predigten
Eckharts standen), \"Imitatio Christi\" kannte, so lernte man jetzt Jakob

B\303\266hmekennen; die Schriften Skovorodas lassen es wahrscheinlich erscheinen,
da\303\237er Valentin Weigel und Angelus Silesius gelesen hat. \"W eigelianer\"

werden von einem Landsmann Skovorodas am Anfang des 18. Jahrhunderts

erw\303\244hnt, und mindestens eine Schrift von Weigel wie auch von Angelus

Silesius wurden Ende des 18. Jahrhunderts ins Russische \303\274bersetzt. Nicht

ausgeschlossen sind auch weitere Einfl\303\274sse von vielen, besonders protestan-
tischen Mystikern, die aber noch nicht untersucht worden sind ... \"Noch

nicht\" - wie leider die meisten Fragen der ukrainischen Geistesgeschichte

jcner Zeit . . . So gab es auch eine handschriftliche \303\274bersetzung der \"Theo-)

26)))



logia deutsch\"; Arnds \"Vom wahren Christentum\" war bekannt (u. a.

in lateinischer \303\274bersetzung; eine ukrainism-kirchenslawische \303\274bersetzung

erschien in Halle 1735). \303\274bersetzungen aus B\303\266hmes Werken gab es in
Ru\303\237land (wahrscheinlich auch in der Ukraine) schon an der Wende des

17.-18. Jahrhunderts. Wir haben auch schon solche Schriftsteller wie Nico i
laus Cusanus und Agrippa von Nettesheim erw\303\244hnt. Auch die katholischen
kirchlichen Mystiker der Neuzeit sind ohne Zweifel bekannt; wir treffen
mindestens Werke von einigen von ihnen auf ukrainischem Boden: Maxi-
milian Sandaeus, Blosius, die \"emblematischen Mystiker\" . . . Man darf auch
nicht vergessen, wie verbreitet die mystische Literatur in Gro\303\237ru\303\237landzu

Skovorodas Zeit war, wo nicht nur die Schriften von Weigel und B\303\266hme,

sondern auch von B\303\266hme-Anh\303\244ngern (Pordage!), Angelus SilesA1s, St. Mar-

tin, Oetinger, Ph. M. Hahn u. a. gelesen worden sind.

Mit diesen fl\303\274chtigen Bemerkungen haben wir den Umkreis abgesteckt,

innerhalb dessen Skovoroda das Geistesleben des Abendlandes vermutlich

gekannt hat und mit ihm verbunden war. Sein Leben gab ihm mehrfach

Gelegenheit, diesen Umkreis noch zu erweitern.
Wenn wir also im weiteren sehen werden, da\303\237die geistigen Verwandt-

schaftsbeziehungen Skovoroda in einem
jedeR..

Punkte mit dem Platonismus,
mit den mystischen Kirchenv\303\244tern und mit Mr deutschen Mystik verbinden,
so ist das kein Wunder, - diese Traditionen waren in der alten Ukraine
stark genug, um sich einem mystischen Schriftsteller direkt als seine geistigen

Ahnen aufzudr\303\244ngen. Wenn Skovoroda seine Verbindungen in dieser Hin-

sicht vielleicht im Auslande noch ausdehnte und
tefestigte,

so ist auch das
durchaus verst\303\244ndlich. <:'

Skovoroda gibt in seinen Schriften mindestens andeutungsweise zu ver-
stehen, da\303\237er dem Auslande geistig etwas zu verdanken hat. Lassen wir

seine legend\303\244ren Wanderungen durch ganz Deutschland und Italien weg,

schenken wir allen Nachrichten von seinen Studien in Halle oder sonst

irgendwo keinen Glauben. An der Universit\303\244t Wien z. B. k\303\266nnteer damals

bei seinen theologischen Interessen ungef\303\244hr dasselbe (vielleicht gr\303\274ndlicher)

gelernt haben, was er in Kiev gelernt hat; irgendwelche besonderen Kennt-

nisse der Philosophie des 18. Jahrhunderts finden 'wir in seinen Schriften
nicht.)

27)))



11.GRUNDS\303\204TZE)

An den Werken Skovorodas fallen uns einige \303\244u\303\237erlicheZ\303\274geauf, die man
vielleicht zun\303\244chst f\303\274rrein formale stilistische Merkmale zu halten geneigt

ist. Die Vorliebe f\303\274rAntithetik, die in Gegens\303\244tzen sich bewegende Dyna-
mik des Gedankens, die mannigfaltige und k\303\274hneMetaphorik, das sind doch

alles Wesensst\303\274cke des literarischen Stils des Barock! Und doch haben diese

Z\303\274gebei Skovoroda viel mehr als eine rein stilistische Bedeutung. Es sind
nicht nur Grunds\303\244tze seiner sprachlichen Ausdrucksform, sondern gleich-

zeitig Grundgesetze seines Denkens und die Voraussetzungen seines philo-
sophischen und theologischen Systems. Vielleicht liegt eben darin die Gr\303\266\303\237e

Skovorodas, da\303\237sich bei ihm die Form und der Inhalt, die \303\244u\303\237ereGestal-

tung und der philosophische Gehalt auf diese wunderbare Weise unaufl\303\266s-

lich miteinander verbinden und einander durchdringen.

Wir wollen jedenfalls die erw\303\244hnten Z\303\274gevon vornherein in ihrer ganzen

Tragweite f\303\274rden theoretischen Gehalt des Systcms Skovorodas auffassen.)

3. Coincidentia oppositorum)

Ein Zug des Denkens skov010das hat den Skovoroda-Forschern besondere

Schwierigkeiten bereitet: seine Vorliebe f\303\274rAntithesen, das Spiel der Gegen-
s\303\244tze,f\303\274rwiderspruchsvolle Formulierungen und paradoxe Zuspitzung der

Gedanken. Mancher verzweifelte Forscher hat angesichts dieses ewigen

antithetischen Stils Skovorodas in seinen Werken undurchdringliches, un-
\303\274bersehbares Chaos erblickt.

Eine Zusammenstellung von entgegengesetzten Ausspr\303\274chen Skovorodas

wird aber keinesfalls den \"unsystematischen\" Charakter seines Denkens

zeigen. Die Widerspr\303\274che in den Aussagen Skovorodas zu diesem oder jenem
Problem finden darin ihre Erkl\303\244rung, da\303\237er zu den Denkern geh\303\266rt,f\303\274rdie

alles und jedes wahre Sein, in seinem Wesen widerspruchsvoll ist.
Man kommt weiter, wenn man bei der Charakteristik des Denkens

Skovorodas von der Erkenntnis ausgeht, da\303\237er ein \"Dialektiker\" ist.

Ja, ein \"Dialektiker\", - freilich nicht in unserem, dem gegenw\303\244rtigen Sinne

des Wortes, sondern in dem alten traditionellen Sinne, welcher aus der

\037ntiken Philosophie stammt. Die \"dialektische\" Methode in diesem urspr\303\274ng-

lichen Sinne des Wortes hat z'wei Grundgedanken: erstens die \"Antithetik\" ,)

28)))



das Aufdedten der gegens\303\244tzlichen Bestimmungen in jedem wahren Sein,

und zweitens - das Prinzip der \"kreisenden\" Bewegung des Gedankens,

die Anerkennung des dynamischen Charakters des Denkens. Diese beiden

Elemente der \"dialektischen\" Methode - und zwar in einer Form, die etwa

an Philo, Proklus oder an manche Kirchenv\303\244ter erinnert - finden wir ge Z

rade bei Skovoroda sowohl in der Er\303\266rterung aller Einzelfragen als auch
der Grundprinzipien seiner Philosophie stark ausgepr\303\244gt und stark paradox
zugespitzt.

Man kann vor allem an drei Entwicklungslinien denken, die zu der \"Dia-

lektik\" Skovorodas hinf\303\274hren: an die antike \"heidnische\" Philosophie, an die

Philosophie der Kirchenv\303\244ter und an die westliche Mystik des Mittelalters
und der Neuzeit. In diesen drei Sph\303\244ren finden wir verschie\037e Formen
des dialektischen Denkens von dem ernsten auf das wahre Sein gerichteten

philosophischen Denken bis zu der harmlosen sprachlichen Spielerei.

Schon am Anfang der griechischen Philosophie steht Heraklit mit seinen

antithetischen Spr\303\274chen: \"Gott ist Nacht Tag, Winter Sommer, Krieg

Frieden, Sattheit Hunger\". - Vor allem im Platonismus bl\303\274htdas anti-

thetische Denken auf. F\303\274rPlato ist Vereinigung der Gegens\303\244tze ein wesent-

liches Moment der philosophischen Method\037. Sein System der Grundkate-
gorien ist ein System von Gegens\303\244tzen, das \037ahre Sein wird durch Vereini-

gung der gegens\303\244tzlichen Kategorien gekennzeichnet: der Identit\303\244t und des

Anders-Seins, der Ruhe und Bewegung. Die Gegens\303\244tze sollen zugleich und

gemeinsam anerkannt werden (;uva\037<p6tEea). Die Vereinigung der Gegen-
s\303\244tze,ihre \"Verflechtung\", Gemeinsamkeit (\037l;, ;U\037l\037.u;l\037,xOlvrovla,

\037lE6E;l\037) erm\303\266glicht erst das ideelle wahre Sein. r>w antithetische Charak-
ter geh\303\266rtzum Wesen jedes Wesens. Die Analyse der Gegensatzpaare:

Einheit und Vielheit, Sein und Nichtsein ist das Thema des tiefsinnigsten

We\"rkes Platos - des \"Parmenides\". - Auch bei Aristoteles l\303\244\303\237tsich das In-
teresse f\303\274rdas Problem des Gegensatzes, der Antithetik, aufzeigen: die \"Apore-

tik\", die Untersuchung der mannigfachen Bedeutung der Worte, (tO j{oaax\303\266>\037),

die Definitionen der Grundbegriffe
- der Seele, der \"Energie\", des \"primus

motor\", Gottes, vor allem die gro\303\237artige Charakteristik des Grundgesetzes
des Weltgeschehens

- der Bewegung - sind durchaus antithetisch gehalten.
- Zum entschiedenen Durchbruch des antithetischen Denkstils kommt es im

sp\303\244teren Platonismus, bei Philo, Plot in und Proklus. Bei Plotin sind s\303\244mt-

liche Definitionen der Grundbegriffe antithetisch. Vom Einen bis zur Mate-

rie erstreckt sich die innere Antithetik des Seienden. Und Philo schreibt

(allerdings in einer Schrift, die Skovoroda nicht kennen konnte): \"das

Eine ist das aus zweien Gegenteilen Bestehende, so da\303\237,wenn es entzwei

geschnitten wird, die Gegenteile erkennbar werden ...\" - \"Ebenso sind

auch die Teile der Welt zweigeteilt und sich wechselseitig entgegengesetzt:
die Erde wird in Gebirge und Ebene geteilt, das Wasser in s\303\274\303\237esund

salziges, ... ebenso auch die Atmossph\303\244re in Winter und Sommer, und

ebenso in Fr\303\274hling und Herbst. Und hieraus setzte Heraklit seine B\303\274cher)

29)))



\303\274berdie Natur zusammen...\" - Wenn wir aber eine der Quellen der
Antithetik bei Skovoroda in der antiken Philosophie sehen wollen, so ist es

noch viel wahrscheinlicher, da\303\237ihn die Heilige Schrift zum antithetischen

Denken geleitet hat.

Skovoroda selbst weist einmal auf eine christliche Parallele zu sei-
nem antinomischen Stil hin - auf die Paulinischen Schriften. Nach einer

Gegen\303\274berstellung der \"Narrheit\" und der \"Weisheit\", die in jener Narr-
heit verborgen sei, hei\303\237tes: \"das ist diejenige Narrheit, die Paulus im

Korintherbrief erw\303\244hnt.\" \"Was die anderen zu bitterster V erzweifIung

bringt, das erfreut Paulus. Hat er nicht ein diamantenes Herz?\" - Das

trifft zu, da\303\237die \"Antithetik
\"

eines der charakteristischsten Merkmale des

Paulinischen literarischen Stils ist. Er f\303\274hrtdamit die Tradition der alt-

hebr\303\244ischen Dichtung fort, die ganz auf Antithesen aufgebaut war, und die

nur insoweit bei Paulus eine andere Form erh\303\244lt,als die Antithetik keine

blo\303\237\303\244u\303\237erlicheStileigent\303\274mlichkeit bei ihm mehr ist, die Antithesen bleiben

nicht ruhig nebeneinander stehen, sie werden miteinander 'Vereinigt, sie

gehen ineinander \303\274ber,durchdringen einander. - \"Das Eine\" wird der

\"Vielheit\" gegen\303\274bergestellt. Ein Gott - viele Menschen. Ein Christus -
viele Christen. Ein Adam - viele durch seine Schuld Verurteilte. \"Wie nun

durch Eines S\303\274ndedie Verdammnis \303\274beralle Menschen gekommen ist, also

ist auch durch Eines Gerechtigkeit die Rechtfertigung des Lebens \303\274beralle

Menschen gekommen\". \"Denn gleich wie in Adam alle sterben, also werden
sie in Christo alle lebendig gemacht werden\". - Der christliche Glaube ist

\303\274berhaupt in seinem Wesen paradox-antithetisch, denn seine Grunddogmen

sprechen gerade die Vereinigung der Gegens\303\244tze aus. So wurde die S\303\274nde

zur Grundlage der Gnade: \"wo die S\303\274ndem\303\244chtiggeworden ist, so ist doch
die Gnade viel m\303\244chtiger geworden\". Die S\303\274ndeist auf dem Gesetz be-

gr\303\274ndet: \"Wo das Gesetz dicht ist, da ist auch keine \303\274bertretung\". \"Das

Gesetz aber ist eben gekommen, auf da\303\237die S\303\274ndem\303\244chtigw\303\274rde\". Le-

ben und Tod sind f\303\274reinen Christen zur Einheit verbunden: \"Wir tragen

allzeit das Sterben des Herrn Jesu an unserm Leibe, auf da\303\237auch das Leben
des Herrn Jesu an unserm Leibe offenbar werde. Darum wir, die wir leben,

werden immerdar in den Tod gegeben um J esu willen, auf da\303\237auch das

Leben Jesu offenbar werde an unserm sterblichen Fleische\". \"Denn dies
Verwesliche mu\303\237anziehen die Unverweslichkeit und dies Sterbliche mu\303\237

anziehen die Unsterblichkeit\". \"Es wird ges\303\244etin Unehre und wird aufer-
stehen in Herrlichkeit. Es wird ges\303\244etin Schwachheit und wird aufer-

stehen in Kraft\". - Die Tat Christi wird als innerlich paradox empfunden

und geschildert: \"geboren von einem Weibe und unter das Gesetz getan, auf
da\303\237er die, so unter dem Gesetz waren, erl\303\266ste\".\"Ob er wohl reich ist, ward

er doch arm um euretwillen, auf da\303\237ihr durch seine Armut reich w\303\274rdet\".

- Endlich ist das religi\303\266se Erlebnis, die innere Situation eines Christen,

ebenfalls widerspruchsvoll: \"Was t\303\266richtist vor der Welt, das hat Gott

erw\303\244hlt, da\303\237er die Weisen zu Schanden mache; und was schwach ist vor)

30)))



der Welt, das hat Gott erw\303\244hlt, da\303\237er zu Schanden mache, was stark ist;
und das Unedle vor der Welt und das Verachtete hat Gott erw\303\244hlt und

das da nichts ist, da\303\237er zunichte mache, was etwas ist\". So leben die

Christen \"durch Ehre und Schande, durch b\303\266seGer\303\274chte und gute Ger\303\274chte;

als die Verf\303\274hrer und doch wahrhaftig; als die Unbekannten und do&

bekannt; als die Sterbenden, und siehe, wir leben; als die Gez\303\274chtigten und

doch nicht ert\303\266tet; als die Traurige\037 aber allzeit fr\303\266hlich; als die Armen,
aber die doch viele reich machen; als die nichts innehaben, und doch alles

besi tzen\" .

Auch unmittelbar werden wir bei der Lekt\303\274re Skovorodas an die Worte
Paulus' erinnert, wenn Skovoroda ihn einfach paraphrasiert: \"es wird

ges\303\244etverfault und wird auferstehen duftig; es wird ges\303\244etda Harte und
wird auferstehen das Zarte; es wird ges\303\244etdas Bittere und wird auferste-
hen das S\303\274\303\237e;es wird ges\303\244etdas Elementare und wird auferstehen das

G\303\266ttliche; es wird das Sinnlose und Blinde ges\303\244etund wird das Allweise und

Scharfsichtige auferstehen\". Es ist bemerkenswert, da\303\237wir auch in den

\"Areopagitica\" eine \303\244hnlicheStelle finden, wo der Verfasser \303\274berdiejenigen

spricht, die die Vereinigung der Gegens\303\244tze lehren, und sagt \"im Sterblichen

m\303\274ssedie Unsterblichkeit sein; im Unvollk\037mmenen das Vollkommene; in
dem sich selbst Bewegenden die vom andehfit her bewegte Notwendigkeit;

die Kraft der Vollendung im Schwachen; Ewigkeit im Zeitlichen; Unver-

derblichkeit in dem von der Natur Bewegten; in zeitlicher Lust ewige
Dauer; und \303\274berhaupt in jedem das ihm Entgegengesetzte. . .\"

Nicht zuletzt durch die \"Areopagitica\" kommt_die Antithetik in die deut-

sche Mystik. Antithetische Formeln finden sich Q,i jedem der deutschen

Mystiker, und sp\303\244termehren sich diese Formeln, so da\303\237wir es bei Angelus
Silesius, ja auch schon bei Sebastian Franck oft mit beinahe mechanisch

get>r\303\244gten M\303\274nzen zu tun haben ... Ebenso wie das mystische Erlebnis

selbst wird auch die Welt im ganzen antithetisch charakterisiert. So bei

Mechtild - die Seele:)

In dem sch\303\266nenLicht ist sie blind in sich selber,
in der gr\303\266\303\237tenBlindheit sieht sie am klarsten,
in der gr\303\266\303\237tenKlarheit, die hat sie in Gott,
ist sie in sich beides, lebend und tOt.

Je l\303\244ngersie tot ist, je fr\303\266hlichersie lebt. . .

Je reicher sie wird, je \303\244rmersie ist. . .

Je mehr sie arbeitet, je sanfter sie ruht,
je mehr sie begreift, je stiller sie schweigt.)

Bei den \"Klassikern\" der deutschen Mystik, bei Eckhart, Tauler und Suso,

wie auch bei ihren geistigen Verwandten, sind die antithetischen Formeln in

F\303\274lleda, - auf solche antithetische Formeln hin werden die wichtigen und

zentralen Gedankeng\303\244nge zugespitzt. So bei Eckhart : \"Wer von der Welt

am wenigsten besitzt, der besitzt von ihr am meisten. Niemandem geh\303\266rt

die Welt so zu eigen, als wer die ganze Welt aufgegeben hat\". \"Der h\303\266chste)

31)))



Gipfel der Erh\303\266hung, der f\303\244lltgerade in den tiefsten Abgrund der Ernied-

rigung - - - Tiefe und H\303\266heist eins\". \"Dein Unwissen ist nicht ein

Mangel, sondern deine h\303\266chsteVollkommenheit, und dein Leiden ist dein

h\303\266chstesWirken\". Und bei Tauler sind: \"Gleich\" und \"Ungleich\" eins, man
solle \"Friede in Unfriede suchen, Freude in Traurigkeit, Trost in Bitterkeit

- - - in Mannigfaltigkeit Einfalt\", \"Frieden in Unfrieden und Freud in

Leid\". Je tiefer, desto h\303\266her;hoch und tief ist da eins; \"je tiefer desto h\303\266her

und je weniger desto mehr\". - Suso entwickelt einen Gedanken von dem

widerspruchsvollen Charakter des g\303\266ttlichen Seins, auf welchen wir noch
zu sprechen kommen werden. Die theoretische Entfaltung derselben Idee in
theoretischer Form finden wir bei Cusanus: bei ihm wird die \"coincidentia

oppositorum\" auch konkret angewendet sowohl auf das g\303\266ttlicheSein selbst

(GOtt \"incomprehensibiliter intelligibile\", \"innominabiliter nominabile\") als

auch auf die Welt (\"Deus creatus\", \"infinitas finita\.

Und in der Mystik der neuerenZeit entfaltet sich - wie schon gesagt - der

antithetische Stil zu voller Bl\303\274te.Nach S. Franck ist: \"Gottes Gesetz - leicht

und schwer\". \"Das Wort Gottes - Leben und Tod\". \"Nur der Wahnsinn
ist weise und die Unwissenheit wei\303\237alles\". \"Die viel beten, beten am

wenigsten\". \"Der Wille des Menschen ist - - frei und gefangen\". \"Die Welt

steht mit sich selbst im Widerspruch\". \"Zwei widerwertige predicat/

Schwartze vnnd weyss/ bestehen inn einem ding vnd subjecto/ das zwayer
natur ist/ als der mensch ist t\303\266dtlichvnd vnt\303\266dtlich\". Man kann in vielen

antithetischen Formeln Francks nicht ganz mit Unrecht nur Wortspielereien
sehen. - Und wenn V. Weigel eigentlich nur das Zusammenfallen der

Widerspr\303\274che in GOtt lehrt und eine Behauptung wie etwa die, da\303\237die

Welt in Gegensatzpaare zerf\303\244llt - (\"Das Liecht vnd die Finsterniss. Die
Lieb Gottes/ vnd der Hass der Welt. Das Leben vnd der T odt. Das

gl\303\244ubenvnd das nicht gl\303\244ub\037.Die Seligkeit vnd die V erdamniss\") - bei

ihm nur gelegentlich vorkommt, so finden sich dagegen in den Pseudo-
Weigelianischen Schriften Stellen wie etwa folgende: \"Auss der t\303\244glichen

Erfahrung in der Zeit erkennen wir da\303\237die contraria nothwendig seynd ad

perfectionem rerum\". \"Darumb kan aber keines ohn das ander seyn noch

bestehn/ das auch in dieser Zeit vnd Welt contraria bezeugen die Voll-

kommenheit der Dinge. Zeit ist alteritas vnd Ewigkeit ist unitas. Nun ist in

alteritate contrarietas, sonst m\303\266chtedie Welt vnd Zeit nicht Welt vnd Zeit

seyn/ dieweil aber alteritas nicht seyn kann/ si ne unitate sua, vnd man

muss Zeit vnd Ewigkeit zusammen nehmen/ so folget das in Ewigen vnd

Himlischen mit den zeitlichen leiblichen auch contradictoria seyn m\303\274ssen/

doch hie gescheidet per rationem, dort geeiniget per mentem. In der Zeit
vnd Welt finden vnd haben wir: Sommer Winter. Hitz K\303\244lte.D\303\274rreN\303\244sse.

Frewd Trawrigkeit. Lust Schmertzen. Tag Nadu. Reichthumb Armuth.
S\303\274\303\237esSawres. Leben Todt. Schw\303\244r Leicht. Nahe Ferne. Hoch Niedrig.

Wahrheit L\303\274genvnd dergleichen/ wenn lauter Hitz vnd Sommer wer ohn
K\303\244ltoder lauter Winter/ vnd K\303\244ltohne Sommer vnd Hitz so k\303\266ndtediese)

32)))



Welt nicht bestehen\". Und zum Schlu\303\237:\"In Summa diese zeitliche Welt wird

erhalten per contraria continetur et consistit in contrarijs - - -\" - Sehr

kompliziert ist die Lehre B\303\266hmes,jedenfalls lehrt er den Kampf aller Dinge:

\"Krieg\", \"Zank\", \"Streit\". \"Die Dinge - - -
streitig/ denn jeder will

seinen gefa\303\237ten Weg gehen\". Das ist nicht zuf\303\244llig, sondern notwendiger-
weise: \"Auch so mu\303\237ein Widerwille seyn: dann ein heller und stiller Wille

ist wie ein Nichts/ und gebieret nichts - - -\" - Bei Angelus Silesius

wiederum tritt eine Unmenge antithetischer Formeln auf, die beinahe den

Eindruck eines kunstvollen k\303\274nstlerischen Spiels hinterlassen: \"Das Sterben

macht Lcben\", \"Gott stirbt und lebt in uns\", \"Gott ist das Kleinste und
Gr\303\266\303\237te\",\"Gott ist Finsternis und Licht\", \"Das verm\303\266gende Unverm\303\266gen\",

\"Die Zeit ist Ewigkeit\", \"Das Lamm und auch ein L\303\266we\",\"EinQtiese und

auch ein Kind\", \"Die Demut steigt am h\303\266chsten\", \"Gewinn ist Verlust\"

usf., usf. -
Mit B\303\266hmeund Angelus Silesius sind wir allerdings innerhalb des Ba-

rockzeitalters, und im Barockschrifttum geh\303\266rtdie Antithetik zu den Grund-

gesetzen des literarischen Stils. Wir brauchen nicht viele Beispiele aus der
weltlichen und geistlid1en Dichtung des Barock anzuf\303\274hren. Ein J\303\274nger

B\303\266hmes, Abraham von Franckenberg, hat da\037 Grundgesetz der Welt so
formuliert:)

Das Gr\303\266\303\237este.w\303\244chsetaus dem kleinsten,
dass Meiste. wird au\303\237dem Wenigsten.
Da\303\237.H\303\266chsteKombt aus dem niedrigsten.

Da\303\237Leben aus dem Todt

Die Natur au\303\237GOIT.

Und wieder Zu GOtt. . .

Allgemein gesprochen:)

Nichts ist in der g\303\266ttlichenWeisheit entstanden,
Das nicht auch zugleich seinen Gegensatz gefunden.

Oder wie ein\" weltlicher\" Dichter (Hoffmannswaldau) singt:

Was ist die Welt? Ein Ball voll Unbestand,
da sich verkn\303\274pA:Tod, Leben, Bau und Brand,
da Frcud und Leid fast stets beisammen liegen,
und Ja und Nein einander recht bekriegen.

Oder wie ein Meister der antithetischen Paradoxie, der \"Fanatikus\" Quiri-
nus Kuhlmann, Dichter der \"Himmlischen Liebesk\303\274sse\" und des \"K\303\274hl-

psalters\", die er mit z. T. grotesken, z. T. wahrhaftig tiefen antitheti-

schen Formeln f\303\274llt,\"den Wechsel menschlicher Dinge\" sieht:)

Alles wechselt; alles liebet; alles scheinetwas zu hassen:

Wer nur diesem nach wird denken! wird die Menschen

Wei\303\237heitfassen.

Vor allem f\303\274hrtunmittelbar zur dichterischen und religi\303\266sen Problematik

dcr Antithetik Skovorodas die Paradoxie der christlichen Existenz, die von)

33)))



den Barockdichtern und -denkern wiedergegeben wird. Wenn schon Arnd
die achtzehn Gegensatzpaare aufz\303\244hlt, die die christliche Existenz kenn-

zeichnen: \"Ein jeder Christ ist zweifach\", so besingt Gottfried Arnold die

Antithetik der christlichen Existenz:)

Ein Christ - ein Wunder

Ich lebe noch in dieser Welt,

Und bin doch schon zum Himmel aufgehoben.

Ich trag ein Joch, das mir gef\303\244llt,
Ich bin ein Engel, und kann Gott doch loben.

Ich hei\303\237ein mangelhaA:es Kind,
Und bin doch wert, denselben zu empfangen,
An dem man nichts als Heilig's findt:

Ich hab ihn schon und mu\303\237ihn doch verlangen.
Sein Kreuz wird leicht und doch auch schwer,
Nachdem ich so gen au mit ihm vereinet:

Mein Herz ist voll und dennoch leer:
Voll Liebe, leer von dem, was ich beweinet. . .

Auch die schw\303\244bischen Zeitgenossen Skovorodas -
Oetinger, von dem eine

direkte Entwicklungslinie zu Schelling, Hegel und Baader f\303\274hrt,und Jo-
hann Michael Hahn kennen dieselben antithetisch-mystischen Motive, die

z. T. auf B\303\266hmezur\303\274ckgehen. So besonders Oetinger, der von der doppelten

Wurzel von allem Seienden, von der Doppelheit der Grundprinzipien, von
dem Kampf, der \"der Grund aller Dinge\" sei, vom\" Widerspiel der Dinge\"

spricht.
Und wenn ein moderner Dichter den mystischen Gottesbegriff dichterisch

gestalten will, so mu\303\237er zu den antithetischen Formeln der Mystik zu-
r\303\274ckkehren:)

Ich bin der
Eine.j\303\237d

bin Beide
ich bin der zeuger bin der schoss
ich bin der degen und die scheide

ich bin das opfer bin der stoss
ich bin die sicht und bin der seher
ich bin der bogen bin der bolz
ich bin der altar und der fIeher

ich bin das feuer und das holz
ich bin der reiche bin der bare
ich bin das zeichen bin der sinn
ich bin der schatten bin der wahre
ich bin ein end und ein beginn

Skovoroda geh\303\266rtzu diesem soeben von uns geschilderten geIstigen Kom-

plex, zu der \303\274berr\303\244umlichenund \303\274berzeitlichen Einheit der antithetischen
Denker . . . Hier k\303\266nnenwir uns nur auf einige wenige Zitate beschr\303\244nken,

denn unser ganzes Buch soll unter anderem auch einen Beweis dieser These

erbringen.
Die Aufgabe der Erkenntnis besteht f\303\274rSkovoroda nicht darin, das Seien-

de begrifflich zu erfassen, in Begriffen, die frei von inneren Widerspr\303\274chen,)

34)))



klar und \"durchsichtig\" w\303\244ren.Es ist nicht das Ziel der wahren Erkenntnis,
die einzelnen Momente des Seienden zu \"fixieren\" und als abstrakte, von der

jeweiligen Ganzheit des Seienden abgerissene Elemente festzustellen und zu

\"begreifen\". Die Aufgabe der Philosophie sieht er vielmehr darin, da\303\237sie

\"das wahre Sein\" als solches erfa\303\237t.Das wahre Sein lebt aber in Gegertl
s\303\244tzenund Widerspr\303\274chen und aus ihnen heraus. Das Sein m\303\274\303\237tenotwen-

dig seine Lcbendigkeit und F\303\274lleverlieren, w\303\244rees m\303\266glich, das Wider-

spruchsvolle in seinem Charakter aufzuheben. Aus dieser Grundthese folgt

zun\303\244chst, da\303\237Skovoroda keine Begriffsbestimmungen, sondern Beschrei-

bungen, schwankende und mehrdeutige Symbolisierungen des Gedankens

kennt. In der Wirklichkeit wird von ihm jeweils das gesucht und heraus-
gehoben, was polar-gegens\303\244tzlich, widerspruchsvoll, miteinan\037 unverein-

bar, unvers\303\266hnlich ist. Der \"antinomische\" Stil der Schriften Skovorodas ist

das Auffallendste an dem \303\244u\303\237erenGewande seiner Gedanken. Man mu\303\237

sich wundern, da\303\237von den unz\303\244hligen Skovoroda-Lesern und -\"Forschern\"
erst V. Petrov ganz vor kurzem als erster darauf hingewiesen hat!

\"In dieser ganzen Welt sind zwei Welten, die eine Welt bilden: die

sichtbare und die unsichtbare Welt, die lebendige und die tote, die ganze und
die zerst\303\266rbare. Die eine Weh ist Gewand, die andere -

K\303\266rper, diese -

Schatten, jene - Baum, diese - Materie, jenlSl- Hypostase, d. h. die Grund-
lage, die den materiellen Schmutz so enth\303\244lt, wie die Zeichnung die Farbe

tr\303\244gt.Also: die Welt in der Welt ist die Ewigkeit in der Verg\303\244nglichkeit,

Leben im Tode, Auferstehung im Schlafe, Licht in der Finsternis, in der

L\303\274ge
- Wahrheit, im Weinen - Freude, in der Verzweiflung -

Hoffnung\".

Schon hier sind zwei Reihen von Gegens\303\244tzen anlci.$utet
- die in der Natur

und die im menschlichen Leben. Diese bei den Reihen betrachtet Skovoroda

auch n\303\244her.\"In der Natur findest du keinen Tag ohne Finsternis und Licht,
kein Jahr ohne W\303\244rmeund K\303\244lte\".\"Mit der Nacht zugleich ist hier auch
der Morgen des Tages Gottes\". Die Gegens\303\244tze bilden alles in der Welt,
indem sie sich vereinigen, so \"bilden - - - die Nahrung

- Hunger und

Sattheit, Winter und Sommer - die Fr\303\274chte,Finsternis und Licht - den Tag,

Leben und Tod -
jedes Gesch\303\266pf\".

- Genauso - im menschlichen Leben -

\"du findest keinen Zustand, der nicht aus Bitterkeit und S\303\274\303\237egemischt

w\303\244re. . .\" \"Die S\303\274\303\237eist die Belohnung der Bitterkeit, und die Bitterkeit -
die Mutter der S\303\274\303\237e\".\"Das Weinen f\303\274hrtzum Lachen, und das Lachen

verbirgt in sich das Weinen\". Auch die Werte des menschlichen Lebens sind

paradox -
widerspruchsvoll: \"Die m\303\274rrische Weisheit, wie sehr sie auch nach

au\303\237enhin unsichtbar sein mag, ist von innen her erhaben und pr\303\244chtig\".

\"I n ein gemeines und finsteres Xu\303\237eres, wie in ein altes Gewand, ist die
Wahrheit eingeh\303\274llt, mit der verglichen ein jedes Kleinod nichtig ist. In
dieser Gemeinheit hat sich die g\303\266ttliche Leiter auf die Stra\303\237edes niederen

Volkes herabgesenkt, um alle diejenigen, die ihre Sprossen betreten, zur

H\303\266hedes g\303\266ttlichen Verst\303\244ndnisses emporzuf\303\274hren\" . \"Hebe die Decke auf,

und du wirst sehen und dich \303\274berzeugen, da\303\237dieser Wahnsinn der weiseste)

35)))



ist, und nur sich durch die Narrheit verdeckte\". \"Gl\303\274cklich ist, wem es

gelungen ist, im Rauhen das Zarte zu finden, im Bitteren - das S\303\274\303\237e,in der

Grausamkeit - Gnade, im Gifte - Nahrung, in der Wut - Geschmack, im

Tode - Leben, in der Schmach - die Herrlichkeit\", \"im Toten - das Le-

bendige, in der Finsternis - Licht, wie einen Diamanten im Schmutz, wie die
Frau aus dem Evangelium eine Goldm\303\274nze in Senfabf\303\244llen fand\", \"im

Harten - das Zarte, im Leeren - die Nahrung\". \"Siehst du das Bittere, aber

hier ist zugleich auch das S\303\274\303\237e.F\303\274hlstdu die Arbeit, f\303\274hlezugleich auch die
Ruhe. Bei deiner Nacht ist dort auch der Morgen des Tages Gottes\". Endlich
finden wir bei Skovoroda auch dcn allgemeinen Satz: \"So steht die Welt.

Ein Gegensatz hilft dem anderen\". Oder - wie Skovoroda es scherzhaft

schildert: \"Wo weniger Moosbeeren und Heidelbeeren sind, dort ist auch

weniger Skorbut, weniger .i\\rzte - weniger Kranke, weniger Gold - weni-

ger Bed\303\274rfnisse, weniger Industrien - weniger Verschwendung, weniger

Wissenschaften - weniger Narren, weniger Rechte - weniger Frevel, weni-

ger Waffen - weniger Kriege, weniger K\303\266che- weniger verdorbener
Geschmack, weniger Ehre - weniger Angst, weniger Lust - weniger Trauer,

weniger Ruhm -
weniger Schande, weniger Freunde -

weniger Feinde,

weniger Gesundheit -
weniger Leiden\".

Man k\303\266nnteins Endlose \303\244hnlicheZitate aus Skovorodas Werken anf\303\274h-

ren. Sein ganzes Gedankensystem ist ja auf solchen Gegens\303\244tzen aufge-

baut. - Wir beschr\303\244nken uns hier auf wenige Beispiele.

Wenn wir oben einige Parallelen aus der Geschichte der antiken Philoso-

phie und der deutschen Mystik angef\303\274hrt haben, so geschah dies nicht etwa

deshalb, weil wir eine Beeinflussung Skovorodas durch die Antike oder
durch die Mystik nachweisen wollten. Das w\303\244reganz belanglos. Wir m\303\266ch-

tcn nur andeuten, was die Vertiefung der Gedanken Skovorodas etwa be-

deuten k\303\266nnte. Skovorod. hat die christliche \303\274berlieferung zweifellos

gekannt, und es unterliegt auch keinem Zweifel, da\303\237ihm manche mystischen
Schriften des Mittelalters und der Neuzeit bekannt waren. Da\303\237er sich ihrer
Denk- und Schreibweise angeschlossen hat, kommt aber nicht nur in der

\303\244u\303\237erlichenEigenart sciner Sprache und noch weniger in einer \303\244u\303\237erlichen

Entlehnung der Gedanken zum Vorschein, - dieser Anschlu\303\237 an die mysti-
sche Literatur w\303\244reohne innere Voraussetzungen nicht m\303\266glich gewesen.

Diese inneren Voraussetzungen sind aber: einerseits die Verwandtschaft des

religi\303\266sen Erlebnisses, der religi\303\266sen Erfahrung Skovorodas mit denen der

deutschen und der kirchenv\303\244terlichen Mystik, und andererseits die innerlich

bedingte \"Anerkennung\" des mystischen literarischen Stils. Das mystische

Schrif1:tum ist ja vom Standpunkte der Mystiker selbst aus nur das .i\\u\303\237ere,

das Gewand - oder gar die Verkleidung der verborgenen Innerlichkeit,

das Unvollst\303\244ndige und Unvollkommene, das Unwesentliche und das auf

der \"Oberfl\303\244che\" Liegende, die \"Ann\303\244herung\" und der \"ungef\303\244hre\" Aus-

druck. Der blo\303\237eAusdruckscharakter der Sprache ist in keiner anderen Art
des religi\303\266sen und philosophischen Schrifttums auch nur ann\303\244hernd so stark)

36)))



ausgepr\303\244gt wie gerade in der mystischen. Eben deswegen scheidet die Er-

forschung der \303\244u\303\237erlichenEinfl\303\274sse beim Studium der mystischen Literatur

von vornherein aus. Die i\\hnlichkeit der Ausdrucksmittel ist bei den My-
stikern ein Symptom der geistigen Gemeinsamkeit, der Zugeh\303\266rigkeit \037

einer - \303\274berr\303\244umlichenund \303\274berzeitlichen - geistigen Einheit. Als eine

solche \"Symptomforschung\" sollen die in diesem und in den weiteren

Kapiteln angef\303\274hrten \"Parallelen\" angesehen werden.
Auf einer neuen Grundlage entsteht die Antithetik des deutschen Idealis-

mus. Wir k\303\266nnenuns damit begn\303\274gen zu vermerken, da\303\237sich auch bei den

gro\303\237enVertretern des deutschen Idealismus zahllose antithetische Formeln
finden lassen. Wie sehr erinnert in ihrem Stil die Antithetik

\037i
Baader an

die Antithesen der deutschen Mystiker oder der Areopagitica: \"Siehe da den

Text zu aller Metaphysik
- Inneres und i\\u\303\237eres, sichtbare Oberfl\303\244che und

unsichtbarer Kern, Erscheinung und Wesen eines Dinges (Wirkung und

Ursache)!
\"

Auf einen Punkt mu\303\237zum Schlu\303\237noch hingewiesen werden. Skovorodas
Antithetik entbehrt vielleicht einer theoretischen Begr\303\274ndung, wie sie der

Platonismus, der Verfasser der Areopagitica oder Jakob B\303\266hmesich bem\303\274h-

ten ihr zu geben. Deshalb haben wir
mantJJmal

den Eindruck, es gehe bei

Skovoroda nicht ganz mit rechten Dingen' zu. Die antithetischen Formeln,

wie geistreich sie auch sein m\303\266gen(geistreich zu sein, ist aber kein Wesens-
n1crkmal des philosophisch oder religi\303\266stiefen und wahren Gedankens!),
sind eben nur \"Formeln\", Kleinm\303\274nze des mystischen literarischen Stils.

Und nicht etwa deshalb, weil diese Formeln \037 zahlreich w\303\244ren! Denn

Angelus Silesius vermochte doch seinen vielleicht no1!1 zahlreicheren Aphoris-
men die gr\303\266\303\237tereligi\303\266se Wirkungskraft einzuatmen. Skovorodas Thesen
bleiben oft nebeneinander stehen, sie durchdringen einander nicht, gehen
vielmehr aneinander vorbei. Die Antithetik beschr\303\244nkt sich bei ihm oft auf

die blo\303\237eAnerkennung zweier verschiedener Seiten an ein und demselben

Daseienden. Statt Geheimnis des Widerspruchsvollen haben wir eine Banali-

t\303\244tvor uns (wic sie sich freilich nicht selten auch z. B. bei dem zitierten

Pseudo- Weigel finden l\303\244\303\237t).Ein Gegensatz ist r\303\244umlich und zeitlich

vonl andcren getrennt. Das hei\303\237tentweder liegt er r\303\244umlich au\303\237erdem

Bereiche des anderen oder aber er geht dem anderen voran oder folgt ihm

nach. In der Welt k\303\244mpfen die Gegens\303\244tze
- das soll hei\303\237en:sie greifen

einander von au\303\237enher an, sie ersetzen einander im Zeitverlaufe. Die

Dialektik aber in ihrer letzten Absicht will die Gegens\303\244tze aufdecken, die

eins sind, sie miteinander so verschmelzen, wie sie nur im ideellen Sein ver-

schmolzen sein k\303\266nnen.Skovorodas Dialektik aber artet manchmal in einen

Dualismus aus. Die \"Coincidentia oppositorum
CC

zerlegt und zersetzt, \"zer-

sprengt\" oder \"dirimiert\" sich - wie Hegel sagt -, ohne da\303\237diesem Aus-

einander der Elemente eine totale Einheit vorherging. Darum ist auch die
Lehre \037on der durch das Spiel der Gegens\303\244tze bedingten Bewegung des
Seienden als Lehre von der zeitlich-r:iumlichen Entwi?tlung zu verstehen.)

37)))



Zum mindesten liegt oft (nicht immer) die M\303\266glichkeit einer zeitlich-r\303\244um-

lichen Interpretation vor. Nur in einigen Punkten seiner Philosophie: in der

Gotteslehre und in der Ethik bleibt Skovorodas Gedanke im echten Sinne

\"dialektisch\" .)

4. Kreis der Kreise)

Dialektik kann sich nicht auf die Behauptung beschr\303\244nken, alles wahre Sein

vereinige in sich die gegens\303\244tzlichen Bestimmungen. Schon die Bezeichnun-

gen dieser Bestimmungen als \"gegens\303\244tzlich\" bedeuten, da\303\237sie irgendwie

\"Stellung zueinander nehmen\", sich zueinander auf irgendeine Weise ver-

halten - indem sie miteinander k\303\244mpfen oder sich miteinander vertragen,
\"vereinigen\", \"auss\303\266hnen\". Sowohl die Formen des Kampfes als auch die

Arten der Auss\303\266hnung k\303\266nnen sehr verschieden sein. Wohl am \303\266A:esten

wird das feindliche oder friedliche Verhalten der Gegens\303\244tze zueinander als

irgendwelche Form der Bewegung bestimmt. Die Beschreibung des gegen-

seitigen Verhaltens der Gegens\303\244tze zueinander als einer \"Bewegung\" finden

wir in der Geschichte der Dialektik \303\274berall. Besonders verbreitet scheint

aber die Vorstellung von der kreisenden Bewegung: denn die kreisende Be-

wegung bringt das Obere nach unten und das Untere nach oben, verbindet

Anfang und Ende, in jedem Augenblick die Richtung ver\303\244ndernd kann sie

am besten zum Sinnbild der ewigen Dynamik werden. . .
Wenn wir nach der antiken Tradition suchen wollen, so finden wir schon

bei den Orphikern die kreisende Bewegung als Sinnbild alles W el tgeschehens,
die Vorstellung vom fortw\303\244hrenden Kreisen aller Kreaturen in einem

\"Kreise des Werdens\" oder \"Kreise des Werdens und des Vergehens\"

(X\"XAO\037 til\037 YEVE<JEOO\037,'X.\"XAO\037\"twv YEVE<JEOOV xai cpiH<JEOOV). Kreise der Ge-

burten, Kreis der Seele, die goldene Kette, Rad (teOx6\037) sind die Sinnbilder
dieses Weltgesetzes

- denkt Heraklit nicht an dasselbe Gesetz, wenn er da-

von spricht, da\303\237\"im Kreise Anfang und Ende gemeinsam sind\"? Das Wel t-

geschehen ist f\303\274rihn ewige Ver\303\244nderung, ein \303\274bergehen, ein Umschlagen

(!-lEtaJtbttElV) ins Andere und R\303\274ckkehr zum Anfangsstadium. \"Der Tod
der Seele ist - zu Wasser werden, der Tod des Wassers ist - zur Erde zu

werden, aber aus der Erde wird Wasser, aus dem Wasser - die Seele.\"

Denn \"der Weg hinauf\" und \"der Weg hinunter\" sind ein und dasselbe. -

Und der Pythagor\303\244er Alkmeon will das Problem des Kreislaufes zum

Hauptproblem des Menschen machen - \"die Menschen gehen darum zu

Grunde, weil sie das Ende mit dem Anfang zu verbinden nicht imstande

sind\". - Seit Plato gesellen sich neue Probleme hinzu. Das Wesen des Seelen-

lebens sieht Plato, von dem dynamischen Charakter des Seelischen ausge-

hend, in der kreisenden Bewegung. So bewegt sich die individuelle Seele -

\"sie kreist\", aber kreisend bewegt sich auch die Weltseele; in der Kosmologie
Platos verbindet sich die Vorstellung von der Kreisbewegung der Seele mit)

38)))

Sinnbild schon damals allgemein verbreitet:

f\303\274rClemens von Alexandrien ist die Welt \"Kreis aller Kr\303\244fte, in dem

Christus A und 0\" sei; und der Grundgedanke des Origenes von der)

39)))



der nat\303\274rlichen Vorstellung der Kreisbewegung aller Gestirne. Der Kreis
ist aber auch Symbol Gottes; denn in ihm sind Anfang und Ende dasselbe.
- Die Vorstellung Platos lebt selbstverst\303\244ndlich in der Psychologie und
Naturphilosophie der Platoniker auf. Bei Philo bildet die kreisende Bewe-

gung die Grundlage aller Prozesse in der Welt: im Kreise bewegen sich'
die \"Quintessenz\", der Himmel und die individuelle Seele: \"Indem Gott
die Arten unsterblich machte und sie 'eier Ewigkeit teilhaftig werden lie\303\237,

wollte er, da\303\237die Natur sich in einem Kreislaufe bewege\". - Bei Plotin

bildet die kreisende Bewegung der verschiedenen Seinssph\303\244ren einen \"g\303\266tt-

lichen Reigen\" um das Zentrum, um das \"Eine- herum: \"Wir blicken nicht

immer auf das Zentrum, aber wenn wir auf dasselbe blicken, dann winkt

uns das Ziel und die Ruhe und wir dissonieren nicht mehr mit fPtm, indem

wir in Wahrheit einen gottbegeisterten Reigen um es herum auff\303\274hren. In

diesem Reigen schaut der Geist die Quelle des Lebens, die Quelle des In-

tellekts, das Prinzip des Seienden, den Grund des Guten, die Wurzel der

Seele\".
Bei Proklus endlich wird die platonische Antithetik zu einer universellen

Methode. Jeder Gedanke, ja jedes Sein \303\274berhaupt
- \"bleibt bei sich\"

\303\234lOV\037,\303\2741taQ\037t\037),\"geht aus sich selbst heraus\"
\037Q6o\303\266o\037),\"kehrt zu sich selbst

zur\303\274ck\"(E1tuJ'tQo<pil). \"Alles, was durch etvJiS geboren ist, bleibt bei ihm

und zugleich geht es von ihm aus\". \"Alles, was von etwas ausgegangen ist,
kehrt zur\303\274ck,hat die Energie des Kreises. Es kehrt zu dem zur\303\274ck.,wovon

es ausgegangen ist, auf solche Weise den Anfang mit dem Ende verbindend\".

\"Die Enden aller g\303\266ttlichen Emanationen
gIeichen\037hren eigenen Anf\303\244ngen,

indem sie die R\303\274ckkehr zum Anfang des anfang\037nd endlosen Kreises

vollziehen\" .
Der \"Geschichtsphilosophie\" des Christentums liegt ein Kreisschema zu-

grunde oder mindestens lassen sich die christlichen Vorstellungen der Welt-

geschichte zu einem Kreisschema ordnen: die Menschheit geht - vom S\303\274n-

denfall angefangen - durch S\303\274nde,Gesetz, Verdammnis, Tod hindurch
einen Weg nach unten; durch Christus vollzieht sich eine Umkehr dieser Be-

wegung - der 1vlensch kehrt zu Gott zur\303\274ck.- Was aber die h\303\244retische

Gnosis betrifft, so ist die Vorstellung von der kreisenden Bewegung in ihr

ganz offen ausgesprochen. Interessant ist dabei, da\303\237oft die Schlange zum

Symbol dieser Kreisbewegung wird (\"Ophiten\.
Die mannigfachen Vorstellungen von der kreisenden Bewegung auch bei

den Kirchenv\303\244tern gehen auf den Platonismus zur\303\274ck.Die Vorstellungen
des Platonismus kreuzen sich aber mit der christlichen Vorstellung von Gott

als Anfang und Ende aller Dinge (etwa Hebr. 3,7). Wenn Gregor von Nyssa

sp\303\244tergewisse Bedenken gegen den Gebrauch des Sinnbildes des Kreises

\303\244u\303\237erte,da man dabei eine \"unbegrenzte Substanz mit einer umschriebenen

Figur vergleiche\", so war dieses Sinnbild schon damals allgemein verbreitet:

f\303\274rClemens von Alexandrien ist die Welt \"Kreis aller Kr\303\244fte, in dem

Christus A und 0\" sei; und der Grundgedanke des Origenes von der)

39)))



\"Wiederbringung aller Dinge\" (WtOX(ft{l(J\"(aO'l\037 c!1[(iv,t(ov) legt doch den1

Weltgeschehen ein Kreisgeschehen zugrunde. - Zu einer weitercn Verbrei-

tung verhalfen diesem Sinnbild die auf Proklus fu\303\237enden \"Areopagitica\".

\"Jede gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt von oben, indem

es vom Vater des Lichtes herabsteigt. Aber jedes Hervortreten der vom
Vater erregten Lichtstrahlung, welche g\303\274tigverliehen zu uns dringt, f\303\274hrt

auch hinwieder als eine in Eins gestaltete Kraft aufw\303\244rts und vereinfad1t

uns und wendet uns wieder zur Einheit des Vaters, der vereinigt, und zu
seiner vergottenden Einfachheit zur\303\274ck.Denn aus ihm und zu ihm hin ist

alles, wie das heilige Wort sagt\". Und wie das Sein der Welt eine kreis-

f\303\266rmigeBewegung ist, so ist es auch das Leben und Erkenncn des Menschen,
in seiner h\303\266chstenVollendung

- in seiner Einheit mit Gott. Das Aufsteigen
der Seelc ist ihr \"Schraubengang\", eine spiralf\303\266rmige Bewegung, dagegen
ist die Stufe der erreichten Vercinigung mit Gott die kreisf\303\266rmige Bewc-

gung. \"Dabei zeigt die g\303\266ttlicheLiebe auch besonders deutlich ihre Endlosig-

kcit, wie ein ewiger Krei\037, um das Gute, aus dem Gutcn, im Guten und zum

Guten in um irrendem Umschwunge sich herumbewegend und in demselben

immer und in dcrselben Art vorgehend, bleibend, r\303\274ckkehrend . . .\" Daraus

leitet sich auch die Vorstellung von den englischen \"Reigen\", die Auslassun-

gen \303\274berdie Symbolisierung der Engel durch \"R\303\244der\"usf. her. Wenn Gott
der Anfang und das Ende ist, so ist er zugleich auch dcr Mittelpunkt des

Kreises, den alle Kreaturen bilden: \"Die ganze (Gottheit) wird von jedem

der Teilnehmenden empfangen, und doch von keinem an keinem Teile; so

wie der Punkt in der Mitte des Kreises, von allen im Kreise befindlichen
Radien\". Der Kreis mit seinen im Zentrum zusammenlaufenden Radien ist

ein Bild daf\303\274r,wie alles im g\303\266ttlichen Wesen vorausbesteht und geeint ist.

Von Pseudo-Dionysius \303\274bernimmt die Mystik des Mittelalters und der

Neuzeit das Sinnbild der Kt@isbewegung. Die ganze Natur geht von Gott
aus und kehrt zu ihm wieder zur\303\274ckin \"De divisione naturae\" von Johan-
nes Scotus Eriugena. Das \"Rad\" ist ein beliebtes Sinnbild bei Hildegard von

Bingen. Das Sinnbild treffen wir auch bei Bernhard, Bonaventura und bei

Thomas von Aquin. Bei Eckhart hat \"die liebende Seele\" \"einen Kreis
umzulaufen\". Die kreisende Bewegung der Seele finden wir auch bei Suso.

Suso hat auch eine schematische Darstellung der ganzen Kreisbewegung der

W elt von Gott aus und wieder zu Gott zur\303\274ckhinterlassen. Bei ihm ist der

Kreis auch ein Gleichnis Gottes: ein Vergleich, der bei Alanus ab Insulis und
noch fr\303\274herim \"Liber XXIV philosophorum\" zu finden ist: \"Deus est

sphaera intelligibilis, cuius centrum ubique, circumferentia nusquam\". Das
ist ein Satz, den Skovoroda zitiert und mit den Worten einf\303\274hrt: \"Erinnert

euch des Spruches der alten Philosophen . . .\" F\303\274rSuso ist Gott Anfang und

Ende aller Dinge: \"Er ist allzumal in allen Dingen und allzumal au\303\237er

allen Dingen - - - Gott ist wie ein kreisf\303\266rmiges Rad, dessen Mittelpunkt
allenthalben ist und sein Umkreis nirgends\". Cusanus spricht von Gott als

\"uncndlichem I<.reis\", \"unendlicher Kugel\". - Das Bild des Kreises ging auch)

40)))



durch die Philosophie der Renaissance hindurch: etwa Pico und Bruno
haben es. In der Mystik der neueren Zeit taucht es selbstverst\303\244ndlich von

ncuem wieder auf. Bei V. Weigel: \"et sicut in centro omnes lineae simul et
simul sunt unum, item in aeternitate omnia tempora unum tempus. . .\" Uni
vor allem bei Jakob B\303\266hme. Besonders unterstreicht B\303\266hme, da\303\237das

\"Drehen\", die kreisende Bewegung keinesfalls nur ein Symbol der h\303\266chsten

T\303\244tigkeit des Geistes, sondern zugleidi auch ein Symbol f\303\274rdie Unruhe und

Qual der von Gott getrennten Welt ist - \"Weil er aber nicht Ruhe findet/

und von unten immer mehr also gebohren wird/ so wird er wie ein drehend

Radt/ welches sich \303\244ngstlich und erschrecklich drehet . . .\" \"Weil aber allda
keine Ruhe ist/ und das drehende Radt also geschwinde ge1ft/

wie ein
schneller Gedancke/ denn der Stachel treibts so geschwinde ...\" \"Als er

dann nicht fliehen kan/ auch nicht \303\274bersich steigen/ so wird er drehend als
ein Radt . . .\" B\303\266hmespricht von einem \"Rad der Natur\". Aber zugleich

wird auch Gott durch das Rad symbolisiert: \"Also ist das Wesen der Gott-
heit an allen Enden und Orten in der Tiefe des Ungrundes/ gleich als ein
Radt oder Auge/ da der Anfang immer das Ende hat/ . . .\" Kein Wunder, da\303\237

dieses bei B\303\266hmeso zentrale Bild in mannigfacher Art bei seiner Nachfolge
erscheint. So sieht Comenius die Welt im g8zen und Gott als ein System
sich bewegender Kreise und R\303\244der.Im \"Centrum Securitatis\" entwickelt

er den ausf\303\274hrlichen Vergleich der Welt mit einem Kreis, nachdem er den
Kreis in Zentrum, Peripherie und Radien zerlegt hat. Comenius erinnert

sich auch der Worte eines \"Philosophen\": \"Deus est circulus, cujus centrum

est ubique, et circumferentia nusquam\". Auch die t\303\244derdes Ezechiel werden

bei ihm besprochen. Der Kreis, ohne Anfang und dbne Ende, erscheint in

verschiedenen Variationen auch bei Abraham von Franckenberg. Auch

Angelus Silesius spricht in diesem Bilde: die Seele des Menschen ist ihm

\"ein Rad, das aus sich selbsten l\303\244uA:und keine Ruhe hat\". \"Der Liebe Mit-

telpunkt ist Gott und auch ihr Kreis\". \"Gott ist mein Mittelpunkt, wenn ich

ihn in mir schlie\303\237e:mein Umkreis dann, wenn ich aus Lieb in ihn zerflie\303\237e\".

Er besingt die Ewigkeit:
Die Ewigkeit ist wie ein Kreis,
der in sich selber gehet;
wie eine Schlange, die mit Flei\303\237

auf sich gewunden stehet;
ist wie ein Rad, das fon und fort
um seine Weil sich schwinget,
und doch nicht einen Ruck zum Pon
so lang sie w\303\244hret,bringet. . .

Oetinger leitet die kreisende Bewegung aus seinem universellen Prinzip des

\"Kampfes aller Dinge\" ab und st\303\274tztsich auf die entsprechenden Sinnbilder

der Heiligen SchriA:. - Der j\303\274ngereZeitgenosse Skovorodas, J. M. Hahn,
folgt in der ausgiebigen Verwertung des Sinnbildes des Kreises B\303\266hme.

Auch bei Skovoroda bleiben die Gegens\303\244tze nicht unbeweglich nebenein-
ander bestehen: sie bewegen sich in bezug aufeinander.

\037ber
nicht eine ge-)

41)))



radlinige Bewegung nach vorw\303\244rts oder eine spiralf\303\266rmige, die zugleich

Bewegung im Kreise und nach vorw\303\244rts ist, schwebt Skovoroda dabei vor.

F\303\274rihn ist die Bewegung der Gegens\303\244tze, die - wie wir gesehen haben -

alles f\303\274llen,vielmehr eine Bewegung \"im Kreise\". Die Form der \"dialek-

tischen Bewegung\" sieht Skovoroda in einem auf seinen Anfang zur\303\274ck-

greifenden, zu sich selbst zur\303\274ckkehrenden Kreise.

Indem sich die Gegens\303\244tze aufeinander beziehen, konstruieren sie eine

\"Triade\", die durch die Gegens\303\244tze selber und durch ihr Zueinander-
sich- Verhalten gebildet wird. Die Gegens\303\244tze verschwinden nicht in der Be-

wegung; denn damit w\303\274rdeauch die Bewegung selbst aufgehoben werden.

Indem sie aber bestehen bleiben, stehen sie beide als zwei Grundprinzipien
der Welt neben einem dritten, welches die Vereinigung beider ist.

Wir haben schon oben darauf hingewiesen, da\303\237Skovoroda die innere
Antithctik des wahren Seins oA: r\303\244umlich-zeitlich interpretiert. Die bei den
Antithesen seien r\303\244umlich-zeitlich auseinanderliegende Prinzipien, Kr\303\244A:e,

M\303\244chte. . . Eine r\303\244umlich-zeitliche Interpretation gibt er zuweilen auch dem

Prinzip der Vereinigung der Gegens\303\244tze, das hei\303\237t:dem Prinzip der Bewe-

gung. \"Der Kreis\" ist ein r\303\244umlicher oder - und vor allem - ein \"zeitlicher\"

Kreis: R\303\274ckkehr im zeitlichen Verlaufe des Weltgeschehens zu \"Demselben\",
\"Gleichen\", \"Urspr\303\274nglichen\" usf. Die kreisende Bewegung ist damit ein

Weltgesetz der R\303\274ckkehr, der Wiederkehr! Die Bewegung kehrt immer zu

einem der Grundprinzipien der Welt, zum \"Anfang\", zur\303\274ck.Damit wird

der Ausgangspunkt der dualistischen Weltanschauung Skovorodas stark
unterstrichen: eines der Grundprinzipien erh\303\244lteine gewisse Vorzugsstel-
lung, einen Vorrang, ein Vorrecht vor den anderen. Durch mannigfaltige
Wertpr\303\244dikate wird dieser Unterschied gekennzeichnet: Der Dualismus der

Wel tanschauung wird zu einem Wertdualismus, zu einer religi\303\266sgef\303\244rbten

Lehre vom Kampf zwischen \"flem \"guten\" und \"b\303\266sen\"Prinzip, vom

\"Streit\" des \"Lichtes\" und der \"Finsternis\" usf.

Dieser innere Kampf zerrei\303\237t nicht nur die Welt im ganzen, sondern er
ist zugleich auch das Gesetz des Lebens jedes Einzelteiles der Welt.

Es liegt in der ganzen Art von Skovorodas Denken, da\303\237das Prinzip der

Bewegung, der Vereinigung der Gegens\303\244tze in mannigfaltigen Symbolen,
Sinnbildern veranschaulicht wird. Aber nicht nur in der Art von Skovoro-

das Denken ist das begr\303\274ndet. Die Vielfalt der Symbole, die er f\303\274rdas

Prinzip der kreisenden Bewegung findet, ist auch auf die Vielfalt dieses

\"Kreisens\" selbst zur\303\274ckzuf\303\274hren.Skovoroda f\303\274hltvielleicht, da\303\237die rein

dynamische Charakteristik der \"kreisenden Bewegung\" sein Weltbild zu
relativieren droht. Er will deshalb diesem Grundprinzip seiner Philosophie
eine Form geben, die sowohl eine dynamische als auch eine statische Inter-

pretation zul\303\244\303\237t.Das oberste Prinzip, das Prinzip der \303\274berwindung der

Gegens\303\244tze, wird dadurch in seinem Wesen selbst wieder \"antithetisch\".

Wenn diese Konsequenz, mit welcher die antithetische Weltanschauung bei

Skovoroda durchgehalten wird, auch zuweilen naiv und primitiv wirkt, so)

42)))



bleibt diese Weltanschauung doch in ihrer Einheitlichkeit gro\303\237artig, wie das

Primitive es oft ist.

Zwei antithetische Prinzipien vereinigen sich in einem dritten und zu
cinem dritten. \"Damit aus den zweien ein Wesen bildenden Wesen kein Ge-

misch entstehe und daraus der G\303\266tzenglaube, hat der Sch\303\266pfer zwischen

dem Licht seiner Herrlichkeit und der Finsternis unseres Leibes geschieden,

zwischen der Wahrheit und dem erscheinenden stofflichen Schatten ...

Damit aber kein Streit entstehe, der die Dyas der zu einer Einheit zusam-
mengef\303\274gten Wesen zerrei\303\237t, hat er aus der Finsternis und aus dem Licht, aus

dem Morgen und dem Abend einen Tag gemacht. . . Diesen Tag hat Gott
aus den entgegengesetzten Naturen geschaffen: aus der b\303\266senund

\037er
guten,

aus der verg\303\244nglichen und unverg\303\244nglichen, aus dem Hunger und1der Satt-

heit, aus dem Weinen und der Freude in einer unverschmelzlichen Vereini-

gung. Zwischen den gemeinen und den himmlischen Gew\303\244ssern ist verbin-

dend und trennend zugleich der ewige Himmel befestigt\".

F\303\274rdiese Lehre von der Vereinigung der Gegens\303\244tze verwendet Skovo-

roda mannigfache Ausdrucksformen.

Ein schon oben angef\303\274hrtes Zitat hat eben diesen Sinn: \"Es wird ges\303\244et,

verfault und wird auferstehen duftig; es
wiri\037es\303\244et

das Harte und wird
auferstehen das Zarte; es wird ges\303\244etdas Bittere, und wird auferstehen das

S\303\274\303\237e;es wird ges\303\244etdas Elementare, und wird auferstehen das G\303\266ttliche;

es wird das Sinnlose und Blinde ges\303\244etund wird das Allweise und Scharf-

sichtige auferstehen\". Durch die \"Auferstehung\" werden die Gegens\303\244tze im

Auferstandenen zu einer Einheit verbunden - im
,j>ritten\". Und das Bild

des \"Morgens\" und \"Abends\" schlie\303\237tauch schon in dfn Gegensatzgliedern
die Bewegung in sich - \"Der Morgen und der Abend. . . f\303\274hrenirgendwo-

hin\" . \"Der Anfang\"
- \"endet, indem er anf\303\244ngt und f\303\244ngtan, indem er

cndet\037 verdirbt, indem er gebiert, gebiert, indem er verdirbt, durm die

Gegens\303\244tze das Gegens\303\244tzliche heilend und durch das Feindliche allweise

das Feindliche unterst\303\274tzend\".

Die Vereinigung der entgegengesetzten Prinzipien zu einer Einheit ist

auch eine \"R\303\274ckkehr\". Alles in der Welt kehrt zu sich selbst zur\303\274ck: \"Der

erste und der letzte Punkt ist dasselbe, und wo (die Bewegung) angefangen
hat, dort endet (sie) auch\". Die menschliche Seele kehrt zu Gott zur\303\274ck,

\"nach Hause\". So auch die Materie - die wieder \"zum bildlosen Schmutz\"

v:ird. Ja, auch die ganze Kreatur: \"wenn das ganze Gemisch der Gesch\303\266pfe

aus der g\303\266ttlichen Quelle flie\303\237t,so wird es auch zu demjenigen zur\303\274ck-

kehren, der Anfang und Ende ist und uns . . . vom Tode zum Leben, von
der Erde zum Himmel f\303\274hrensoll\". \"Alles kehrt zur\303\274ckzu seinem anfang-
losen Ende wie in einem Ring - und zum anfanglosen Anfang\". Die

Eschatologie Skovorodas ist auf diesen Vorstellungen aufgebaut.

Die Symbole, in welchen Skovoroda diesen Gedanken ausdr\303\274ckt, sind

folgende:
1. Das erstc Bild ist ein Dreieck oder ein Winkel. - \"Eins ist drei, ich)

43)))



sehe drei und doch sind (diese) drei eins\". \"Eins und zwei und drei sind

dasselbe\". \"Dreiheit in der Einheit und Einheit in der Dreiheit sind aber

unm\303\266glich, wenn das nicht die Einheit ist\".

2. Das zweite Symbol der Vereinigung der Gegens\303\244tze ist der Kreis.

\"Wohlgerundet ist die Wahrheit, wie ein ewiger Bogen\". \"Der Kreis ist die

urspr\303\274ngliche Figur, der Vater der Quadrate, der Vierecke und unz\303\244hliger

anderer. . .\" Im Kreise sind \"Anfang und Ende eins\". \"Im Ring - - - -
ist das Erste und das Letzte ein und dasselbe, und wo es anf\303\244ngt, da endet

es auch\". Darum ist \"das Rad - ein Sinnbild, welches in sich das unendliche

Rad der Ewigkeit Gottes schlie\303\237tund ist wie die Erde, die sich an dieses

anschmiegt\". Im Kreise\" verschlie\303\237t sich das Himmlische im Irdischen, das

Unverg\303\244ngliche im Verg\303\244nglichen\".

3. Als Symbole des Kreises (Symbole des Symbols!) treten alle m\303\266glichen

runden Gegenst\303\244nde auf. \"Was ist ein Ring? Zirkel, Rad, Ewigkeit\". Es

kommen vor \"die Ketten\", \"die Kugel, die aus mehreren Kreisen - wie aus

R\303\244dern- besteht\". \"Eine Sch\303\274sselist ein gr\303\266\303\237ererTeil der Kugel als ein

Teller und ein Teller ein gr\303\266\303\237ererals ein Reifen\". - Die Kugel treffen wir

in diesem Sinne schon bei Proklus und Cusanus. - \"Brot\", \"M\303\274nze\",

\"Weintrauben und Gartenfr\303\274chte\", \"Krone\", \"Halsschmuck\", \".i\\pfel\",

\"Sonne\", das alles sind Symbole des Kreises. \"Ist da ein M\303\274hlstein nicht

auch ein Ring?\" Wie \303\274bersich selbst spottend, mit echt ukrainischem Humor,
z\303\244hltSkovoroda allerlei Gegenst\303\244nde auf: \"Da hat auch der Dritte\" - von

den Gespr\303\244chspersonen
- \"angefangen, dieselben Krummh\303\266lzer und Reifen

zu biegen. Mir scheint, da\303\237ihr bald auf Rechnung eurer R\303\244derauch die

Siebe, die Sch\303\274ssel, die Brote, das unges\303\244uerte Brot, Pfannkuchen samt

Tellern, Eiern, L\303\266ffelnund N\303\274ssenund sonstigem Zeug stellen werdet - --
Tut noch die Erbsen und Bohnen und die Regentropfen dazu. In der Bibel,

glaube ich, findet man das all\037. Verge\303\237t auch die Fr\303\274chteaus den G\303\244rten

Salomons und J onas, K\303\274rbisund Wassermelonen, nicht!\"
4. Ein weiteres und \303\244u\303\237erstwichtiges Symbol des Kreises ist f\303\274rSkovo-

roda die Schlange. \"Wenn sie h\303\244ngt,zu einem Ring gewunden, so ist sie ein

Symbol der Ewigkeit\". Die Schlange, die in ihrem Rachen den Schwanz

h\303\244lt,gibt zu erkennen, da\303\237der endlose Anfang, das anfanglose Ende, endet,

indem er anf\303\244ngt, und anf\303\244ngt, indem es endet\". Denn die Schlange \"ist

schlau und windet sich zu einem Ringe, so da\303\237man nicht sehen kann, wohin

sie will, wenn man ihr Haupt nicht entdeckt. So auch die Ewigkeit, sie ist

\303\274berallund nirgends, weil sie unsichtbar ist, ihre Hypostase verbergend\".

5. Ein weiteres Symbol des Kreises ist endlich auch der Samen, der Kern.
Dieses Symbol f\303\274hrtuns zu den metaphysischen Problemen hin (siehe un-

ten). \"Die ganze Welt versd1lie\303\237t sich wie ein sch\303\266nerbl\303\274hender Baum in

seinen1 Kern und erscheint daraus\". \"Wenn ein Korn auf dem Felde ver-

fault, kommt neues Gr\303\274naus ihm heraus, und das Verfaulen des Alten ist

zugleich auch die Geburt des Neuen, damit dort, wo der Verfall ist, auch
die Erneuerung w\303\244re\".)

44)))



In neuerer Zeit hat diese Kreissymbolik ihre Wiedergeburt im deutschen

Idealismus gefeiert. Nicht nur bei Baader, der von dem \"Ganzen der Natur-

erscheinungen in ihren stets ... sich kreisend wiederholenden Reihen\"

spricht, sondern auch bei Schelling: \"Jenes urspr\303\274ngliche, notwendige und

bleibende Leben steigt also wohl vom Untersten zum H\303\266chsten auf, aber

angekommen in diesem geht es unmittelbar auf den Anfang zur\303\274ck,um von

diesem wieder aufzusteigen\". Es sei \037ein ewig in sich selbst kreisendes

Leben . . ., eine An von Zirkel -, ein unabl\303\244ssiges Rad, eine nie stillstehende

rotatorische Bewegung - - Auch der Begriff des Anfangs, wie der des

Endes, hebt sich in diesem Umlauf wieder auf\". Und ebenso bei Hegel, f\303\274r

welchen das individuelle Leben, Substanz, Wahrheit, Wissenschaft alles

\"Kreise\" sind, da jedes sein Ende, sein Ziel und seine Vora1.&\\etzungen,

seinen Anfang in sich enth\303\244lt. \"Der Begriff des Gesetzes ist R\303\274ckkehr in sich

selbst, sich zum Gegenstand machen; also ist das Fortschreiten kein Unbe-
stimmtes ins Unendliche, sondern es ist ein Zweck da, n\303\244mlichdie R\303\274ckkehr

in sich selber. Also ist auch ein gewisser Kreislauf da, der Geist sucht sich

selbst\". Die kreisende Bewegung ist auch f\303\274rdie Romantiker das Wesen des

Weltgeschehens: \"Dem Weisen verstummt das dumpfe verworrene Get\303\266se

der Zeitlichkeit, er vernimmt den Gang der ewigen Naturgesetze, die Klei-

dung f\303\244lltvon der Endlichkeit ab und er siellImit anbetendem Schauer die

unendlichen Kr\303\244ftedurcheinander weben und die R\303\244derin ewigem Schwung
sich drehen\". (Tieck )

Und auch in der modernen dichterischen Umformung der mystischen
Symbolik bei R. M. Rilke finden wir wieder dasselbe Bild:

Ich lebe mein Leben in wachsenden Ringen,
die sich \303\274berdie Dinge ziehn -)

Ich kreise um Gott, um den uralten Turm,
und ich kreise jahrtausend lang - -

Du bist ein Rad, an dem ich stehe:

von deinen vjelen dunklen Achsen
wird immer wieder eine schwer
und dreht sich n\303\244herzu mir her,
und meine willigen Werke wachsen
von Wiederkehr zu Wiederkehr --)

5. Alles Verg\303\244ngliche ist nur ein Gleichnis)

Mit seiner \"Dialektik\" verbindet Skovoroda noch einen anderen Zug, der
zun\303\244chst nur \303\244u\303\237erlichzu sein scheint, der aber in Wirklichkeit genauso

wesentlich f\303\274rseine Weltanschauung ist, wie sein Bestreben, das wahre Sein

durch gegens\303\244tzliche Bestin1mungen zu kennzeichnen. Kein Zufall ist es,

da\303\237wir denselben Zug im antiken Platonismus, bei den Kirchenv\303\244tern und

in der Mystik des Mittelalters und des Barock, also bei Vertretern der drei)

45)))



Geistesrichtungen, denen Skovoroda sonst verwandt ist, finden. Wir meinen

die \"Symbolik\" Skovorodas.

Das Eigenartige im Stil seiner Werke besteht im st\303\244ndigen Zur\303\274ckgreifen

auf das Konkrete - auf das Konkrete in Leben, Kunst, religi\303\266ser Tradition

- um das Allgemeine dadurch zu v\303\266lligerKlarheit zu bringen. F\303\274runs ist

es freilich oA: keine Klarheit, sondern eher ein Hindernis f\303\274rdas Verst\303\244ndnis,

denn die Symbole erschlie\303\237en den jeweils versinnbildlichten Inhalt nie voll-

kommen eindeutig. Da\303\237ein Symbol einer Auslegung, einer Interpretation

des durch es Symbolisierten immer bedarf, das ist aber Skovorodas Mei-

nung nach gerade ein Vorzug der symbolischen Erkenntnis. Man dringt
tiefer ein, wenn man das Gegebene nicht blo\303\237passiv aufnimmt, sondern aus
sich selbst heraus erg\303\244nztund beleuchtet . .. (Auf die \"Erkenntnistheorie\"

Skovorodas werden wir noch ausf\303\274hrlicher zu sprechen kommen.)
Der philosophische Stil Skovorodas beruht auf einer eigent\303\274mlichen R\303\274ck-

entwicklung der begrifflichen Form des Philosophierens zu einer lebendigen

symbolischen Form, auf einer R\303\274ckkehr von der begrifflichen zu der an-

schaulichen Bedeutung der Worte. Skovoroda verwertet den Wortschatz

der Philosophie f\303\274rseine Zwecke - dabei werden die Begriffe zu Symbolen.

Wie bei den\" Vorsokratikern\" unter den bildlichen Ausdr\303\274cken (\"Wasser\",

\"Feuer\", \"lhtEL()OV\" , \" L\\LXY)
\"

, usf.) die Begriffe wie im Keime schlummerten,

so sind auch bei Skovoroda die Begriffe unter der F\303\274lleder Gleichnisse und

Symbole verborgen, wie wir schon bei der Analyse seiner Dialektik gesehen

haben. Wie bei den Vorsokratikern hat auch bei Skovoroda jedes Symbol
nicht eine bestimmte, \"fixierte\", feste Bedeutung in einem scharf umgrenzten

Bereich, sondern enth\303\244lt eine Mannigfaltigkeit von Bedeutungen in sich,

deren Geltungsbereiche teils aneinander grenzen, teils weit auseinander

liegen . . . Die symbolischen Strukturen leben hier ihr volles Leben und ha-

ben die Tendenz, alles Begrifiliche, Exakte, \"Trockene\" in sich einzube-
ziehen. Skovoroda ist kein \"ukrainischer Sokrates\", wie er \303\266fter(ohne

Grund!) genannt wurde, sondern eher ein ukrainischer Vorsokratiker, der

aber im Besitze des ganzen begrifflichen Instrumentariums der nachsokrati-
schen Philosophie ist, und der sich dieser ganzen komplizierten Apparatur,
diesen Werkzeugen des Denkens gegen\303\274ber gewisserma\303\237en wie ein Kind

verh\303\244lt, mit ihnen spielt und aus ihnen - statt begrifflicher Konstruktionen

-
symbolische Bauten errichtet, die freilich nicht sinn- und gedankenlos

sind.
Aber nicht nur die Begriffe besitzen bei Skovoroda eine symbolische Funk-

tion. Auch die Einzeltatsachen - vor allem die geschichtlichen oder als

geschichtlich \303\274berlieferten - z. B. alle Tatsachen der biblischen Geschichte,

aber auch jedes konkrete Sein, die ganze Welt samt allen lebenden Wesen

und toten Gegenst\303\244nden, samt Naturerscheinungen und Kulturprodukten
wird sinnbildlich verwendet und interpretiert.

Skovoroda beruft sich auf die Tradition der alten\" Weisen\". \"Die Wahr-

heit prangte dem scharfen Auge der Weisen nicht von weitem - wie sie der)

46)))



gemeine Verstand sieht - sondern erschien klar wie im Spiegel; und lebendig
ihr lebendiges Bild sehend, haben sie es mit verschiedenen verg\303\244nglichen

Gestalten verglichen. Keine Farben stellen eine Rose, eine Narzisse, eine

Lilie so lebendig dar, wie bei ihnen die unsichtbare g\303\266ttliche Wahrheit,

wohlgestaltet durch den Schatten der himmlischen und irdischen Bilder

abgebildet wird. Daraus sind geboren: hieroglyphica, emblemata, symbola,
Mysterien, Parabeln, Fabeln, Gleichnisse'40 Sprichworte. . .\" An einer anderen
Stelle spricht Skovoroda noch von den\" Wunderzeichen, Wappen, Siegeln\".
Nicht nur der Unterschied zwischen dem \"weisen\" und dem \"gemeinen\"

Verstande spielt hier eine Rolle. Alles in der Welt ist doppelseitig, indem

es eine sinnlidt wahrnehmbare Seite - \"die Erde\", das \"Irdisdte\" in sich hat,

aber zugleich auch wirkliches Sein enth\303\244lt, das eben \"ausgewicke&\\\" , \"ent-

h\303\274llt\",ausgelegt werden mu\303\237.Darum spridtt Skovoroda von einer \"Un-

menge von Bildern\". \"Die ganze Schattenwelt, bis zu ihrer letzten Linie,

von der Weintraube bis zur BrennesseI, vom Faden bis zum Riemen erh\303\244lt

ihr Dasein von der h\303\266heren (Welt) . . . Jede Erscheinung ist ein Bild, und

jedes Bild ist Leib, Schatten, G\303\266tzeund Nichts ...\" \"Jeder Gedanke

kriecht gemein wie die Schlange auf der Erde. Aber jeder hat auch das

Taubenauge, das \303\274berdie Sintflutwellen hin die sch\303\266neGestalt der

Wahrheit sieht - - Dieser ganze Schund atli\\et mit Gott und mit der

Ewigkeit und der Geist Gottes schwebt \303\274berdiesem ganzen Schmutz
und dieser L\303\274ge\".Durch die \"Figuren\" soll man zur Wahrheit selbst durch-

dringen - \"Die in der Gestalt der Figuren erscheinende Wahrheit scheint

\303\274berdiese Figuren hin und her zu fahren. Diese Figuren aber scheinen sich,
indem sie sich in die feine Vernunft Gottes erhebe\037 \037on der Erde loszu-

\"\"\"

trennen und ihren Anfang - - - - ersehnend, wieder abzufallen, wie Bl\303\244t-

ter nach der Frucht wieder in den urspr\303\274nglichen Ort ihres Verwesens\". Mit
anderen Worten sind die \"Symbole\", die \"Figuren\" nur eine verg\303\244ngliche

H\303\274lleder \"Wahrheit\". Die Figuren sind \"die S\303\244ckchen f\303\274rGold und die
Schalen f\303\274rden Kern Gottes. Das ist die Parabel und die wirkliche 1tOl'YIO'l\037,

d. h. die Sch\303\266pfung: in die fleischliche Leere ist das Gold Gottes hineingelegt,

vielleicht wird jemand das erraten und findet im K\303\266rbchen das sch\303\266nej\303\274-

dische Kind, den Menschen, der von irgendwo h\303\266herals von den Sirenen-

gew\303\244ssern her gekommen ist . . .\" Darum rufl Skovoroda seinem Leser zu:

\"La\303\237die physischen M\303\244rchen den zahnlosen S\303\244uglingen. Alles das sind
Weiberm\303\244rchen und Fabeln und Leere, was nicht zum Hafen f\303\274hrt.Zer-

hacke geschwind israelitisch jedes Fleisch. Ich bin b\303\266seauf dich, da\303\237du dich

bei der Schale aufh\303\244ltst. Zertr\303\274mmere (sie) und hole den Kern der Gottes-

kraft heraus\".

Jedem Symbol liegen drei Seinsgeschichten zu Grunde. Das einfache Sein,

das Darstellende (das Sein in der Darstellungsfunktion) und das verborgene

Dargestellte. Durch Symbole durchdringen
- das hei\303\237t:eine \"L\303\266sung\"oder

eine \"Scheidung\" dieser Seinsgeschichten voneinander erwirken. An die Stelle

der abgetrennten, losgel\303\266sten \"Verg\303\244nglidtkeit\" \"treten die neuen Gedan-)

47)))



ken, die ewigen Gedanken\". \"Du, mein Sohn, wenn du das Buch der sicht-

baren und b\303\266senWelt liest, hebe in jeder Sache die Augen deines Herzens

zum Kopf der Sache empor, zu ihrer Quelle. . . Das ist die echte abraha-
mische Theologie

- - - durch jede Sache den in ihr sitzenden Geist zu

erblicken\". Die Erkenntnis der Symbole ist Aufsteigen zu Gott. Und so

wie \"dieser einzige, allm\303\244chtige, von oben her herabsteigende Geist - die

ganze Finsternis der himmlischen, irdischen, unterirdischen und ozeanischen

(Gestirne, Tiere, Gold, Perlen) Bilder erschaffen hat, so kann er auch aus
dem Toten das Lebendige, aus der W\303\274stedie F\303\274lle,aus dem Abscheulichen

Geschmack, aus der Finsternis die Aufkl\303\244rung herausgewinnen. Und Gott

sagte: es werde Licht. Und es ward Licht\".

Eigent\303\274mlich ist am Symbol, da\303\237jedes Symbol eine Mehrheit 'Von Be-

deutungen hat. Skovoroda weist auf diese Mehrdeutigkeit der Symbole in

Einzelf\303\244llen ausdr\303\274cklich hin. \"Figuren\" k\303\266nnenauch Figuren der Figuren
sein. \"Die Sonne ist der Archetypus, d. h. die urspr\303\274ngliche und wichtjg\037te

Figur und ihre Kopien und stell vertretenden Figuren sind unz\303\244hlig ...

Solch eine Figur hei\303\237tAntitypus
- - d. h. an Stelle der Hauptfigur ist eine

andere gestellt. Sie alle aber flie\303\237en,wie zu ihrer Quelle, zur Sonne zu-

r\303\274ck\".

Skovoroda gibt mehrmals eine Erkl\303\244rung der Worte \"Emblem\", \"Sym-

bol\". \"Die alten Weisen hatten ihre besondere Sprache, sie gaben ihre Ge-
danken durch Bilder wie durch Worte kund. Diese Bilder waren die Figuren
der himmlischen und irdischen Gesch\303\266pfe. So z. B. bedeutete die Sonne - die

Wahrheit. Ein Ring oder eine Schlange, die sich in den Schwanz bei\303\237t,-

die Ewigkeit. Der Anker - Ratschlu\303\237 oder Wollen. Die Taube - Scham-

gef\303\274hl.Der Storch -
Fr\303\266mmigkeit. Der Kern und der Samen - das Denken

und den Gedanken. Es gab auch erdichtete Bilder, z. B. Sphinx, Sirene,

Ph\303\266nix, die siebenk\303\266pfige S\037nge usf. - - - Ein Bild, das in sich ein

Geheimnis verschlie\303\237t, hie\303\237auf Griechisch Emblema, d. h. der Einsatz, die

Einlage, wie ein Diamant in einem Ringe - - - Wenn zwei oder drei
solcher Figuren zusammengelegt werden, so hie\303\237das (JU\037.l\303\237OAOV,lateinisch

conjectura; wir k\303\266nnten sagen: Zusan1menwurf, Zusammenf\303\274gung
- - - -

Solche die Ewigkeit geheim darstellenden Figuren waren bei den Alten auf

Siegeln, auf Ringen, auf Gef\303\244\303\237en,auf Tafeln, auf Tempelmauern einge-

mei\303\237elt,und darum wurden sie Hieroglyphica genannt, d. h. heilige Skulp-

turen, und die Ausleger hatten den Namen Hierophantes
- Heiligtumver-

k\303\274nderoder M ystagogoi - Geheimf\303\274hrer erhalten\". \"Ein Symbol wird aus
zwei oder drei Figuren zusammengestellt, die Verg\303\244nglichkeit und Ewigkeit
bedeuten\". \"Solche Figuren, die eine geheime Kraft in sich enthalten, wurden

von den griechischen Philosophen E\037\303\237A\037\037a'ta,lEQoyAucplxa, Emblemata,

Hieroglyphica genannt\". \"Die Figuren hei\303\237enoft Zeugen, W\303\244chter und

Engel\" .

Die (vermeintliche) \"uralte Symbolik\" wird von Skovoroda \"die heid-

nische Theologie\" genannt. \"Die sagenhaften B\303\274cherder alten Weisen - die)

48)))



sind die uralte Theologie. Sie hatten auf solche Weise das unmaterielle

Wesen Gottes durch Figuren dargestellt, auf da\303\237das Unsichtbare sichtbar
durch die Figuren der Gesch\303\266pfe versinnbildlicht werde\". \"Wir hatten noch

nicht den Namen der Mathematik geh\303\266rt,als unsere Ahnen schon die ge-

bauten Tempel der christlichen Schule besa\303\237en. In dieser Schule lernte das

ganze Menschengeschlecht das ihm verwandte Gl\303\274ckund das ist die katho-

lische, d. h. all verwandte Wissenschaft. Die heidnischen G\303\266tzentempel,

G\303\266tterst\303\244ttenoder G\303\266tzenkirmen sind gleichzeitig die Tempel der Lehre

und der Schule Christi\".

Eine Geschichte der Symbolik vor Skovoroda zu schreiben, ist eine gro\303\237e

Aufgabe, f\303\274rwelche vielleicht nur die ersten Vorarbeiten geleistet sind. Die

Philosophie der Antike, ebenso die Patristik, die Mystik des MitteIltIters und

der Neuzeit waren alle durch und durch symbolisch, ohne die Grundlage
dieser symbolischen Art des Philosophierens zu kl\303\244ren,ja auch \303\274berhaupt

ohne ausdr\303\274cklich auszusprechen, da\303\237ihr Denken symbolisch ist. Jedenfalls

wurde schon im Platonismus der Begriff des Symbols er\303\266rtert. In den ver-
schiedenen Verzweigungen des platonistischen Gedankens kamen dann in

verschiedener Form die Lehren vom Symbol zum Ausdruck. I m antiken

Platonismus sind schon fast alle Lehren vom Symbol zu finden, die in

sp\303\244tererZeit, in der Philosophie des Mittelalttii und der Neuzeit zu finden

sind. Jedenfalls sind die von Skovoroda entwickelten Gedanken der kirchen-

v\303\244terlichen Tradition und derjenigen \"Philosophie des Symbols\" am ver-
wandtesten, die neuerdings in der russischen religi\303\266sen Philosophie vertreten

wird. In den wenigen S\303\244tzenSkovorodas, die wir zitiert haben, sind im
barocken Sprachgewand die Grundgedanken der Lelr.e,.. vom Symbol solcher

....
russischen Philosophen wie Florenskij, Bulgakov, Berdjaev, Losskij, Losev
angedeutet. F\303\274rSkovoroda und f\303\274rdie neue russische Religionsphilosophie

ist das Symbol kein blo\303\237esZeichen, sondern das genauso wertvolle und

genauso wahre Sein wie das durch das Symbol \"symbolisierte\" . Dem

symbolischen Sein kann selbst der Charakter des personhaA:en Seins zuge-
sprochen werden (Symbole als Engel). Und das \"symbolische Denken\" wird

nicht im Vergleich mit dem wissenschaA:lichen rationalen Denken zu einer

\"primitiven\" Stufe herabgew\303\274rdigt, sondern man sieht im symbolischen

(z. B. religi\303\266sen) Denken eine Denkform, die in vieler Hinsicht lebensvoller

ist und die Wirklichkeit vollst\303\244ndiger und tiefer ergreift als das formelle

diskursive Denken.

Die Erkenntnis, da\303\237das symbolische Denken eine besondere Art des

Denkens ist, die ihre Funktion und ihre Bedeutung hat, ist allerdings in der

neueren Zeit ziemlich verbreitet. Man ist aber nicht sehr weit auf dem Wege
fortgeschritten, der zu einer neuen Auffassung des symbolischen Denkens
der Vergangenheit f\303\274hrt.Wir k\303\266nnenhier nur auf die Elemente des sym-
bolischen Denkens in der Mystik hinweisen und auf einige Parallelen zu
Skovoroda aufmerksam machen.

Ein Komplex von Gedanken tritt in Verbindung mit der Theorie der)

49)))



Exegese der heiligen Schrift - bei Philo und bei den Kirchenv\303\244tern - auf.

Philo legt den Symbolbegriff allen seinen Schriftinterpretationen zugrunde:

\"Nach der w\303\266rtlichen Erz\303\244hlung ziemt es sich, auch den allegorischen Sinn

wiederzugeben; denn so ziemlich alles oder doch das meiste der Gesetzgebung
hat einen allegorischen Sinn\". Im Gesetz \"ist alJes in ihm ein sichtbares

Symbol von unsichtbaren Wahrheiten und eine Andeutung von unausge-
sprochenen Lehren\". Von Philo gehen die Kirchenv\303\244ter aus. Schon bei

Justinus finden wir Betrachtungen \303\274berSymbole. Bei Tertullian gibt es eine

Klassifikation der Symbole: figurac, aenigmata, allegoriae, parabolae. Der
Gedanke einer solchen Auslegung findet weitgehende Anerkennung, fraglich
bleibt nur, wieviele und welche Sinnschichten man dabei unterscheiden soll:

der \"literarische\" (buchst\303\244bliche), der moralische und der geistige oder

mystische Sinn - das ist wohl die allgemeinste Einteilung. . . Origenes ver-
bindet die Theorie der Schriftauslegung mit seinen allgemeinen metaphysi-
schen Ansichten: der \"Buchstabe\" der Schrift sei die sichtbare H\303\274lle,der

Sinn - der von ihr umschlossene Geist.

Schon bei Philo ist mit dem Exegesegedanken die wohl bereits \303\244ltere

Vorstellung von den \303\244gyptischen Hieroglyphen als einer Art geheimer

mystischer Schrift verbunden. Derselbe Gedanke kehrt bei Plotin wieder: Die

Xgypter schreiben nicht, sondern machen Bilder. Auch Plutarch (De Iside

et Osiride), Porphyrius, Jamblichos (De Aegypt. Myst.), Cicero haben diese

Auffassung. Von den Kirchenv\303\244tern (Eusebius) wird dieser Gedanke \303\274ber-

nommen. Eine ausf\303\274hrliche Darstellung gibt Clemens von Alexandrien,

welcher auch eine Klassifikation der \"symbolischen Schrift\" (nicht nur der

\303\244gyptischen, sondern jeder m\303\266glichen) ausarbeitet: \"Die Xgypter lassen die,

welche sie unterrichten, zuerst vor allem diejenige Schreibweise lernen,
welche die BriefschriA: genannt wird, darauf als zweite die hieratische, deren

sich die heiligen SchriA:en bedie\037n, zuletzt von allen die hierographische.

Diese teilt sich wiederum in zwei Klassen: die eine dr\303\274cktsich unmittelbar

durch einfache Lautzeichen aus, die andere ist symbolische ZeichenschriA:. Die

symbolische Schrift nun stellt die Dinge entweder unmittelbar dar, durch

Nachahmung, oder sie gibt sinnbildliche Zeichen (tropisch) oder sie dr\303\274ckt

sich ganz und gar gleichnisweise aus, durch gewisse R\303\244tsel(\303\244nign1atisch). So

machen sie einen Kreis, um die Sonne, ein mondsichel artiges Zeichen, um den

Mond zu bezeichnen. Das sind Beispiele der unmittelbaren SchriA:weise. Der

sinnbildlichen Weise aber bedienen sie sich, indem sie nach einer gewissen

Anpassung Gegenst\303\244nde auf etwas anderes anwenden und \303\274bertragen, bald

sie vertauschend, bald sie umgestal tend. Von der dritten \303\244nigmatischen Art

sei dies ein Beispiel: w\303\244hrend sie die \303\274brigenSterne, wegen ihres gewunde-
nen Laufes, durch die Leiber von Schlangen bezeichnen, stellen sie die Sonne
durch das Bild eines Skarab\303\244us dar, weil dieser aus Kuhmist sich eine Kugel
formt und diese vor sich herw\303\244lzt\".

Eine ausf\303\274hrliche Begr\303\274ndung der symbolischen Methode geben (in \303\274ber-

einstimmung mit Proklus) die \"Areopagitica\". Die Sakramente, die Hier-)

50)))



archie seien geistig oder symbolisch zu verstehen. Man sieht \303\274berhaupt \"das

\303\274berhimmlische in sinnf\303\244lligen Bildern, das in Eins Geschlossene in Buntheit

und F\303\274lle,das G\303\266ttliche in menschlichen Analogien, das Stofflose im Stoff-

lichen, das \303\274berwesentliche in dem, was unser ist\". So sind die geheiligten

Dinge aus dem Bereiche der Sinnenwelt Abbilder der geistigen und eine

Handf\303\274hrung und ein Weg zu ihnen. Das Reich der I deen hinwiederum

bildet den Ausgangspunkt f\303\274rdas Verst\303\244ndnis der unter die Sinne fallenden

Elemente der Hierarchie\". Die Bildersprache sei Widerhall (tL';\037X'lfla) der

g\303\266ttlichen Harmonie und Sch\303\266nheit.

Im Mittelalter bl\303\274htedie Symbolik in der kirchlichen und weltlichen

Kunst. Aber auch eine theoretische Begr\303\274ndung des \"Symbolismus\", etwa in

der Lehre Bonaventuras von den \"similitudines\" (Analogien zwisA\\en den

Einzelheiten der Welt) liegt bereits vor: \"Alle Gesch\303\266pfe der sichtbaren Welt
f\303\274hrenzu Gott, weil sie der Schatten, der Widerhall und die Bilder jenes

ersten, m\303\244chtigen, wesentlichen, weisesten und besten Urhebers, jenes ewigen
Lichtes, Ursprungs und \303\274berflusses, jener erzeugenden, bildenden und ord-

nenden Kunst sind\". - Auch Hugo von St. Victor: \"Die \303\244u\303\237erenDinge

sind uns gleichsam die Adern, durch welche die unsichtbare Sch\303\266nheit Gottes

sich offenbart und zu uns flie\303\237t.Denn es ist
\037m\303\266glich,

das Unsichtbare

anders als durch das Sichtbare darzustellen, unHeshalb hat jede Theologie

es n\303\266tig,sichtbare Hinweise zu gebrauchen bei der Erkl\303\244rung des Unsicht-

baren ce. - Und in der deutschen Mystik, abgesehen von der ausgiebigen

Verwertung der altchristlichen Symbolik, fehlte es nicht an dem Bewu\303\237t-

sein, da\303\237man \"durch die sichtbaren Dinge zu den \037nsichtbaren kommen

\303\237
\"

mu .

Die symbolische Kunst gewinnt neue Formen in der Renaissance und im

Barockzeitalter. Das Interesse an der\" Theorie\" der Symbolik w\303\244chstsehr

und k<mtmt in Abhandlungen \303\274berdas Problem der Symbolik zum Aus-

druck: im Anschlu\303\237 an die antike und kirchenv\303\244terJiche Tradition. So bei

Ficino, der auf das Problem der symbolischen Schrift schon im Anschlu\303\237

an Plotin kommen mu\303\237te, ebenso bei der \303\274bersetzung von J amblichos'
Schrift \303\274berdie i\\gyptischen Mysterien. Ficino gibt eine symbolische Inter-
pretation von Platos Gastmahl: \"jedes Wort ist Symbol\"! Dasselbe finden wir

in der Renaissance-\303\274bersetzung des Poimandres. Auch Paracelsus erw\303\244gt:

\"Was haben wir ohne das Licht der Natur in der Erkenntnis aller Dinge?

Aus welchem Licht der Natur ist weiter f\303\274rwahr, das sich von Sichtbarn

streckt in das Unsichtbar, und gleich so wunderbarlich im selben als im

Sichtbarn. Und das ich aber behalt das Licht der Natur, so ist das Unsicht-

bare sichtbar. Was die Augen geben ..., dasselbige bedarf meines Dar-

tuns. . . darumb auch dahin zu bringen, ein Unsichtbars sichtbar zu halten,

viel darzutun von n\303\266tenist\". F\303\274rParacelsus ist \"das Irdische eine Ausgebun
des Himmels, darum ist uns erlaubt, aus seinem Wesen und seiner Figur

auf seinen Geist zu schlie\303\237en: das ist die Lehre von den Signaturen\". Eras-
mus (\"Adagia\") benutzt sogar als Beispiel f\303\274rseine Er\303\266rterungen dasselbe)

51)))



Symbol wie Skovoroda - \"Festina lente\" ... Einer der Theoretiker des

Symbols zur Barockzeit war Athanasius Kircher, der die Symbolik auch

mit den Kgyptern in Verbindung brachte. Seine Werke \"Obeliscus Pamphi-

lius\" (Rom. 1650) und \"Oedipus Aegyptiacus\" (Rom. 1653) geben eine

allgemeine Theorie der Symbolik, die inhaltlich wohl nichts Neues bietet,

f\303\274runs aber insofern von Interesse ist, als sie in manchem Skovoroda sehr

nahesteht. \"Die Natur des Symbols ist, unsern Geist zur Erkenntnis eines

Dinges vermittelst sinnlicher Khnlichkeit mit anderen Dingen zu leiten;

seine Eigenart ist, sich unter dem Schleier eines dunklen Wortes zu ver-
bergen\". Symbole werden geteilt in: Abzeichen, Spiegel, Wappen, R\303\244tsel,

Fabeln, Mythen, Sprichw\303\266rter, M\303\244rchen, von denen einzelne Arten sich

wieder verzweigen. Vor allem ist die Kunst und die Dichtung der Barock-
zeit mit Elementen der Symbolik f\303\266rmlich durchsetzt, wor\303\274ber noch weiter

zu sprechen sein wird.

Vor allem aber ist die ganze Mystik der Neuzeit von symbolischen

Elementen durchdrungen: F\303\274rFranck ist \"die \303\244u\303\237ereWeh eine Figur und
Bild der inneren\". \"Die Welt ist nur eine verg\303\244ngliche Figur\". F\303\274rW eigel
ist die ganze sichtbare Welt nur ein Symbol. \"Dass man soll betrachten die

Complicationes und Explicationes. Die sichtbare leibliche Welt als Himmel

und Erden ist ein zusammengepackter Rauch, der da entsprungen ist aus dem

unsichtbaren Feuer, darum waren alle leibliche Dinge verborgen in dem

unsichtbaren Geiste\".

Die Bedeutung des emblematischen Denkens hat in der protestantischen
Welt ein so einflu\303\237reicher und vielgelesener Schriilsteller befestigt wie Jo-
hann Arnd: \"Denn gleich wie Gott der Herr g\303\266ttliche Geheimnisse durch

Bilder geoffenbaret im Alten und Neuen Testament: Also die Natur auch
und hat Gott die Weissagungen durch Bilder in die Natur gepflanzt; denn

die ganze Natur, und alle Elenvnte, Animalische, Vegetabilische und Mi-

neralische sind voller wunderlicher Figuren, Zeichen und Bilder ... Und
sind also diese Bilder in der Natur Gottes Buchstaben, dadurch er die Natur

gr\303\274ndlich ausleget, allen denen, die es verstehen, und diese wunderliche

Schrifft und Buchstaben Gottes lesen k\303\266nnen, daraus in einer Stunde mehr
nat\303\274rliche Wei\303\237hcit kan gesch\303\266pfet werden, denn viel weitl\303\244ufige und

gegr\303\274ndete heydnische B\303\274cherverm\303\266gen\" -. \"Auf diese Weise haben die

Egyptischen, Persischen Philosophen, so man Magos nennet, ihre herrliche

nat\303\274rliche und n\303\274tzliche K\303\274nste,darinn die rechte Philosophie stehet durch
Bilder beschrieben, und sind solche Schrifften Hieroglyphica genannt ...\"
\"Weil nun die Natur sich so gewaltig aus Gottes Ordnung durch Bilder

off enbaret, so ist es nicht allein unrecht oder gottlos, solche Bilder zu

haben, sondern es ist eine gro\303\237eGottlosigkeit und Unwissenheit, dieselbe

verwerffen und verachten\".
Auch f\303\274rB\303\266hmeist die Welt \"ein Gleichn\303\274ss des Ungrundes/ oder ein

Spiegel der Ewigkeit\" ... sie bestehe aus \"\303\244u\303\237erenFiguren\". \"Es ist die
sichtbare W elt/ ist eine Offenbarung der inneren geistlichen Weh/ auss)

52)))



dem ewigen Liechte/ und auss der ewigen Finstern\303\274ss! aus dem Geistlichen
Gew\303\274rcke: Und ist ein Gegenwurf der Ewigkeit! mit dem sich die Ewigkeit
h:\\t sichtbar gemacht! ...\" \"Denn! diese Welt ist ein Gleichn\303\274ss nach

Gottes Wesen! und ist GOTT in dem irdischen Gleichn\303\274ss offenbar ...\"

\"Wenn wir betrachten die sichtbare Welt mit ihrem Wesen/ und betrachten

das Leben der Creaturen: so finden wir darinnen das Gleichn\303\274ss der unsicht-

baren geistlichen Welt/ welche in der sichtDaren Welt verborgen ist! wie die

Seele im Leibe. . .\" \"Die gantze \303\244usseresichtbare Welt mit all ihren Wesen/

ist eine Bezeichnung oder Figur der inneren geistlichen Welt\".

So war auch das pansophische Bestreben Comenius' auf dieselbe \"Hin-

f\303\274hrung durch alles Sichtbare zum Unsichtbaren\" gerichtet. Zu
dies[.l11

Ge-

dankenkomplex geh\303\266rtdie ganze Pansophie, geh\303\266rtauch der Gedanke der

\"Signatur\", der Erkenntnis der \"Buchstaben\", der Schrift, die die ganze

Natur, die Dinge ausmachen. Auch die Idee der \"Natursprache\" (etwa bei

B\303\266hme)und die mystische Interpretation der Alchemie geh\303\266renhierher.

Zu einer neuen Bl\303\274tekommt die symbolische Weltanschauung in der

Romantik. Schon die Vorl\303\244ufer der romantischen Weltanschauung sprechen

den symbolischen Gedanken mit unzweideutiger Klarheit aus: so ist f\303\274r

Hamann die ganze Natur \"scheint es, nur ein 1Jsdruck, ein Gleichnis...

Gottes\", \"die ganze sichtbare Natur ist nimts als das Ziffernblatt und der

Zeiger\". \"I n Bildern besteht der ganze Schatz menschlicher Erkenntnis und

Gl\303\274ckseligkeit\". Herder widmet diesem Thema mehrere Seiten. Das Men-

schengeschlecht \"h\303\244ngtan Bildern, weil diese ihm Eindruck von Sachen

geben\". \"Ist die Natur nicht auch eine Schrift, eine seht lesbare hohe Schrift

Gottes an den Menschen.\" Die ganze Kreatur ist \"Hiitoglyphe\", \"erster
Schriftversuch Gottes\". So auch bei Baader, f\303\274rwelchen \"Alles Geistige ist

im Sinnlichen\" nur \"reproduziert\". \"Die sogenannte sinnliche materielle

Natur ist ... Symbol und Kopie der inneren geistigen Natur\". \"Form,

Figur, sichtbare Bildung, Gestaltung eines Dinges! Nur am lebendigen

(organischen) Wesen wird sie uns sichtbar. Ist sie etwas anderes, als Buch-
stabe seines inneren Wesens; Hieroglyphe? . . .\" \"Bilder tun der Seele wohl.

Sie sind ihre eigentliche Speise. Aufnahme derselben, Wiederkauen gew\303\244hn

Lust, und ohne diese Speise kann Gesundheit der Seele nicht bestehen . . .\"

Und f\303\274rSchleiermacher \"strahlt die \303\244u\303\237ereWelt mit ihren Gesetzen, wie
mit ihren fl\303\274chtigen Erscheinungen in tausend zarten und erhabenen Alle-

gorien wie ein magischer Spiegel das h\303\266chsteund innerste unseres We-
sens auf uns zur\303\274ck\". Xhnliche Stellen finden sich auch bei G\303\266rres.

Ebenso bei Fr. Schlegel, A. Schopenhauer kommen direkte Erw\303\244hnungen

der Symbolik oder Anspielungen auf sie vor. Vor allem aber tritt bei

den Dichtern der deutschen Romantik die Symbolik in die Erscheinung.

So bei Tieck - \"Was sind denn Fr\303\274chte und Blumen, Wald, Fels und

Meer, Tiere und Menschen anders als deutungsvolle Zeichen und Chiff-

ren, in welchen die ewige schaffende Kraft ihre Gedanken geschrieben und
sie niedergelegt hat\". \"Dadurch, da\303\237sie etwas bedeuten, sin\037

sie\". So freut)

S3)))



sich auch bei Novalis der Lehrling von Sais \303\274ber\"diese wunderlichen Hau-

fen und Figuren in den S\303\244len,allein mir ist, als w\303\244rensie nur Bilder, H\303\274llen,

Zierden, versammelt um ein g\303\266ttlichWunderbild, und dieses liegt mir immer

in Gedanken\". Dieselben Gedanken finden ihren spekulativen Ausdruck

endlich bei Schelling, und besonders sch\303\266nund tief bei Solger und Hegel.

Wenn die Gedanken Skovorodas in dieser Entwicklungsreihe auch nur einen

untergeordneten Platz einnehmen, so ist doch seine Bedeutung in der
ukrainischen Geistesgeschichte, eben weil er dieser Reihe angeh\303\266rt, eine

zentrale und hervorragende. Ohne mit den ukrainischen Romantikern des

19. Jahrhunderts in Beziehung gestanden zu haben, hat er auch mehrere
Gedanken ausgesprochen, die wir dann bei Kulis, ja auch bei P. Jurkevyc
und vielleicht sogar bei Potebnja wieder antreffen und die von ihnen allen

meist aus der deutschen Romantik entlehnt sind. Damit ist auch die \"typo-\"

und \"charakterologische\" Bedeutung Skovorodas in der ukrainischen Kul-

turgeschich te gekennzeichnet.)

Es ist einfach unbegreiflich, wie es m\303\266glichist, da\303\237der Aufmerksamkeit

aller Skovoroda-Forscher ohne Ausnahme die Stellen entgangen sind, in

welchen in knappen Worten - manchmal aber auch ausf\303\274hrlicher - eine
Reihe von Bildern beschrieben wird. Es sind Bilder, die die beliebtesten
Gedanken der Ethik Skovorodas zum Ausdruck bringen, die aber in einer
etwas zuf\303\244lligen Reihenfolge aufgef\303\274hrt werden und schon dadurch den

Eindruck erwecken, da\303\237sie einen Fremdk\303\266rper in den Werken Skovorodas
darstellen, da\303\237sie aus irgendeiner Quelle gesch\303\266pft, entnommen sind, da\303\237

sie irgendeinem traditionell gebundenen Komplex angeh\303\266ren. Dem Manu-

skript des betreffenden Dialogs \"Alphabet der Welt\" sind auch die Bilder

selbst beigegeben. Es ist eine gro\303\237eSchande f\303\274rdie Skovoroda-Forschung,
da\303\237seine Zeichnungen nicht e\037mal zum Teil wissenschaftlich bearbeitet

sind.

Nachdem das Problem des Symbols (in der uns schon bekannten Weise)
kurz er\303\266rtert und die Hauptgedanken der Ethik Skovorodas angedeutet

worden sind, l\303\244dteine der Hauptpersonen des Gespr\303\244chs, Grigorij, die

ganze Gesellschaft zu sich in die Stube ein. Das Gespr\303\244ch entwickelt sich

folgenderma\303\237en weiter:

\"Afanasij: Ba! Woher hast du so viele neue Bilder? Sieh mal: das ganze
Zimmer ist mit ihnen bekleidet. - - -

Grigorij: Sehet sie euch an! Dazu habe ich euch eingeladen. Aber schm\303\244-

het sie nicht. Sie sind mir alle lieb. - - -

Afanasij: Was f\303\274rein Unsinn? \303\274berall Tiere, V\303\266gel,W\303\244lder,Berge, Vieh,

Gew\303\244sser, Fische, Reptilien usf., usf. Wie ein heidnisches Paradies.

Grigorij: Ich schlachte mit dem heiligen Petrus zusammen das alles und
esse mit Geschmack in Gottes Namen: mir ist nichts unrein.

Afanasij: 0, bitte, verschlinge nicht alles. Sei mindestens den Bergen und

B\303\244umen gn\303\244dig.Sehen wir uns das erste Bild \303\274berder T\303\274ran\". - Dann)

54)))



folgt in einer etwas bunten Reihenfolge die Beschreibung der symbolischen

Bilder, wobei einem jeden Bild ein Sinnspruch zugeordnet ist. Da sehen wir
eine Nachtigall, die ihre Kleinen singen lehrt (Spruch: \"Die Eltern sind

unsere besten Lehrer\,") einen vom Pfeil verwundeten und Gras rupfenden

Hirsch (nach der Erkl\303\244rung Skovorodas ein Heilkraut; Spruch: \"Die Natur

\303\274bertrifft die Kunst\,") eine Muschel (\"Suche dich in dir selbst\,") einen sein

Spiegelbild im Wasser betrachtenden N\037rzissus (\"Erkenne dich selbst\,
Falter, die um eine Kerze fliegen (\"Meine Lust richtet mich zugrunde\,

dann sehen wir Akteon, Atlas, Phaeton, einen Blinden, der einen Lahmen

auf der Schulter tr\303\244gt,usf. - In einem anderen Werk Skovorodas finden

wir wieder die Beschreibung von Sinnbildern: eine Grasgarbe (\"Alles Fleisch

ist Heu\,") eine sich in den Schwanz bei\303\237ende Schlange (Sinnbild da Ewig-
keit!), einen zu einem Stern fliegenden Pfeil (\"Er allein gen\303\274gtmir\,") eine

Samen streuende Pflanze (\"Ich erwarte das zuk\303\274nftige Leben\,") eine \303\274ber

die See fliegende Schwalbe (\"Im Winter habe ich hier keine Ruhe\.") Dieselbe

Schwalbe treffen wir an einer dritten Stelle, wo wieder eine Reihe von Bil-
dern beschrieben wird. . . - Die Sinnbilder kommen auch sonst in den Wer-

ken Skovorodas \303\274berallvor, - man kann, wenn man nur die ber\303\274cksich-

tigt, die mehrfach vorkommen, eine Liste
vo\037

hundert Sinnbildern zu-

sammenstellen. ,\"

Man erinnert sich bei all dieser Mannigfaltigkeit von bunten \"Symbolen\"

an verschiedene Sammlungen von \"Emblemata und Symbola\", die im 16.

und 17. Jahrhundert, ja auch noch im 18. in ganz Europa sehr verbreitet und
beliebt waren. \\Vlenn Skovoroda ohne Zweifel aus

v,schiedenen
westeuro-

p\303\244ischenSammlungen gesch\303\266pfthat, so hat er vor allem .ne russische Schrift

dieser Art benutzt, diese Schrift hei\303\237t\"Symbola et emblemata selecta\",

welche im Jahre 1705 in Amsterdam auf Befehl Peters des Gro\303\237engedruckt

worden ist. Das Buch enth\303\244lt 840 Kupferstiche, die gro\303\237enteils sehr gut

ausgef\303\274hrt sind. Diese Bilder sind auf Tafeln zu je sechs Bildern vereinigt.
Den Bildern ist ein aphoristischer Text in acht Sprachen (russisch oder viel-
mehr kirchenslawisch, lateinisch, franz\303\266sisch, italienisch, spanisch, englisch,
holl\303\244ndisch und deutsch) beigegeben. Die erste Ausgabe dieses Buches wurde

gleich zur gr\303\266\303\237tenSeltenheit, da - wie mitgeteilt wird - das Schiff, welches

die B\303\274chernach Petersburg bringen sollte, an der schwedischen K\303\274steken-

terte. Nur wenige Exemplare sind erhalten geblieben. Sp\303\244terjedoch wurden

drei andere Ausgaben veranstaltet, die k\303\274nstlerisch weniger gelungen sind

(1743, 1788, 1811).Jedenfalls hat sich das Buch einer gro\303\237enBeliebtheit

erfreuen d\303\274rfen.Manche Spuren der \"Symbola et emblemata\" sind in der
Geschichte des russischen und ukrainischen Geisteslebens zu finden. (So sogar
noch bei Turgenev im \"Adelsnest\" und \"K\303\266nigLear in der Steppe\".)

In der Ukraine scheint diese Sammlung auch sonst bekannt gewesen zu

sein. So erz\303\244hlt einer der interessantesten Vertreter des ukrainischen

18. Jahrhunderts, Sch\303\274lerund Freund Theophan Prokopovycs -
Jakiv

Markovyc
- in seinem Tagebuche, da\303\237er einem Maler eine Sammlung von)

55)))



Symbolen zum Kopieren gegeben habe. Das kann sehr gut unsere Sammlung
gewesen sein. - Ein ukrainischer Bischof in Rostov (Gouvernement J aro-

slav) um die Mitte des Jahrhunderts, Arsenij Macijevyc, hat in seiner

Residenz f\303\274rden \"Kreml\" (Burg) sowie f\303\274reine Kirche Tore bestellt, auf

welchen nicht vleniger als 72 Symbole aus unserer Sammlung dargestellt

sind (man hat bis jetzt auf die Quelle dieser interessanten Darstellungen
noch nie hingewiesen). Auch andere Sammlungen dieser Art sind in der
Ukraine bekannt gewesen.

Wenn wir die Amsterdamer Sammlung durchsehen, so finden wir die

meisten Sinnbilder Skovorodas in ihr wieder, - und zwar, was von beson-
dcrer Bedeutung ist, fast ohne Ausnahme mit denselben Spr\303\274chen! . . . Noch

manche recht eigent\303\274mliche Emblemata gibt es bei Skovoroda und in den

\"Symbola et emblemata selecta\". So - \"der kleine Vogel, der Hahn besiegt

den L\303\266wen\". In den \"Symbola ...\" begegnet uns folgendes Symbol: ein

kr\303\244hender Hahn und ein sichtlich sich in Verlegenheit befindender L\303\266we,

der Spruch lautet: \"Tremorem injicio fortissimo. Ich mache den St\303\244rksten

erzittern\"; seltsamerweise befindet sich in derselben Sammlung ein zweiter

fast gleicher Stich mit dem Spruch: \"V eni, vidi, vici. Ich bin gekommen,
ich habe gesehen und \303\274berwunden\". - Der Hirsch wird nach Skovorodas

Erz\303\244hlung vom Adler erlegt, indem dieser sich dem Hirschen auf den Kopf

setzt, ihm mit seinen starken Fl\303\274gelnauf die Augen schl\303\244gtund ihn auf

diese Weise zu Tode hetzt. Die \"Symbola . . .\" enthalten dieses Symbol mit

dem Spruch \"Instante victoria. Ich t\303\266teihn durch seine Arbeitsamkeit\".

Eine Anzahl anderer Sinnbilder ist nicht in der Amsterdamer Sammlung,
.. wohl aber in anderen Sammlungen von \"Symbola et emblemata\" vorhan-

den. In einer seiner Fabeln erz\303\244hltSkovoroda: \"In Charkov sah ich einmal

auf der Wand eines Saales unter anderen weisen Emblemen das folgende:
ein schildkr\303\266ten\303\244hnliches Tier mit finem l\303\244ngeren Schwanz; mitten auf dem
Schild leuchtet ein gro\303\237erStern, ihm zur Zierde; deswegen hie\303\237dieses Tier

bei den R\303\266mernstellio, denn der Stern hei\303\237tstella. Darunter steht folgendes

geschrieben: sub luce lues, das hei\303\237t:unter dem Lichte gibt es ein Geschw\303\274r.

Dazu pa\303\237tauch das Sprichwort aus dem Evangelium von den \303\274bert\303\274nchten

Gr\303\244bern\". Eine auf diese Beschreibung passende Darstellung finden wir z. B.
in einer Sammlung von politischen Emblemen von Saavedra und in einer

umfangreichen Sammlung, die J. Boschius in Augsburg 1702 herausgegeben

hat. Skovoroda erw\303\244hnt gelegentlich auch die \"remora \", einen Fisch, der
trotz seiner Kleinheit ein Schiff zum Stehen bringen k\303\266nne.Eine \303\244hnliche

Erz\303\244hlung vom \"remora\"-Fisch treffen wir in den \"Physiologen\" an, eine

Darstell ung des \"remora \"- Fisches dagegen in einer sehr bekannten Emble-

mata-Sammlung von J. Camerarius. Das alles l\303\244\303\237tvermuten, da\303\237Skovoro-

da mehrere andere Sammlungen au\303\237erden Amsterdamer \"Symbola et

emblemata\" kannte. Diese Vermutung ist um so mehr begr\303\274ndet, als in der
Ukraine des 17.-18. Jahrhunderts solche Sammlungen in weiten Kreisen
bekannt \"raren.)

56)))



Wir haben schon darauf hingewiesen, da\303\237die Anwendung der Symbole im

philosophischen Denken sehr alt ist. Die erhalten gebliebenen Fragmente der
Vorsokratiker sind voll von Sinnbildern, die auf dieser vorbegrifflichen
Stufe des Denkens aus sich heraus allm\303\244hlich die Begriffe geb\303\244ren. Aber

auch sp\303\244ter
- vor allem im Platonismus - wird von den Sinnbildern reich-

licher Gebrauch gemacht.

In den Schriften Platos kommen auch einige Sinnbilder vor, die gleich-

falls bei Skovoroda zu finden sind. So wird die \"Storchenliebe\" bei Plato
erw\303\244hnt. Die Seele sei ein Saatkorn, das nach dem Tode \"bald in einen
anderen Leib ger\303\244t,in dem sie wie ein Saatkorn w\303\244chst\". Auch einen

\"blinden Wanderer\" treffen wir bei Plato. Der Magnet ist f\303\274rihn ein Sym-
bol des von einer g\303\266ttlichen Kraft erf\303\274llten Menschen. Und noch \"'dere

Beispiele wcrden wir sp\303\244teranf\303\274hren k\303\266nnen. Zwei Fabel-Parabeln aus

The\303\244tet werden bei Skovoroda in einem anderen Sinne verwendet. Eine

Meinung wird bei Plato wie ein t\303\266nernes Gef\303\244\303\237\"durch Abklopfen darauf
hin untersucht, ob es durch seinen Klang sich als heil oder rissig erweist\".

Und Skovoroda erz\303\244hltfolgende Fabel: \"ein altes Weib kaufte T\303\266pfe
- -

- - Wieviel kostet dieser sch\303\266ne?- Anderthal b Kopeken, antwortete der

T\303\266pfer.
- Und f\303\274rdiesen garstigen da - selbstverst\303\244ndlich eine halbe

Kopeke? . . . F\303\274rdiesen nehme ich in keinem Fall\037weniger als zwei Kope-
ken . . . - Was soll das bedeuten? . . . - Bei uns, Frau, - sagte der Meister -
w\303\244hltman nicht nach dem Aussehen. Wir versuchen, ob (ein Topf beim Be-

klopfen) rein klingt\". Bei Plato wird die Erkenntnis mit Vogelfangen
verglichen; auch dieser Vergleich kommt bei Skovoroda

\037r.

Selbstverst\303\244ndlich zieht sich eine lange Reihe dersert). Sinnbilder und
verschiedener ihrer Umgestaltungen durch die ganze Entwicklung des Pla-
tonismus. Besonders zahlreich sind die Sinnbilder bei Philo, wobei ein sehr
interessanter Proze\303\237 der Verschmelzung Platonischer mit - teilweise sehr
\303\244hnlichen - biblischen Sinnbildern vor sich geht. Der sp\303\244terePlatonismus

und die kirchenv\303\244terliche Philosophie haben die gleiche Neigung, Symbole
zu gebrauchen. Im Mittelalter bl\303\274htdie symbolische Kunst auf. Unter den

gebr\303\244uchlichen Symbolen sind nicht wenige von denen, die wir oben bei

Skovoroda kennengelernt haben. Wir m\303\266chten nur auf die Verwendung
des Motivs von dem Lahmen und dem Blinden in der kirchlichen Kunst

hinweisen! Die umfassendsten Symbolsammlungen, die teilweise als Hiero-

glyphik, teilweise als Emblematik philosophischer, theologischer, ikono-

graphischer usf. Art zusammengestellt sind, entstanden aber zur Renais-

sance-Zeit. Werke dieser Art - vor allem Bilderwerke - ziehen sich in

langer Reihe durch alle L\303\244nder, Konfessionen und Kunstrichtungen vom
16. bis 18. Jahrhundert, beeinflussen mannigfaltig die Dichtung, die bil-

dende Kunst, die Mystik, die Philosophie, die Predigt, den Unterricht . . .

Die meisten von diesen Sammlungen enthalten auch diese oder jene Sinn-

bilder, die bei Skovoroda anzutreffen sind. . . Die Reihe der emblematischen

Sammlungen beginnt mit \"Hypnerotomachia Poliphili\" (geschrieben 1467,)

57)))



gedruckt 1499). Wir wollen hier nur auf die Schriften hinweisen, die, wie

es scheint, Eingang in die Ukraine gefunden haben. Das sind die Sammlun-

gen von Andreas Alciatus, Joachim Camerarius (mehrere Ausgaben),
o. Vaenus oder Veen (\"Amorum emblemata\" Antwerpen 1608), Hermann

Hugo (\"Pia desideria\,") Saavedra Faxardo (\"Idea Principis Christiano-

Politici\,") Johannes de Boria, J. Boschius (\"Symbolographia\" Augsburg

1702). - Nicht weniger wichtig sind auch die blo\303\237enBeschreibungen und

die Zusammenstellung der Symbole ohne biblische Darstellungen; von

solchen Sammlungen sind besonders zu beachten: H. Lauretus (Sylva
allegoriarum totius sacrae scripturae\", 2 B\303\244ndeVenedig 1575), Jac. Mase-
nius (\"Speculum imaginum veritatis occultae, exhibens symbola, emblemata,

hieroglyphica, aenigmata...\" K\303\266ln1664), verschiedene Werke von Atha-

nasius Kircher, Philippus Piccinellus (\"Mundus symbolicus\" 1681), Scarlatus
Octavius (\"Homo et ejus partes. ..\" 2 B\303\244ndeAugsburg 1695), vor allem

aber die Schriften, die Symbole mit ausgesprochener mystischer F\303\244rbung

bringen von Maximilianus Sandaeus (\" Theologia symbolica\" Mainz 1626
und andere Schriften: die Werke von Sandaeus haben Angelus Silesius

beeinflu\303\237t).
- Viele von den genannten Werken enthalten auch theoretische

Betrachtungen \303\274berdie Symbolik (Wesentliches bei Sandaeus!).

Diese Literatur konnte auf Skovoroda unmittelbar einwirken. Die
emblematischen Werke konnten ihn aber auch durch ihre Auswirkungen in

der bildenden Kunst, in der Dichtung, in der Theologie beeinflussen.
Denn der Einflu\303\237 der emblematischen Sammlungen auf die bildende

Kunst ist hinreichend bezeugt. Die emblematischen Elemente finden wir bei

zahlreichen bedeutenden Vertretern der Kunst der Neuzeit: so bei D\303\274rer
.

(Zeichnungen zu HorapolIo), Leonardo da Vinci, Ratfael, Tizian, Benvenuto

Cellini, Bernini, Jacques Callot (Lux claustri und Vita Beatae Mariae), im

19. Jht. bei Ph. O. Runge. Vor al\037 war der Einflu\303\237der Emblematik in der
Kirchenkunst bedeutend; die konfessionellen Unterschiede spielten dabei

keine Rolle. Als Beispiele der Symbolik und Emblematik werden in der
deutschen Kirchenkunst etwa folgende Denkm\303\244ler genannt: die Marien-
s\303\244ulein Frauenberg bei Fulda, St. Michael (Bamberg), die Klosterkirche

Parring bei Regensburg, der Dom in Fulda, die Agneskapelle im Augsburger
Dom, die Schlo\303\237kapellen in Saalfeld und Eisenberg, die Kirche in Oppurg,
St. Marien und St. Wenzel in N aumburg, mehrere Dorfkirchen in der
Provinz Sachsen, St. Fides in Bamberg, die obere Pfarre in Bamberg, die

Hauptkirche und Pr\303\244latenkapelle auf dem Michelsberg (Bamberg), die

Muttergotteskapelle in der Judengasse in Bamberg, die Kirche in Dormitz
bei Bamberg, die Salvator-Kapelle in Schw\303\244bisch Gm\303\274nd; oder - als

Beispiele aus der profanen Kunst: das Lorbersche Haus in Bamberg, das

Schrottenbergsche Schlo\303\237in Reichmannsdorf . . . Gerade seine Bekanntschaft

mit der Wandmalerei bezeugt Skovoroda selbst. Er kann diese Malerei nicht
nur in Charkov, sondern auch in Ungarn oder \303\266sterreich gesehen haben.

Da\303\237sie aber auch in der Ukraine verbreitet war, daf\303\274rliegen Zeugnisse vor.)

58)))



Der Einflu\303\237in der Literatur ist auch nicht unbedeutend. Mag dieser Ein-

flu\303\237bei Shakespeare auch nicht zweifellos erwiesen sein, so steht er jeden-

falls f\303\274rErasmus (\"Apophthegmata\,") Rabelais, Fischart wie f\303\274rdie ge-
samte deutsche Barockdichtung fest. Harsd\303\266rfer erw\303\244hnt oft Saavedra; die
Gedichte J. V. Andre\303\244s sind voll von symbolischen Motiven, man findet
sie ebenso bei M. Opitz, N. Reusner, Rottenhagen, Lohenstein, Balde und
kann sie auch bei F. Spee nicht verkennen; mehrere Barockdichter gaben

selbst Emblemb\303\274cher heraus. Vor allem sind die Symbole in die Sprache

der mystischen Dichter eingegangen, von Daniel Czepko und Angelus Sile-

sius angefangen bis zu Gottfried Arnold und zu Rilkes \"Stundenbuch\". Den

Einflu\303\237 der Symbolik auf die gesamte Predigt der Barockzeit darf man
auch nicht untersch\303\244tzen. -

Der ukrainische Barock war nicht anders!
Ein sehr interessantes und lohnendes Thema ist es, die Rolle der Symbolik

in der Geschichte der Philosophie zu verfolgen, den Ursprung der Symbolik

(etwa der oben von uns angef\303\274hrten Plato-Symbole) aus der vorsokrati-
schen Philosophie und aus der griechischen Mythologie festzustellen, die
Rolle dieser Symbole in der gesamten Entwicklung des antiken Platonismus,
die Verschmelzung dieser Symbolik mit der

tei\037X'eise
auf andere Quellen

zur\303\274ckgehenden christlichen zu erforschen, und \037d'ann die Schicksale dieser

Symbole durch die Geschichte der mittelalterlichen Scholastik und in die

Philosophie der Neuzeit hinein zu verfolgen. Von diesen Aufgaben wurden
zwar einige von verschiedenen Seiten her in Angriff genommen, doch be-

sitzen wir bis jetzt noch kein mehr oder weniger
ers<j\303\266pfendes

Werk dar-

\303\274ber.Und doch zieht sich diese Symbolik durch die ganae Entwicklung der

Philosophie bis in die Gegenwart hinein! So tritt etwa die ber\303\274hmte

\"tabula rasa\" - von Plato und Aristoteles, durch das Mittelalter bis zu

Locke, Comenius hin auf. Auch in der Emblematik hat dieses Sinnbild seine

Wiedergabe gefunden: eine reine Tafel finden wir in mehreren Emblem-

sammlungen mit der Unterschrift \"Zu allem bequem\". \"Ad omnia\" (etwa
bei Saa vedra, Boschius, in den Amsterdamer \"Symbola et emblemata\";

erw\303\244hnt wird die \"tabula rasa\" \303\274brigensauch in Grimmelshausens \"Simpli-

cissimus\" !). -
Jedenfalls werden noch bei Baader \303\266fterSymbole erw\303\244hnt:

so etwa zitiert er im Tagebuche: yvwih O'EaUtOv, nosce te ipsum, ne te quae-
siveris extra, worin der Spruch zum Symbol der Muschel wieder zu erkennen

ist! Oder auch bei Hegel wird in der \"Philosophie der Geschichte\" der Gang
der Geschichte an Hand von Symbolen betrachtet - der Ph\303\266nix,Pflanze und

Samen, Kreis und Zentrum sind alles uns wohlbekannte Symbole! Die

mathematischen Symbole, so Kreis und Mittelpunkt, so Dreieck werden

in der Philosophie von Plato und Plotin bis zur Philosophie der Romantik

(Novalis, Baader, Schelling) sehr oft verwertet.
Ebenso ist die Bedeutung der Emblematik in der Mystik nicht zu unter-

sch\303\244tzen! Liegt doch die platonische Symbolik und die Symbolik des \"Hohen

Liedes\" wie der Heiligen Schrift \303\274berhaupt der altchristlichen und der mit-)

59)))



telalterlichen mystischen Literatur zugrunde. Sind im Mittelalter die bild-

lichen Darstellungen der mystischen Gedanken auch vereinzelt da (Hilde-
gard von Bingen, Suso), so verbindet sich in der Mystik der Neuzeit die Em-

blematik mit der Mystik oft aufs engste. Man kann mehrere Beispiele daf\303\274r

bringen, da\303\237die emblematischen Darstellungen und die mystischen Gedan-

ken einander befruchten und beeinflussen. Zu den bedeutendsten Sammlun-

gen der mystischen Embleme geh\303\266ren die Werke von Daniel Sudermann:
etwa \"Sch\303\266neauserlesene Figuren und hohe Lehren von der Begnadeten
Liebhabenden Seele . . .\" und \"Hohe geistreiche Lehren/ und Erkl\303\244rungen:

Ober die f\303\274rnehmbsten Spr\303\274chede\303\237hohen Lieds Salomonis/ von der Lieb-

habenden Seele ...\" (1623) - die beiden Werke verwerten reichlich

Taulers und Meister Eckharts Predigten. Emblematische Bilder entwirft

einer dcr Sch\303\266pfer der theosophischen Mystik der Neuzeit, Robert Fulda

(de Fluctibus). Wenn B\303\266hmesMystik auch erst nachtr\303\244glich die sch\303\266nen

Kupfer Luykens hervorgerufen hat, die als Titelkupfer der Ausgabe von
1682 auf eigent\303\274mlichste Weise den Gedanken der Visionen B\303\266hmeswie-

dergeben, so liegt dieser Symbolik doch manches, was in den Werken B\303\266h-

mes selbst ausgesprochen ist, zugrunde. Es ist auch kein Zufall, da\303\237eines

der sch\303\266nsten Bildnisse B\303\266hmes in einem durchaus emblematischen Stil

gehalten ist; schlechterdings untrennbar sind aber die Schriften Abraham

von Franckenbergs, die Literatur der \"Rosenkreutzer\" von den mystischen
symbolischen und emblematischen Zeichnungen, die meist in diesen Schriften

enthalten sind! Bei Czepko und Angelus Silesius finden wir eine Unmenge

symbolischen Stoffes. Nicht zuf\303\244llig ist \"Der cherubinische Wandersmann\"

. mit einem symbolischen Titelkupfer ausgestattet. Auch Abraham von

Franckenbergs Zeichnungen verraten dasselbe Interesse f\303\274rdie bildliche

Ausdrucksform des mystischen Erlebnisses. Comenius mit seinem Streben

zur Anschaulichkeit l\303\244\303\237tsich nichf zuletzt von denselben mystischen emble-

matischen Denkmotiven leiten. Gottfried Arnold schafft emblematische

Bilder zu Arnds Buche \"Vom wahren Christentum\", aber auch sonst ist die

Lyrik Arnolds voll emblematischer Motive, so da\303\237sie wirklich als \"emble-

matische Dichtung\" bezeichnet werden kann: \"Hier wird alles zum Gleich-

nis; alles gewinnt Bedeutung und wird in einen k\303\274nstlerisch sublimierten

Sinn hineingesteigert. Die gedr\303\244ngte F\303\274llevon Vergleichen, die den Stil

dieser Dichtung belastet, erkl\303\244rtsich zum gro\303\237enTeil aus dieser emblemati-

schen und symbolischen Art zu dichten\". \"Es scheint, - - - -, als ob die

eigent\303\274mliche bildhafte, einen Gegenstand oder ein Ereignis gewisserma\303\237en

abmalende Manier Arnolds, oft unbewu\303\237t, wenn er dichtet\". Mme de Guyon

dichtet geistliche Lieder zu den Emblemen von Hugo und Vaenus. Oetinger
kehrt zur Symbolik auf einer neuen Ebene wieder zur\303\274ck,und zwar vor
allem in seinem \"Biblischen und emblematischen W\303\266rterbuch\", wo er das
rein Bildliche mit dem Philosophischen in einer eigent\303\274mlichen Weise ver-

einigt und verschmilzt. Die Embleme tauchen bei den \"Inspirierten\" des
19. Jahrhundcrts (Go\303\237ner) wieder auf. Auch noch kurz vor dem Kriege)

60)))



verwertet ein russischer bedeutender Religionsphilosoph, P. Florenskij, die

mystische Emblematik (die Amsterdamer Salnmlung und Vaenus). Im
Stundenbuch Rilkes finden wir die dichterische Umformung desselben bild-

lichen Stoffes.

Wenn man mit E. Seeberg von der \"emblematischen Mystik\" spricht, so

mu\303\237man Skovoroda unter den Vertretern dieser emblematischen Mystik
einen bedeutenden Platz einr\303\244umen. Denn er geh\303\266rtzu den konsequentesten
und zielbewu\303\237testen Vertretern des emblematischen Stils im mystischen
Schrifttum der neueren Zeit.)

I n der Ukraine steht Skovoroda keinesfalls vereinzelt als Liebhaber der

Symbolik und Emblematik da.

Die \"Symbola et emblemata\" waren in der Ukraine seit dem 17. Jahrhun-
dert ein beliebtes B\303\274cher-Genre. Peter Mohila kaufte 1632-1633 irgendwel-

ehe \"Emblcmata\" gleichzeitig mit anderen B\303\274chern. In der Bibliothek von
Epifanij Slavineckyj befand sich irgendeine ,,1\\gyptische Symbolik\". Ferner
waren in der Bibliothek von Stefan Javorskyj (die sich \303\274brigens im Be-

sitz des Charkover J(ollegiums befand zu jener Zeit, als Skovoroda dort
Professor war) einige B\303\274cherdieser Art

vorhand\037\037:
unter anderen \"Firma-

n1entum Symbolicum\" von Sebastian a Matre 1Yei, \"Apelles Symbolicus\"
von Keten, - eine polnische emblematische Schrift, Sammlungen von Fa-

beln, \"Mystica Mariana\" von Sandaeus, vor allem aber \"Pia desideria\" von

Hugo und \"Amoris emblemata\" von Vaenus; Camerarius und \"Philosophia

imaginum\" von Menestrerius befanden sich in der BiWiothek von Proko-

povyc, der Saavedra ins Russische \303\274bersetzt hat; eine IlWnyme ukrainische

\303\274bersetzung von Hugo ist erhalten geblieben. Vor allem geh\303\266rendie B\303\274cher

aus der Bibliothek J avorskyjs, die, wie gesagt, Skovoroda benutzen konn-

te, zu deh wahrscheinlichen Quellen der Symbolik der ukrainischen Literatur
des 17. und 18. Jahrhunderts. Die erw\303\244hnten Bibliotheken sind als die

typischen Bibliotheken der ukrainischen Gelehrten des 17. Jahrhunderts
interessant. Es fehlt auch nicht an einem selbst\303\244ndigen symbolischen Schrift-

turn: so erschien in den 80er Jahren des 17. Jahrhunderts eine Panegyrik
f\303\274rLazar Baranovyc, die mehrere symbolische Kupfer enth\303\244lt in der ge-
w\303\266hnlichen Art der symbolischen und emblematischen Kunst. 1712 erschien

eine Sammlung von emblematischen Sinnbildern unter dem Titel \"Ethik-

Hieropolitik\", die auch noch im Laufe des 18. Jahrhunderts mehrmals neu

verlegt wurde. Auch in der Malerei waren die Einfl\303\274sse der Symbolik
stark.

Nicht weniger wirkte sich der Einflu\303\237der Symbolik in der ukrainischen

Dichtung des 17.-18. Jahrhunderts und in der Predigt jener Zeit aus.
Schriftsteller wie Joannikyj Galatovskyj oder A. Radyvylovskyj oder Pre-

diger wie Stefan Javorskyj haben die symbolische Literatur - so wie es

auch im Westen \303\274blichwar -
mannigfaltig ausgenutzt. In ihren Fu\303\237stapfen

wandel tauch Skovoroda.)

61)))



Was speziell die Amsterdamer \"Symbola et emblemata\" betrifft, so ist ihr
Einflu\303\237in der Ukraine auch sonst noch belegt. Bezweifeln l\303\244\303\237tsich vielleicht,

ob Ja. Markovyc gerade diese Sammlung 1724 einem Maler gegeben hat,
um einige Bilder abzumalen, aber fest steht, da\303\237Arsenij Macijevyc um die

Mitte des Jahrhunderts in Rostov (Gouvernement Jaroslav) nach diesem
Buche Bilder f\303\274rzwei gro\303\237eTore bestellt hat. Skovoroda ist selbst ein

weiterer Beweis daf\303\274r,da\303\237die .,Symbola et emblemata\" nicht zuletzt in
der Ukraine ihre Leser gefunden haben.

Nach einigen Forschern hat die emblematische Kunst in der Ukraine auch

der Volkskunst (Kachel\303\266fen) Spuren aufgepr\303\244gt. . . Wie dem auch sein mag,

die \"Symbola et emblemata\", welche - sehr wahrscheinlich - Peter dem

Gro\303\237envon ukrainischer Seite her empfohlen wurden, haben sich gerade in
der Ukraine gro\303\237erBeliebtheit erfreut.)

6. Die symbolische Welt)

Die symbolische Interpretation wird von Skovoroda auf die Bibel ange-

wandt.

Zur Bibel hat Skovoroda \303\274berhaupt eine besondere Beziehung. Er ist

ein \"Liebhaber\" der Bibel, so lautet einmal seine Unterschrift unter einen
Brief. Er f\303\274hltesich durch eine \"geheime Kraft und Magie\" zur Bibel hin-

gezogen: \"die Bibel habe ich gegen mein drei\303\237igstes Jahr zu lesen angefan-
gen, aber dieses f\303\274rmich sch\303\266nsteBuch hat \303\274beralle meine anderen Gelieb-

. ten den Sieg davongetragen, denn sie hat meinen langj\303\244hrigen Hunger und

Durst gestillt: mit dem Brot und dem Wasser, das s\303\274\303\237erals Honig und die

Waben der Wahrheit und des Rechtes Gottes ist, und ich f\303\274hlezu ihr eine

besondere N atur[ anlage]. Ich flill1e, ich fliehe und bin unter der F\303\274hrung

meines Gottes allen Lebenshindernissen und allen Fleischesl\303\274sten entflohen,

um ruhig die all reine Umarmung der alle Menschent\303\266chter an Sch\303\266nheit

\303\274bertreffenden Gottestochter zu genie\303\237en
- - - Die unn\303\274tzesten Feinheiten

in ihr erscheinen mir sehr wichtig zu sein: so denkt immer ein Verliebter - -
-

Je tiefer und menschenloser meine Einsamkeit war, desto gl\303\274cklicher war

mein Zusammenleben mit dieser geliebtesten aller Frauen, und mit diesem

Los Gottes bin ich zufrieden. Mir wurde ein sch\303\266nesKind geboren: der
vollkommene und wahre Mensch. Ich sterbe nicht kinderlos.\"

\"Die Bibel ist von Gott geschaffen aus den heilig-geheimnisvollen Bil-

dern. Himmel, Mond, Sonne, Sterne, Abend, Morgen, Wolken, Regenbogen,
Paradies, V\303\266gel,Tiere, Mensch usf. - das alles sind Bilder der H\303\266heder

himmlischen Weisheit - - - Das alles sind Bilder, und alle Gesch\303\266pfe sind

Schatten, die die Ewigkeit versinnbildlichen\". \"Die Bibel ist die heiligste
und weiseste Orgel CI, ist \"das Wort Gottes und die Feuerzunge\" . \"Die
Heilige Schrift ist einem Flu\303\237oder einem Meer \303\244hnlich.Oft er\303\266ffnetsich eine

sogar f\303\274rEngelsaugen undurchdringliche Tiefe, dort wo von au\303\237enher allcs)

62)))



schlecht und einfach zu sein scheint\". \"Die Bibel ist die neue Welt und die

neue Menschheit Gottes, das Land der Lebendigen, das Land und das Reich

der Liebe, das hohe J erusalem\" .

Die Bibel ist ja \"eine kleine Welt oder ein Weltchen\". \"Ist sie nicht ein

sch\303\266nerTempel des all weisen Gottes - diese Welt? Es gibt aber drei Welten.

Die eine ist die allgemeine oder bewohnbare Welt, wo alles Geborene

haust - - - Zwei andere sind kleine und Teil-Welten. Die erste ist Mikro-
kosmos, d. h. Weltchen, \\Veltlein oder der Mensch. Die zweite - die symbo-
lische Welt oder die Bibel. - - - Die Bibel ist eine symbolische Welt, weil

in ihr die Figuren der himmlischen, irdischen und unterirdischen Gesch\303\266pfe

gesammelt sind, damit sie zu Denkm\303\244lern w\303\274rden, die unsern Gedanken
einf\303\274hren in das Verst\303\244ndnis der ewigen Natur, die in der Verg\303\244ngli8tkeit

so verborgen ist, wie eine Zeichnung in ihren Farben\". Darum hei\303\237tdie

Bibel oft \"die symbolische Welt\" oder \"die fig\303\274rliche Welt\". In der Bibel

spiegelt sich die ganze Welt wieder - \"wie der Sonnenschein auf dem Was-
ser und wie das Wasser auf der Oberfl\303\244che des blauen Sees, und wie die

bunten Blumen auf dem Seidenfeld in den kunstgewebten Damaststoffen, so

offenbart die Wahrheit zur rechten Zeit das sch\303\266neAuge der Ewigkeit auf
der Oberfl\303\244che der in der Bibel

zusammengeflochf\302\253nen Unmenge der wie
Manna und Schnee[flocken] unz\303\244hligen Gesch\303\266p\037. \"Nicht nur die Erde
samt ihren Fr\303\274chten und Geburten, sondern auch alle irdischen und himm-
lischen Figuren, die bei den alten, haupts\303\244chlich den \303\244gyptischen Philosophen
heimisch waren - - - hat Israel in die Weihe Gottes \303\274bertragen.\"

Man soll aber die \303\244u\303\237ereForm von dem eigentlichen \\phalt unterscheiden

k\303\266nnen. Skovoroda scheut nicht, f\303\274rdie \303\244u\303\237erliche\037lWl der biblischen

Wahrheit die sch\303\244rfsten und abf\303\244lligsten Ausdr\303\274cke zu gebrauchen. Er
widmet diesem Problem drei Werke seiner sp\303\244teren Zeit (\"Lots Frau\",
\"Die israelische Schlange\" und \"Die Sintflut der Schlange\.") - \"Die Bibel

ist mit einem Narren dumm, mit einem Seligen selig. Einem Taugenichts ist
sie das Fallen, einem Guten - die Auferstehung\". \"Die Bibel ist Mensch

und Leiche\". \"Die Bibel ist eine h\303\266chstschlechte und einf\303\244ltige Schalmei,

wenn man sie auf unsere fleischlichen Dinge anwendet, der stachlige Dorn-

busch, bitteres und nicht wohlschmeckendes Wasser, Narrheit - - - oder

um es gar mit Schimpfworten zu sagen: Dreck, Schmutz, Schund, Menschen-

mist - - -\" Sie ist aber trotzdem auch das beste Musikinstrument: \"Es

gibt nichts Besseres und Wirksameres, als wenn man auf ihr nicht den

Elementen, sondern Gott vorspielt, nicht der Verg\303\244nglichkeit, sondern der

Ewigkeit, dem Herrn und nicht der Welt\". \"Unsere sinnlose Frechheit ver-
achtet sie und sucht nicht, sie zu erkennen. Sehr l\303\244cherlich scheint uns die

Weltsm\303\266pfung zu sein, Gottes Ruhe nach der Arbeit, seine Reue und sein

Zorn, die ModelIierung Adams aus Ton, das Einhauchen des Lebensatems,
das Vertreiben aus dem Paradies, Lots Trunkenheit, die geb\303\244rende Sarah,

die Sintflut, der Turm zu Babel, das Wandeln auf dem See, die Opferord-

nung, das Labyrinth der b\303\274rgerlichen Gesetze, die Wanderung in irgendein)

63)))



neues Land, seltsame Kriege und Siege, die sonderbare Erdaufteilung usf.
Ist es m\303\266glich, da\303\237Henoch und Elias in den Himmel hinaufgeflogen sind?

Vertr\303\244gt es sich mit der Natur, da\303\237Nawin die Sonne zum Stehen brachte?

da\303\237der Jordan umkehrte? da\303\237Eisen schwamm? da\303\237eine Geb\303\244rerin Jung-

frau bliebe? da\303\237ein Mensch auferst\303\244nde? Was f\303\274rein Richter ist im Regen-

bogen? Was f\303\274rein feuriger Flu\303\237?Was f\303\274rein H\303\266llenrachen? Glaube daran,

du grobes Altertum! Unser Zeitalter ist aufgekl\303\244rt.
- Ich wundere mich

nicht im mindesten, - sie treten diese Erbschaft ohne Geschmadt und ohne

Z\303\244hnean, sie kauen nur die einfache und bittere Rindeu. \"Wenn man in den

g\303\266ttlichen B\303\274chernliest: Trunkenheit, Kebsweiberei, Blutschande, Liebeleien

und \303\244hnliches, so verbleibe man nicht in diesen sodomischen Stra\303\237en- - - -
Denn die Bibel f\303\274hrtdich nicht in diese Stra\303\237en hinein, sondern nur durch
diese Stra\303\237en hindurch in die H\303\266henund die reinen L\303\244nder; nicht zu den
fleischlichen Kl\303\274geleien f\303\274hrtsie, sondern zum Ewigen. Die Bibel hat nichts
mit dem Bauch, mit dieseln unseren Aftergott, nichts mit der Ehe und nichts

mit dem fleischlichen Kaiser zu tun. Sie ist ganz im erhabenen Gott.\" Denn
die Bibel ist \"Pascha\" - d. h. \"Durchgang, \303\274bergang, Ausgang und Ein-

gang\". \"Ziehe zu Hause die Schuhe aus und gehe zum G\303\266ttlichen \303\274ber- - -
Zu diesem \303\274bergang ist die Bibel Br\303\274ckeund Leiter - - - Dort wirst du

statt der Verg\303\244nglichkeit alles Unverg\303\244ngliche erhaltenu.

Die Bibel wird als Schlange versinnbildlicht, denn die Schlange hat eine

doppelte symbolische Funktion. \"Dieser siebenk\303\266pfige Drache, die Bibel, der
die Wellen der bitteren Gew\303\244sser ausspeit, hat die ganze Erdkugel nlit

Aberglauben bedeckt. Das ist nichts anderes als das verstandlose, aber durch

., Gott verwirklichte und verteidigte Verst\303\244ndnis - - -\" \"Die Bibel ist Gott
und die Schlange

- - sie ist Fleisch und Geist, Unfug und Weisheit, See und

Hafen, Sintflut und Arche\". Sie ist \"die Schlange, aber zugleich auch Gott.

L\303\274genhaft
- aber auch wahrhaft\037. N\303\244rrisch - und zugleich auch all weise.

B\303\266seund zugleich auch gut.\" Denn die Schlange \"ist schlau und windet
sich zu einem Ringe auf, da\303\237man nicht sehe, wohin sie will, wenn man ihren

Kopf nicht merkt; so auch die Ewigkeit
- sie ist \303\274berallund nirgends, weil

sie unsichtbar wird, indem sie ihr Gesicht verdeckt - - - Die Schlange hat,

wie man aus dem Namen sieht, einen scharfen Blick. Dieses griechische
Wort \303\226EQXWhei\303\237t:sehe, \303\226Q6.xwhei\303\237t:werde sehen; \303\226Qa.xwv

- der, welcher

nach vorn sehen kann, d. h. der Hellseher. Es ist nichts schwieriger, als f\303\274r

ein verunreinigtes Auge die Ewigkeit zu erblicken. Wenn du wohl zerkaut

und den Geschmack in diesen Worten empfunden hast: Am Anfang war das

Wort, so verstehe, da\303\237die Bibel, die ihr ganzes figurales Wort ins Sehen
der Ewigkeit ausgebreitet hat, selbst zu Gott geworden ist: und Gott ward
das Wort. So kann ich ohne Z\303\266gernsagen, da\303\237die Bibel Gott und Schlange

ist\". Die Schlange \"speit
- - die Sintflutgew\303\244sser aus\", \"speit den Unfug

ausC(. Sie \"f\303\274hrtdie christliche Seele in Versuchung\", wie z. B. man auf-

grund der Bibel das Ende der Welt um 1000 Jahre nach Christus erwartet
hat. \"Dieser Verleumder wird dir einfl\303\274stern, da\303\237Gott weint, z\303\274rnt,schl\303\244ft,)

64)))



bereut. . . Dann erz\303\244hlter, da\303\237die Menschen sich in Salzs\303\244ulen verwandeln,

sich zu den Planeten erheben, in Wagen auf dem Meeresgrunde und durch
die Luft fahren, da\303\237die Sonne wie ein Wagen sich h\303\244ltund zur\303\274ckkehrt,

da\303\237Eisen schwimmt, Fl\303\274sseumkehren in ihrem Lauf, da\303\237vom Trompeten-
blasen Stadtmauern einst\303\274rzen, da\303\237Berge wie die Hammel springen, Fl\303\274sse

in die H\303\244ndeklatschen, W\303\244lderund Felder sich freuen, W\303\266lfemit Schafen

Freundschaft schlie\303\237en, da\303\237Ochsen mit L\303\266wepweiden, Knaben mit Schlan-

gen spielen, tote Gebeine auferstehen, Gestirne von Apfelb\303\244umen, und aus

den Wolken Gr\303\274tzeund Wachteln fallen, da\303\237aus Wasser Wein wird, da\303\237

Stumme - nachdcm sie getrunken -
sprechen und sch\303\266nsingen usf., usf.

Siehst du, da\303\237die Schlange \303\274berdie L\303\274gekriecht, die L\303\274gefri\303\237t,die L\303\274ge

ausspeit
- - - Sieh auf die ganze Erdenkugel und aufs arme

Menschtrge-
schlecht. Siehst du? Siehst du, wie es durch eine schmerzhafte und ungl\303\274cks-

volle Sintflut von H\303\244resien, Streitereien, Aberglauben, Vielglauben und Ver-

schiedenglauben beunruhigt, best\303\274rmt, \303\274berschwemmt wird! Diese Sintflut
ist uns aber nicht von oben her gegeben, sondern derselbe h\303\266llische Schi an-

genrachen hat sie ausspeiend ausgespien, erbrechend erbrochen - - -
Sag

jetzt, was verdient die Schlange f\303\274rihr Erbrechen, f\303\274rihren Unsinn, f\303\274r

alle Wunden und Qualen, f\303\274rihr allweltliches Lachen, f\303\274rallen Schimpf
und Ekel?\" \"Sei barmherzig und bedaure die unztliligen Martyrer, welche

die Seligkeit erstreben: von denjenigen ungl\303\274cklichen Leidenden, die durch
die L\303\274gedieses Peinigers verlockt, sich ihre sie in Versuchung bringenden

Augen ausgestochen, die Hoden f\303\274rdas Himmelreich ausgeschnitten - -
oder in gro\303\237erZahl sich selbst verbrannt haben. Gott f\303\244ngt[die Menschen]
mit dem Glauben, er f\303\244ngtaber auch geheim mit Aberglalben.\"

Skovoroda will ein \"Gericht \303\274berdie Schlange\" abhaltetf: Er kommt zum

SchI u\303\237,da\303\237die Schlange von der Erde \"gehoben\"
- d. h. da\303\237die Bibel

symbolisdt interpretiert werden m\303\274sse.Diese symbolische Interpretation
wird dieselbe Wirkung haben wie die eherne Schlange in der W\303\274ste,durch

deren Anblick die von Schlangen gebissenen Juden geheilt wurden.

Einmal wird die Bibel auch mit der Sphinx verglichen: \"Was ist die

Bibel? Sie ist jene uralte Sphinx, die L\303\266we-Jungfrau, L\303\266weund Jungfrau

zugleich. Sie trifft dich auf dem Wege durch die Welt, wo sie gleich einem

L\303\266wensucht, wen sie verschlingen k\303\266nne.\"

Als besonders sch\303\244dlich und sch\303\244ndlich bezeichnet Skovoroda die buch-

st\303\244bliche Bibelauffassung: Sie f\303\274hrtuns zu rein \303\244u\303\237erlichenStreitigkeiten,

zu kleinlicher Polemik, die Aberglauben, Fanatismus, Sektenbildung zur

folge hat. \"Wie hoch erheben sich manche in ihren Kl\303\274geleien \303\274berdie

g\303\266ttliche Schrift! Sie erheben sich durch ihr geschichtliches, geographisches,

mathematisches Wissen: aber immer nur durch das leibliche Wissen\". \"Aus

solchen Neigungen sind die Schismen, der Aberglaube und alle \303\274brigen

Verderben geboren, die das ganze Europa beunruhigen\". Daraus wird

verst\303\244ndlich, wenn Skovoroda behauptet, die Bibel habe \"zuerst \303\274berdas

j\303\274dische,sp\303\244teraber auch \303\274berdas christliche Volk unz\303\244hlige und furchtbare)

65)))



\303\274berschwemmungen des Aberglaubens gebracht. Aus dem Aberglauben wur-

den Gegens\303\244tze, Streitigkeiten, Sekten, seltsame und allgemeine Feindschaf-

ten, Hand- und Wortgemenge, kindliche Xngste usf. geboren\". ttMan sagt
dem Abergl\303\244ubischen: h\303\266reFreund! es kann doch nicht geschehen . . . Es ist
wider die Natur. . . Hier ist etwas verborgen. . . Aber er schreit gallig aus
Leibeskr\303\244ften, da\303\237die Pferde des Elias wirklich fliegen

- - - Eisen

schwamm, die Gew\303\244sser sich trennten, da\303\237der Jordan umkehrte, da\303\237die

Sonne sich an Jesu Nawin angehakt hat, da\303\237zur Zeit Adams die Schlangen

die menschliche Sprache hatten . . . So! .. . Von dieser Hefe trunken, zecht
der Abergl\303\244ubische, ziegenbockt den Unsinn, indem er alle, die mit ihm nicht

einverstanden sind, zu Feinden und H\303\244retikern erkl\303\244rt. Es ist besser nicht

zu lesen und nicht zu h\303\266renals ohne Augen zu lesen und ohne Ohren zu
h\303\266renund erfolglos zu lernen. Das ist eine kindische Weisetuerei !\" \"Die

Bibel ist die L\303\274geund der Unfug Gottes nicht deshalb, weil sie uns die L\303\274ge

lehrt, sondern weil sie f\303\274runs in der L\303\274gedie Spuren und Wege eingepr\303\244gt

hat, die den kriechenden Verstand zu der H\303\266heder Wahrheit f\303\274hren.\"

\"In dieser L\303\274gehat sich wie in einer Schale der Samen der Wahrheit ver-

schlossen.\" Und - \"es gibt f\303\274rdie Gesellschaft kein gef\303\244hrlicheres Geschw\303\274r

als den Aberglauben: die Bl\303\244tterf\303\274rdie Heuchler, die Maske f\303\274rdie Be-

tr\303\274ger,der Schatten f\303\274rdie Nichtstuer, Anreiz und Ansporn f\303\274rdie, die

einen kindlichen Verstand haben\".

Die Bibel hat also einen Doppelcharakter. Sie ist nur Weg zur Gottes-

erkenntnis. \"Wenn der Weg aus dem Tal bergauf f\303\274hrt,so liegt gewi\303\237sein

erster Teil tief und der letzte so hoch, wie der Berg, auf welchen der Weg
f\303\274hrt.Sie nimmt mit ihrem untersten Teil die unteren Talbewohner auf,
\037nd n1it dem h\303\266heren steigt sie in die H\303\266he;eben darum hei\303\237tsie Fl\303\274gel,

T\303\274r,Ende oder Grenze, Hafen, Sand oder K\303\274ste,die das Meer begrenzt,
und Mauer - - - Die Wand bedeeret Grenze, indem sie das Fremde von
Unserem trennt. Und wie soll diese von Gott geschaffene Mauer nicht eine
Grenze hei\303\237en,wenn sie zwischen den1 Licht und der fremdl\303\244ndischen Fin-

sternis die Grenze ist? Die Mauer hat eine dunkle Seite, diejenige, die in die

Finsternis sieht. Aber die Seite, die gegen Westen gerichtet ist, ist die innere
und ganz vom Licht der H\303\266heGottes vergoldet, so da\303\237ein Finsternisbe-

wohner, wenn er zu der T\303\274r,die von au\303\237enher dunkel ist, kommt, keine

Sch\303\266nheit sieht und zur\303\274ckgeht, heimkehrend in die Finsternis. - - - Diese

Vermittlerin ist auch einer Br\303\274cke\303\244hnlich, die Gott und die Sterblichen

verbindet. Wenn aber diese wunderbare Br\303\274ckedie Sterblichen ins Leben

\303\274berf\303\274hrt,so ist sie w\303\274rdig,Auferstehung zu hei\303\237en.\"

Skovoroda erz\303\244hltim Zusammenhang seiner Theorie der Bibel-Interpre-

tation eine Parabel, die nicht nur seinen Standpunkt zum Ausdruck bringt,
sondern auch f\303\274rseinen dichterischen Stil sehr charakteristisch ist: \"Die

Bibel ist auch einer scheu\303\237lichen H\303\266hle\303\244hnlich,in der ein Einsiedler lebte

und in der ihn einmal seine Br\303\274derbesuchten . . . Sag Br\303\274derchen, was h\303\244lt

dich an diesem finsteren Wohnort zur\303\274ck? Nach diesen Worten zog der)

66)))



Einsiedler einen an der Wand befestigten Vorhang weg - - - Oh, mein

Gott! schrie der Gast auf, als er die Pracht erblickte, die h\303\266herist als alle

menschliche Vernunft. Das ist es, Bruder, was mich erg\303\266tzt
- sagte der

Einsame. Dann blieb ein Bruder mit dem anderen f\303\274rimmer zusammen

leben\". \"Stellt euch einen sch\303\266nenduftigen Garten auf dem Berge vor, der

voll ewigen Trostes ist. Wie w\303\274nschten die G\303\244stehineinzugehen! Es ist aber

unm\303\266glich, sich hineinzudr\303\244ngen. Undurchdringliches Dickicht, unwegsamer
Dornbusch, ungangbare Stellen umgeben dieses Paradies! 0 s\303\274\303\237esteWahr-

heit Gottes! Wann werden wir zu dir durchdringen? Der zeremonielle

Dornbusch l\303\244\303\237tuns nicht durch. In ihm sind wir steckengeblieben. Und auf

der anderen Seite dieser h\303\244rtesten Mauer leuchtest du, unsere Freude. Wer

wird uns durch die W\303\274stef\303\274hren?\" - - Die Bibel \"ist auch einem Fis&r-
netz \303\244hnlich,das mit einer Unmenge von Kugeln aus Edelsteinen besetzt

ist, dessen Wert unbekannt ist\". -

Man k\303\266nntesagen - die Besch\303\244ftigung mit der Bibel, das Aufl\303\266sen der

symbolischen \"Figuren\" und das Durchdringen zum in diesen Figuren ver-

borgenen Inhalt ist f\303\274rSkovoroda auch eine ethische, \"gnostische\" und reli-

gi\303\266seAufgabe. Ein - mindestens m\303\266glicher, vielleicht aber auch einer der
h\303\266chstenm\303\266glichen

- Lebenszwecke. \"Ein Einsiedler
\037\037bte

in tiefer Einsam-
keit. Er kam jeden Tag bei Sonnenaufgang in ein\037 gro\303\237enGarten. Im

Garten lebte ein sch\303\266nerund sanfter Vogel. Der Einsiedler sah mit Neugier
auf die wunderbaren Eigenschaften dieses Vogels, freute sich, fing ihn und
verbrachte auf solche Weise unmerklich die Zeit. Der Vogel setzte sich ab-

sichtlich nah zu ihm, ermunterte ihn zum Fangen und
sch\037n

tausendmal in

seinen H\303\244nden zu sein; er konnte aber den Vogel nie T\037en. Sei nicht

traurig, mein Freund - sagte der Vogel -, da\303\237du mich nicht fangen kannst.
Du wirst dein ganzes Leben lang mich haschen, ohne mich zu fangen, nur

zur Unterhaltung. Einmal kam zum Eindsiedler sein Freund. Nach der

Begr\303\274\303\237ungfingen sie ein Gespr\303\244ch an. Sage mir -
sagte der Gast - womit

besch\303\244ftigst du dich in der \303\266denW\303\274ste?Ich w\303\244rein ihr vor Langeweile
gestorben. - - - Ich - sagte der Einsiedler - habe zwei Unterhaltungen:
den Vogel und den Anfang. Ich fange den Vogel, kann ihn aber nie fangen.
Ich habe tausend und einen seidenen figuralen Knoten. Ich suche in ihnen
den Anfang und kann ihn nicht finden - - -\"

Man sieht ohne weiteres, da\303\237diese Einstellung Skovorodas der Bibel

gegen\303\274ber im gro\303\237enund ganzen auf die altchristliche Exegese zur\303\274ckgeht.

Wenn man trotzdem versucht hat, etwa in seiner negativen Einstellung der

Sektenbildung gegen\303\274ber oder aus den scharfen Worten, die er gegen die

\303\244u\303\237ereEinkleidung der biblischen Gedanken zuweilen gebraucht, einen

Einflu\303\237des Rationalismus und der Aufkl\303\244rung des 18. Jahrhunderts, den
Einflu\303\237Reimarus' zu sehen oder gar aus Skovoroda einen K\303\244mpfer gegen

das Christentum zu machen, so ist das nur aufgrund einer v\303\266lligen Un-

kenntnis der Geschichte der christlichen Theologie m\303\266glich.

Die negative Einstellung den \"Buchstaben\" der Schrift gegen\303\274ber war bei)

67)))



jeder allegorischen oder symbolischen Auslegung derselben doch ganz unver-

meidlich, schon allein deswegen, weil man nur durch vollst\303\244ndige Aufhe-

bung, Aufl\303\266sung der \303\244u\303\237erenH\303\274lleden Zutritt zum inneren, verborgenen

Sinn erlangen zu k\303\266nnenglaubte. Philo, der - wie die anderen Vertreter
der \"Alexandrinischen Schule\" - als einer der ersten dieses exegetische Ver-

fahren auf die Bibel angewandt hat und der den entschiedensten Einflu\303\237auf

die christliche Exegese aus\303\274bte, fu\303\237tedabei, wie auch sonst, vielleicht auf

Plato: er konnte bei Plato nicht nur die k\303\274hnsten Auslegungen Homers

finden, sondern auch eine Stelle, die sich als unmittelbare theoretische

Grundlage einer solchen exegetischen 11ethode auffassen lie\303\237.Ich meine die

Unterscheidung der Buchstaben und der inneren Einheit der Sprache, die
dem Buchstaben gegen\303\274bergestellt wird. F\303\274rPhilo selbst gilt, wie wir

gesehen haben, das Prinzip: \"nach der w\303\266rtlichen Erz\303\244hlung ziemt es sich,
auch den allegorischen Sinn wiederzugeben, denn so ziemlich alles oder doch
das meiste der Gesetzgebung hat einen allegorischen Sinn.\" Die sinnliche

Wahrnehmung ist \303\274berhaupt \"bei den Toren schlecht, bei den Weisen

gut\". Man soll also durch sie hindurch zum wahren Sinn gelangen. Philo
unterscheidet drei Sinne der Schrift. Geschichte und Buchstaben seien ein

wertloser Schatten. Sogar den Sch\303\266pfungsbericht legt Philo allegorisch aus.
- - Genau dieselbe Auffassung finden wir bei den Kirchenv\303\244tern. Nach

Clemens von Alexandrien soll man sich mit dem \"fleischlichen\" Sinn der
Schrift nicht begn\303\274gen, sondern den verborgenen Sinn erforschen, die Wort-

seite der Schrift mu\303\237aufgehoben werden, wenn sie etwas enth\303\244lt, was

Gottes unw\303\274rdig ist. Buchstabe und Sinn beziehen sich aufeinander wie

\037Kern und Schale. Origenes spricht ebenso. Die Schrift ist dunkel. \"Bei jeder
Zeile findet man einen Schl\303\274ssel, aber nicht den, welcher zu ihr geh\303\266rt;die

Schl\303\274ssel sind ohne Ordnung durch das ganze Haus verstreut, und es ist

schwer, sie aufzufinden und zu wlhlen.\" \"Der buchst\303\244bliche Sinn enth\303\244ltoft

Falsches, Widersinniges, Widersprechendes, Unm\303\266gliches, Unn\303\274tzes und

Dinge, aus welchen unendlich viele Irrt\303\274n1er entstanden sind.\" \"Welcher

gesund denkende Mensch kann annehmen, da\303\237es den ersten, zweiten und
dritten Tag gab - n1it Morgen, Abend und Nacht, als es weder Sonne noch
Mond noch Sterne und am ersten Tage sogar auch keinen Himmel gab? Wer

wird so dumm sein, um zu glauben, da\303\237Gott wie ein ackerbauender

Mensch im Paradies verschiedene B\303\244umepflanzte, darunter auch den Baum
der Erkenntnis des Guten und des B\303\266sen,da\303\237er nachmittags im Garten
spazierenging und Adam suchte, der sich unter den B\303\244umen versteckte . . .

Kann man denn zweifeln, da\303\237das alles nur im mystischen Sinne verstanden
werden soll?\" F\303\274rGregor von Nyssa ist der \"K\303\266rperder Schrift\" nur eine

Wand oder ein Gewand, das den wirklichen Sinn verdeckt. Gregor wehrt

sich gegen die buchst\303\244bliche Auffassung: \"keiner sei so dumm\", da\303\237er die

Schrift buchst\303\244blich verstehe. Die ver\303\244chtliche Einstellung der \"Areopagi-
ti ca

\"
dem Buchstaben gegen\303\274ber ist ohne weiteres verst\303\244ndlich. Wenn man

die Schrift buchst\303\244blich n\303\244hme,so \"w\303\274rdeman bald glauben, die \303\274berhin1m-)

68)))



lisd1en Regionen seien mit L\303\266wenund Pferdeherden und mit einem Reich

der Vogel welt und anderen Tieren und noch unansehnlicheren Dingen er-

f\303\274llt.\"Auch Maximus Confessor bek\303\244mpft die buchst\303\244bliche Auffassung

der Schrift.
Diese kirchenv\303\244terlichen Motive erklingen in Kampf t\303\266nenin der deut-

schen Mystik, vor allem nach der Reformationszeit wieder. Aber auch schon
vor der Reformation finden wir vereinzelte Bemerkungen in dieser Richtung.
Scharfe Angriffe werden gegen den \"Buchstaben\" der Schrift, gegen die

\"Zeremonien\", d. h. die kultische Seite der Religion gerichtet, gegen die

Sektenbildung, die gerade von der falschen buchst\303\244blichen Auffassung der

Schrift herr\303\274hrt.

Bemerkungen dieser Art bei Tauler lehnen sich noch an die Schrift .lbst
an: \"denn Gott ist ein Liebhaber der Herzen, und es ist ihm nicht zu tun

um das, was auswendig ist, sondern um eine innige lebendige Gunst, die in
sich eine Geneigtheit tr\303\244gt

- - -
\303\274berhaupt nicht um alles, was auswendig

ist, wie Fasten, Wachen und sonstige Dinge\". Scharfe T\303\266neschl\303\244gtSebastian

Franck an, viele Stellen erinnern durchaus an Skovoroda. Die Buchstaben

seien eine Art Geheimschrift: \"Sagt es doch Christus deutlich, da\303\237er darum

verdeckt in Gleichnissen, durch eine allegorisch verwendete Sprache (wie

Pythagoras mit seinen Sch\303\274lern) mit ihnen rede, daiit sein Geheimnis unter

dem Umhang des Buchstabens verdeckt innerhalb der Schule bliebe\". \"Dar-

um ist der Buchstabe ohne das Licht des heiligen Geistes eine finstere

Laterne - - - - So ist nun und bleibt das Alte Testament, Gesetz, Schrift

und Buchstaben - - - ohne das Licht, das Leben, den Sinn und die Ausle-

gung des heiligen Geistes nichts als ein t\303\266tender Buchsta\037.\037nd nichts weni-

ger als Gottes Wort\". Wenn man die Schrift nach den Bud;staben versteht,

so m\303\274\303\237teman \"die H\303\244ndeabhauen, die Augen ausstechen, Christi Fleisch

essen und sein Blut trinken\". \"Demnach, weil der Buchstabe der Schrift

gespalten und mit sich selbst uneins ist, kommen alle Sekten daraus. Der
sticht den toten Buchstaben da an, dieser dort. Der versteht ihn, wie er da

lautet, dieser wie er dort klingt. - - - Nun sind gewi\303\237alle Sekten aus dem

Teufel und eine Frucht des Fleisches, an Zeit, Raum, Person, Gesetz und

Element gebunden - - -\" Ebenso sind \"Zeremonien - - - nur Schatten

oder Figur\". Die Schrift ohne Gott (\"Buchstabe\") sei eine \"finstere Laterne\",
\"eine faule Cistern\". \"Es ist Gottes Wort ein zweyschneydig schwerdt.' wer

nit mit im Herrn umbgehen kan/ verschneidt sich leychtlich drab\". Franck

spricht vom \"laborinth des buchstabens\". Die Schrift ist \"seltzsam und stri-

tig\", kann \"gespalten\" werden. Diese \"Spaltung\" demonstriert eben Franck

im \"verbutschierten Buche\" durch die Gegen\303\274berstellung von Zitaten, die

2.ngeblich einen entgegengesetzten Sinn haben. Deswegen ist das Mi\303\237ver-

stehen der Schrift m\303\266glich. \"Gottes wort/ . . . ist den vnrainen vnrain/ vnd

ein vrsach das sie b\303\266serwerden\". Deshalb kann man sagen, da\303\237\"Das Evan-

gelium ist f\303\274rdie Welt aufr\303\274hrerisch, die Wahrheit eine aufwiegelnde

Sache\", \"dem Gottlosen ist das Gebet verboten und es ist f\303\274rihn frewel-)

69)))



haft\". \"Die Schrift ist der Welt Tod und Strick, den Frommen allein ein

Leben und Licht\", ja noch mehr: \"Gott ist der Welt Teufel, Christus der

Welt Antichrist\".

Vor allem geh\303\266rtauch Valentin Weigel hierher. \"Die Bibel ist nur ge-
schrieben zur Wahrung. . . zum Memorial - - - des Glaubens oder Geistes

Gottes in uns. Hast du diesen nicht und lebst diesem nicht, so ist die Schrift

eine finstere Laterne, ja ein Strick, Anstoss, Gift, wie wir leider bei allen

Sekten erfahren, da eine jede die Schrift anf\303\274hrt, und k\303\266nnendoch niemmer

mit einander einig sein - - -\". \"Die Schrift ist hell vnd klar, vnd ist

Gottes Wort, die Schrifft ist dunckel vnd finster, ja gar ein Gifft vnd Todt.\"

Man soll -
\"sch\303\266pffen ihr Vrtheil nicht aus dem todten Buchstaben, sondern

aus dem Glauben des Geistes, durch dass jnnerliche lebendige befinden im
Hertzen\". Der Teufel kann sich \"in ein Engel des Liechtes verstellen vnnd

verkleiden, mit dem Mantel der Schrifft bedecken\". \"Der geschriebene Buch-

stabe aber ist ein Schatten des Worts, wirket nicht das Wort, er erinnert uns

zwar des Worts\".)

Rath, rath was ist das?

Ein weisser Acker und schwanze Saat,
Mancher Mann vor\303\274bergaht
und weiss nicht, was darinnen staht.)

- Er greift alle Zeremonien (\"Der Zeremonielle Sand\" bei Skovoroda) eben-

so scharf an wie Franck: \"Diese Schrifft gelehrten nur zancken und dispu-

tiren von eussern Mitteldingen/ Ceremonien/ vnd von H\303\244ndewaschen/ vom

Opffer vnd von andern dingen/ die den Menschen weder selig noch ver-

dampt machen/ weder s\303\274ssenoch sawer/ trifft der inwendigen Menschen

nichts an.! ...\" Die menschliche Kirche oder Zeremonienkirche wird in den
schw\303\244rzesten Farben gemalt: ,,'\\t\303\266lffe\", \"Behren vnd Lewen\", \"Blinde\",

\"Diebe vnd M\303\266rder\" - das sind ihre Mitglieder. \"Sacramentstreit ver-

geblich\", \"Vergebens vnd vmb sonst ists/ das eine Sect die an der ver-

folget vnd verketzert vmb den Sacramenten willen\". \"Welche Secte die
ander bekrieget/ verfolget/ die verr\303\244thsich nur selbst! dass sie in die heilige
Kirche nicht geh\303\266re! dass sie in Christo nicht seye\". Durch die falschen

sektiererischen Lehren \"stichest du eben dadurch deinem Zuh\303\266rer seine

Augen auss! beraubst jhnen dess Geh\303\266rsvnd der Zungen dess inwendigen

Menschen\". - Bei Weigel findet sich auch die sp\303\244tersehr verbreitete Lehre,
deren Anf\303\244nge auf Philo und Clemens von Alexandrien zur\303\274ckgehen, von

der Offenbarung Gottes auf drei Wegen: in der Welt, in der Bibel und im

Menschen selbst. \"Die drei Welten\" Skovorodas haben hier ihren Ursprung.

\"Das Wort lieget verborgen in dreyen Enden. 1. Im Buchstaben der Schrifft!

er seye dann von Gott gelehren, 2. Im Fleisch liegt es verborgen! niemandt
kennet es! er werde dann vom Vater gezogen. 3. Im Hertzen liegt es! nie-

mand findets/ als der Glaubige vom H. Geist erleuchtet.\"

Auch B\303\266hmegeh\303\266rtzu denen, die sich gegen den Buchstaben der Schrift)

70)))



wenden. Auch die \"Zeren10nien\" greift er an: ,,0 du Antichristische Welt!

was hastu mit deinen Ceremonien angerichtet/ dass du die an Gottes Statt

gesetzest hast: H\303\244ttest du dem S\303\274nderGattes Zorn und Straffe und die

falsche Lust des Teufels angek\303\274ndigt/ wie er aus seinen S\303\274nden m\303\274sse

ausgehen in Gattes Willen und mit wahrer Rewe und Busse in rechter

Zuversicht in GOIT geboren werden/ suche und haben wolle/ dass aller

falsche Wille/ Lust und Begehren m\303\274sseaus sem Hertzen geraumet werden/
wiewohl h\303\244ttesttu gelehret!

- Aber die Concilia sind nur dahin gerichtet/

dass du \303\274berSilber und Gold/ und \303\274berder Menschen Seelen und Gewissen

ein Herr seyest! Also bistu auch der Antichrist in deiner Gleissnerey/ du hast
Ceremonien gestifftet/ und gleissest in Aaronis Gestalt: - - - - Aber es

ist eine Ang\303\266tterey/ welche das Hertze f\303\244nget/und in der Gleissner\037 ge-

fangen f\303\274hret:es w\303\244rebesser keine Ceremonien, sondern nur bloss der Ge-
brauch des ernsten befehls GOttes/ was uns in seinem Bunde und Testament

hat gelassen\". \"Alle \303\244usserliche Ceremonien ohne den inwendigen Grund/
das ist/ ohne Christi Geist und mit W\303\274rckung/ ist eine Hurerey vor Gatt\".
Und \303\244hnlichauch Angelus Silesius:)

Die Heilige SchriA:

Gleich wie die Spinne saugt aus einer Ros\037tiA: I

also wird auch verkehrt vom B\303\266senGottesschriA:.

Der Gedanke der drei Welten, in welchen sich Gott offenbart, hat sp\303\244ter
-

nach B\303\266hme- weitere Verbreitung gefunden und wurde so zum Allgemein-

gut der deutschen Mystik der Neuzeit. - Wie
gesag\037

aber gehen dieser

Vorstellung von den \"drei Welten\", von den \"drei B\303\274\037.\" \303\244ltereMotive

voraus, die vielleicht schon bei Plotin, aber jedenfalls bei den Kirchenv\303\244tern

zu finden sind. Unter den byzantinischen Theologen hat diese Lehre etwa

Maximus Confessor vertreten. In der neueren Zeit ist sie auch bei Arnd zu
finden, - wie im \"Wahren Christentum\", so auch etwa in der \"Iconogra-

phia ce; neben der Bibel stehen f\303\274rArnd \"Das Inn- und Auswendige Buch\",

d. h. \"die gro\303\237eund kleine Welt, welche beyde, wenn sie vom g\303\266ttlichen

Licht erleuchtet werden, ein heller und klarer Spiegel\", in dem die g\303\266ttlichen

Geheimnisse zu erkennen sind. Die theosophische Mystik der Neuzeit ver-
bindet damit die Vorstellung von der \"astralen Schrift\". Die Sterne seien die

nat\303\274rlichen Sinnbilder der Buchstaben. Auch f\303\274rWeigel ist \"die sch\303\266ne

Creatur ein Buch, darinnen man lesen solle Gottes ewige G\303\274te;darumb

kann sich niemand entschuldigen und sagen: er habe nichts von Gott ge-
wusst . . .\" Noch vor B\303\266hme,der diesen Gedanken \303\274bernimmt, finden wir

die Vorstellung von den drei Welten. Drei B\303\274cherbei dem geheimnisvollen

vergessenen Mystiker Bartholomaeus Scleus (1596, ver\303\266ffentlicht allerdings

erst 1686): GOtt habe \"auf dreyerley Art/ Weg und Weisel das ist in dreyen

B\303\274chern/ in dreyen Schrifften und Spiegeln/ oder in dreyen lebendigen

Bildern und Alphabeten sich/ seinen H. Nahmen/ und seinen unwandel-

baren guten Willen der gantzen Welt/ sonderlich aber und vornehmlich sei-)

71)))



nen Auserwchlten/ sehr wunderbarlich/ reichlich und \303\274berfl\303\274ssigoffenbaret/

abgemahlet und zu erkennen gegeben . . . Das eine ist MACROCOSMUS,

das andere MESOCOSMUS, und das dritte ist MICROCOSMUS. Das

sind nun die grosse/ ,die Mittel und die Kleine Welt\". \"So nun der t\303\266dt-

liche Mensch/ Gott seinen HErrn/ oder das Erk\303\244nntniss Gattes in einem
Buche/ das ist in der eussern Creation nicht ergreiffen k\303\266nndte/ so soll Er
sich an das andere/ nehmlich an die H. Schrifft/ und an das lebendige Wort

Gattes halten/ so Ihme das auch gar zu verborgen/ zu tunckel und zu
schwer sein solte/ so halte Er sich an das drittel an das innere verborgene
Wort/ das Ihme am n\303\244hesten ist/ und gehe also in sich selbst/ und lerne alda
Gatt in Ihme/ oder aus Ihme selbst erkennen ce. Ebenso findet sich dieser

Gedanke in den \"rosenkreutzerischen
\"

Schriften: \"das gro\303\237eWunderbuch der

Natur konkordiert mit der Bibel ce, \"Natur\" und Bibel seien gleichwertige

Erkenntnisquellen, der Makrokosmos entspreche dem Mikrokosmos. Auch
f\303\274rComenius gibt es zwei Wege zur Weisheit - die Welt und die Heilige
Schrift. \"So wollte er die Welt und ihre Dinge auseinandersetzen und dann

ein Theater der g\303\266ttlichen Geheimnisse, wie sie in der Schrift niedergelegt

sind, zusammenstellen ce. Das war ohne Zweifel die Grundtendenz der

pansophischen wie der p\303\244dagogischen T\303\244tigkeit Comenius'. Sonst spricht
er noch von der Natur, von der Schrift und den angeborenen Begriffen als

von den dreien von Gott gegebenen Grundlagen des Wissens. Bei Francken-

berg finden wir dasselbe. Auch die katholische Mystik der Neuzeit spricht

denselben Gedanken aus: so Blosius: \"Die ganze Welt ist ein Buch, ... in

ihm liest und erkennt der geistliche und beschauliche Mensch die Herrlichkeit

des Sch\303\266pfers.\" Und \303\244hnlicheGedanken klingen auch bei Angelus Silesius)

an:)

Die Sch\303\266pfungist ein Buch: wer's weislich lesen kann/
dem wird darin gar feit der Sch\303\266pferkund getan.

Viel B\303\274cher/viel Beschwer ! Wer eines recht gelesen
(ich meine Jesum Christ)/ ist ewiglich genesen.

- - Christus ist ein lebendiges Buch gewesen.
Mensch! wird dein Herze nicht das Buch des Lebens sein,
so wirst du nimmermehr zu Gott gelassen ein.

Freund! es ist auch genug. Im Fall du mehr willst lesen,
so geh und werde selbst die Schrift und selbst das Wesen.

So auch sp\303\244ter.
- F\303\274rOetinger \"spiegelt die Schrift die ganze WeItentwick-

lung in sich ab.\" Xhnlich sind auch die Ansichten J. M. Hahns. Und ver-

wandte Gedanken treffen wir noch bei Baader und Schelling.

Ohne Zweifel flie\303\237enbeide Str\303\266me der mystischen Interpretation der
Schrift bei Skovoroda zusammen, - der der kirchenv\303\244terlichen Tradition

und der der mystischen Literatur der Neuzeit. Genau dasselbe trifft einige

Jahre nach Skovorodas Tode bei Baader zu, dessen \"analogische Methode an

Philo, aber auch an Clemens und Origenes\" erinnert, und - h\303\244ttenwir)

72)))



hinzugesetzt
- auch an die deutschen Mystiker der Neuzeit. Denn auch f\303\274r

Baader ist die Schrift durchaus doppelseitig, gut oder schlecht, finster oder

hell - \"wem es aber vom Vater gegeben ist, der sieht \303\274berallhelle und klar,
wo andere nicht sehen und leugnen\".)

73)))



111.METAPHYSIK)

Schon die \"Prinzipien\" des Denkens Skovorodas, die wir im vorigen Ab-

schnitt aus seinen Werken herauszuarbeiten versucht haben, sind mehr als

\303\244u\303\237ereMerkmale des Ausdrucks und des Denk-\"Stils.. Sie sind aber auch

mehr als Grundaxiome oder Ausgangspunkte eines philosophischen Systems.

Denn sie sind \"Voraussetzungen\" dieses Systems nicht in dem Sinne, da\303\237

sie \"am Anfang\" dieses Systems stehen und da\303\237aus ihnen alle weiteren

Lehrs\303\244tze des Systems abgeleitet werden. Sondern sie bestimmen jeden Satz

und jeden Gedankenschritt des Systems sozusagen \"von innen heraus\". So

ist jeder einzelne Gedanke der Philosophie und Theologie Skovorodas

antithetisch und symbolisch. Und vielleicht kann man die Antithetik und

das symbolische Denken irgendwie auf eine wenn auch nicht unbedingt

notwendige, so doch m\303\266gliche Einheit zur\303\274ckf\303\274hren,wenn man n\303\244mlich

beachtet, da\303\237im symbolischen Denken jeder Gedanke nicht nur in seiner

unmittelbaren Gegebenheit, sondern gleichzeitig auf etwas hinweisend, hin-
deutend, etwas \"symbolisierend\" auftritt. Wie Skovoroda selbst sagt,

\"kriecht jeder Gedanke gemein wie eine Schlange auf der Erde\" und \"schaut\"

gleichzeitig \"\303\274berdie Sintflutwellen\" der konkreten Bedeutung auf die ewige
Wahrheit hin.

Aus dieser Doppelheit der D\037kt\303\244tigkeit ergibt sich von selbst, da\303\237jede

These des Lehrgeb\303\244udes Skovorodas im doppelten Sinne antithetisch ist.

Einerseits ist diese Antithetik die Antithetik zwischen dem \"konkreten\"

Sein und der \"ewigen Wahrheit\", zwischen dem \"verg\303\244nglichen Gleichnis\"

und der dadurch symbolisierten \"ewigen Welt\", andererseits Antithetik der

jeweiligen \"These\" und \"Antithese\" in einer jeden Seinssph\303\244re. Vielleicht

k\303\266nnteman das System Skovorodas als ein \"monodualistisches\" bezeichnen,
wenn man solchen Bezeichnungen \303\274berhaupt irgendwelchen Wert beilegen
d\303\274rfte.

Wir sprechen hier von der \"Metaphysik\" Skovorodas am Anfang unserer

Darstellung nicht deshalb, weil dieser Teil seines Systems f\303\274rihn selbst eine
besondere Bedeutung h\303\244tte,sondern darum, weil wir auf diese Weise am

einfachsten von seinen Grundvoraussetzungen zu den f\303\274rihn zentralen Tei-
len seiner Weltanschauung \303\274bergehen k\303\266nnen.Diese zentralen Teile sind ohne
Zweifel die Anthropologie und die Religionsphilosophie. Seine metaphy-
sischen Ansichten schildert er selbst nur gelegentlich, nur in gro\303\237enZ\303\274gen,

ohne auf alle Feinheiten und Teilprobleme einzugehen, die f\303\274rihn zwar)

74)))



nimt ganz uninteressant zu sein scheinen, die er aber trotzdem k\303\274rzerskiz-

zieren zu d\303\274rfenglaubt. Wir finden bei Skovoroda nicht die ausgearbeitete

Kosmogonie eines Jakob B\303\266hmeund vielleicht deshalb auch nicht die\" Ver-

irrungen\" und \"H\303\244resien\" B\303\266hmes. Skovoroda bespricht aber jedenfalls
eine Reihe der philosophischen Grundprobleme, und das ist das beste Zeichen

daf\303\274r,da\303\237er \303\274berdiese Probleme nachgedacht hat und da\303\237sie ihm nicht
fremd gewesen sind. - Die metaphysischen Ansichten Skovorodas sind
keinesfalls \"membra disjecta\", die zueinander in keiner Beziehung stehen
oder Einheit eines zuf\303\244lligen \"B\303\274ndels\" bilden. Haben wir oben die Grund-

s\303\244tzedes Denkens Skovorodas besprochen, so werden wir im weiteren genug

Gelegenheit haben zu sehen, wie diese Grunds\303\244tze sein ganzes Denken

durchdringen und bestimmen. Die Darstellung der einzelnen Problet& folgt

also.)

7. Materie)

Mundus-pulcherrimum nihil!)

Die Materie und die ganze materielle Welt
wird\037\037un\303\244chst

rein negativ be-

stimmt. Obwohl Skovoroda nirgendwo eine a({ft\303\274hrliche Lehre von der
Materie vortr\303\244gt, finden wir bei ihm eine solche F\303\274llevon Bestimmungen,
eine solche Mannigfaltigkeit von - in ihrer Absicht einheitlichen - For-

meln, da\303\237wir ohne Schwierigkeiten eine Darstellung der Ansichten Skovo-
rodas geben k\303\266nnen.

J
Mehrmals kommen bei ihm lange und barock bunte \"i1ufz\303\244hlungen von

Bestimmungen der Materie vor, die zun\303\244chst nichts weiter als dichterische

Gef\303\274hlsausbr\303\274chezu sein scheinen: die Materie sei \"Zeug (ruchljad'), Ge-

misch, Pack, Spalt, Bruch, Tr\303\274mmer, Unsinn, Masse und Fleisch und Ge-

flecht\", \"die sichtbare Natur hat auch nicht einen einzelnen Namen, sondern
hei\303\237t:Stoff oder Materie, Erde, Fleisch, Schatten usf.\", \"das Sichtbare ist

Gras, Schmeichelei, Traum und die verschwindende Bl\303\274te\",\"alles \303\204u\303\237ere

ist Gras, Schatten, Nichts\". \"Erde, Fleisch, Sand, bitteres Wermutgras, Galle,

Tod, Finsternis, Bosheit, H\303\274lle\",\"Schein, Traum, Tod und Eitelkeit\", \"die

Hure\", \"die gesetzwidrige Ferse, Berg, Fleisch, L\303\274ge,Erde - alles das ist

dasselbe\", \"jedes Element ist . . . Sklave, Vieh und G\303\266tze\", \"Bruch, Schat-

ten, Farbe, Abri\303\237- - - und Larve\", \"in diesen Tod sind unsere Herzen

getaucht. Das ist die \303\244gyptische Erde und das Feld - - - der Verderbnis

und das Feld der Toten und das Feld des Durstes\". - Wie sehr erinnert das
alles an Plotin, f\303\274rwelchen die Materie doch auch nur \"Schatten \", \"L\303\274ge\",

\"das B\303\266se\",\"Tod\", \"Finsternis\" war.
Trotz ihrer Mannigfaltigkeit lassen sich die Epitheta, die Skovoroda dem

materiellen Sein beilegt, ordnen, da sie von einem einheitlichen Standpunk-
te aus formuliert sind.

Zuerst ist die Materie \"Nichts\", \"Leere\" - \"leerer Stoff\", nur \"Schein\",)

75)))



den wir f\303\274r\"Nichts\" halten sollen, \"Nichts und Schatten\"; \"du siehst den

Schatten, einfacher zu sagen: - - - Leere und Nichts\", \"seinslosen Schat-

ten\", \"die leere, salzige und unbewohnbare Erde\".
Dasselbe bekunden eigentlich auch alle Ausdr\303\274cke, die auf den \"Schein-

charakter\" des materiellen Seins hinweisen, - die materielle Welt hei\303\237toft

bei Skovoroda \"das Sichtbare\", womit gemeint wird, da\303\237diese Welt nur
das Sichtbare und nichts weiter ist! Die Materie ist - wie wir schon geh\303\266rt

haben - \"Schatten\", \"toter Schatten\", \"seinsloser Schatten\", \"Schein\" oder

aber \"Finsternis\", \"anfanggeb\303\244rende Finsternis\", \"leibliche Finsternis\",
\"kalte t\303\266dliche Finsternis\", \"materielle Finsternis\". Der \"Scheincharakter\"

der Materie wird auch so ausgedr\303\274ckt, da\303\237die Materie \"L\303\274ge\"genannt

wird: \"die unbest\303\244ndige und irref\303\274hrende L\303\274ge\",\"Fleisch und L\303\274gesind

dasselbe\", die Materie ist \"die l\303\274genhafte Erde\", \"Pf\303\274tzeund L\303\274ge\".Die

Materie verdeckt vor uns das wahre Sein, sie ist gewisserma\303\237en ein Vorhang,
der die Wirklichkeit vor uns verdeckt - \"Vorhang\", \"der leibliche Vor-

hang\"; die \303\244u\303\237ereSch\303\266nheit ist Nichts in ihrem Wesen: die Materie ist nur

\"sch\303\266ner Schmutz und schmutzige Farbe und farbenpr\303\244chtiger Staub\".

Wahrscheinlich denselben Gedanken sollen S\303\244tzezum Ausdruck bringen
wie - \"alles, was sichtbar ist, ist G\303\266tze\"(gewisserma\303\237en ein Ersatz f\303\274rden

richtigen Gott), die Materie ist\" warmer Schmutz\" usf.

Der Scheincharakter der Materie \303\244u\303\237ertsich auch in der Tatsache, da\303\237

die Materie verg\303\244nglich ist! Vielmehr ist die Verg\303\244nglichkeit das Haupt-
attribut des materiellen Seins. Die Materie wird als \"Verg\303\244nglichkeit\", ja

als \"Tod\" bezeichnet. Die Epitheta, die in dieser Richtung gehen, sind

iju\303\237erstzahlreich: \"Spalt, Bruch, Tr\303\274mmer ...\", \"verschwindende Bl\303\274te\",

\"Feld der Verderbnis, Feld der Toten\", - haben wir ja schon geh\303\266rt.Die

materielle Welt ist \"das sterbende Sterben, das alternde Alter, die verg\303\244ng-

liche Verg\303\244nglichkeit\", \"alles Fleisdf ist Heu und alles vermodert wie ein

Kleid\", \"alles Fleisch ist Heu\", \"Stroh und Spreu\", \"Asche und Staub\",

\"Asche\", \"Dickicht des sterblichen Dornbusches\", \"Reisholz\", \"alles Sicht-

bare ist Fleisch und alles Fleisch ist Sand\". Alles Materielle \"flie\303\237t\"nur

\"vorbei\" - die Welt ist \"nichtiges, vorbeiflie\303\237endes Wasser\", \"alles \303\204u\303\237ere

ist vorbeiflie\303\237ender Flu\303\237\",\"Eis\". \"Was ist das sichtbare Fleisch, wenn nicht
der Tod?\" - in diesem Satze gipfelt letzten Endes die Lehre Skovorodas

von der Materie!
Wir gehen eigentlich schon zu einem anderen Thema \303\274ber,wenn wir die

Aufmerksamkeit auf die Bezeichnung der Materie als \"\303\204u\303\237eres\"lenken.

Die Materie wird das \"\303\204u\303\237ere\",\"Ferse\", \"Schwanz\", \"R\303\274cken\" genannt.

Diese und \303\244hnliche Bezeichnungen enthalten aber schon die Frage in sich,
,vas denn eigentlich dasjenige \"Innere\" ist, das dem \"\303\204u\303\237eren\"gegen\303\274ber-

gestellt wird. Dar\303\274ber werden wir sp\303\244ternoch reden.

Weil die Materie rein negativ bestimmt wird, wird sie auch genauer
charakterisiert als ein vollkommen unselbst\303\244ndiges, passives, leidendes Ele-
ment des Seins.)

76)))



Der Charakter des Mangels, der \"privatio\", der \"OTEQ'Y)(H;\", wird von

Skovoroda besonders hervorgehoben; - er stimmt darin mit der antiken
Tradition \303\274berein. Die Formen, die Gestalt, Ma\303\237und Zahl kommen von
au\303\237enher an die Materie. An sich ist sie \"TO uflOQq:JOV\"

- - - auch dieser

Gedanke steht wieder in voller \303\274bereinstimmung mit dem antiken Idealis-

mus. \"Dieser gestaltlose Schmutz zu seinem Anfang (= Gott) zur\303\274ckkeh-

rend, nimmt von ihm die ihm eingepr\303\244gte Wohlgestaltigkeit der Gestalt und
des Ma\303\237es\"- - - \"das Ma\303\237enth\303\244ltauch die Zahl in sich\". \"Das Ma\303\237und

die Zahl geh\303\266ren immer Gott\". \"Das ewige Ma\303\237und die ewigen H\303\244nde

Gottes halten den ganzen Smatten wie die Knochen das an sie sich anschmie-

gende Fleisch\". Gott \"dr\303\274cktsein Siegel dem leeren Stoffe auf\", \"modelliert\"
ihn. In diesem Sinne gebraucht Skovoroda auch das pseudoplatontche
,,8EO; YEro\037tftQ'Y);\". Die Materie erh\303\244ltnur von au\303\237endas \"Siegel\" der kon-
kreten Seinsformen. Das entspricht auch dem Wortgebrauch des Platonismus.
Die Materie wird anscheinend eben deswegen als \"Ort\", \"Raum\", \"Feld\"

bezeichnet (siehe oben), - \"das Reich der seligen Natur (= Gott) ist ver-

borgen, bezeugt sich aber durch die \303\244u\303\237erlichenZeichen, indem es seine

Spuren in den leeren Stoff siegelt\", die Materie ist nur ein \"Feld der Fu\303\237-

stapfen Gottes\". Das entspricht wieder der Auffassung des Platonismus -

schon f\303\274rPlato ist die Materie blo\303\237Ort, Tono;, xJ,8a, und nur das Siegel

(oq:JQay[;) des ideellen Seins gibt ihr die Formung.
Deswegen ist auch die \"reine\" Materie, Materie \"an sich\", ohne ihre

Formen, der Erkenntnis unzug\303\244nglid1. Ihre Erkenntnis ist Quasi-Erkenntnis
oder, wie Chalcidius sie genannt hat, \"adulterina quadam:latione opinabile\"
. .. \"Du siehst . . . nur die Erde. Aber dadurch siehst D3 .\037ichts, denn die

Erde und Nichts sind dasselbe\". \"Dein leeres Auge sieht ins Leere\". Eben-

deswegen wird wahrscheinlich die Materie als \"Hure\" bezeichnet.

So kann-5kovoroda nur von der Voraussetzung ausgehen, da\303\237die Materie

in ihrem Sein vollkommen unselbst\303\244ndig ist. Sie hat keine inneren Kr\303\244fte

in sich. Sie ist rein passiv, sie braucht die g\303\266ttlicheUnterst\303\274tzung und Hilfe.

Mit anderen Worten - sie ist in Gott und wird von GOtt bewegt. - \"Der

reinste Geist enth\303\244ltdie ganze Asche deines Leibes\". \"Unterh\303\244lt denn Gott

nicht alles? Ist er nicht der Kopf und alles in allem? Ist er nicht die Wahr-

heit in der Leere, der wahre und erste Grund in unserm nichtigen Staube?

- - - Kann das Sein etwas au\303\237erhalb seiner haben? Ist es nicht das Sein

von allem?\" \"Auch in anderen Gesch\303\266pfen nimmt das Unsichtbare den ersten
Platz ein, nicht nur im Menschen. Dasselbe soll man von den Kr\303\244utern und

B\303\244umenund von allem \303\274brigendenken. Der Geist modelliert alles in allem.
Der Geist h\303\244ltauch alles.\" \"Darfst du ein Gef\303\244\303\237auf den Staub anstatt auf

Gott stellen? Welche Festigkeit kann darin sein, was all augenblicklich der

Zerst\303\266rung und der Ver\303\244nderung unterworfen ist? H\303\244ltdenn nicht der
unsichtbare g\303\266ttliche Finger den Staub in den Mauern? . . .\" \"Sieh mal dei-

nen irdischen Leib an. Glaubst du, da\303\237in deinem Staube ein Schatz verbor-

gen ist? das hei\303\237t,da\303\237in ihm die Unsichtbarkeit und der Finger Gottes)

77)))



verborgen ist, welcher diesen deinen Staub und deinen ganzen Leib h\303\244lt\".

\"Das ewig Unsichtbare ist der Kopf, die Kraft, der Grundstein\" des Sicht-

baren.

\"Jedes Gesch\303\266pf f\303\274gtsich der F\303\274hrung des Sch\303\266pfers\". \"Wer ruft das

Geschlecht der Nachtigallen und Drosseln in die W\303\244lderund G\303\244rten, die

Lerchen in die Felder und die Kr\303\266ten in die Gew\303\244sser und Moore? Wer

f\303\274hrtdie Flu\303\237str\303\266mezum Meer? Wer zieht den Stahl zum Magnet? Wer

richtet die flackernde Flamme in die H\303\266he?Das ist der \303\274beralle herrschende

und alles in allem haushaltende Gott\". \"Er allein ist die geheime Triebfeder

von allem\". \"Was ist das Streben, wenn nicht ein g\303\266ttlicher Antrieb, der die

ganze Kreatur zu ihrem Ort und auf ihrem Wege bewegt?\" Manchmal

wird - in Bezug auf den menschlichen Leib - die bewegende (aber nicht

\"unterhaltende\") Kraft auch als \"Gedanke\" oder \"Herz\" bezeichnet. So:
\"unser ganzer \303\244u\303\237ererLeib bewirkt in keinem Falle und nichts von sich

selbst aus. Er ist ganz unserem Gedanken versklavt. Der Gedanke, sein

Herz, befindet sich in ununterbrochener Regung -
Tag und Nacht. Er \303\274ber-

legt, entscheidet, bestimmt, bezwingt. Und unser \303\244u\303\237ererLeib folgt ihm
wider Willen wie ein geb\303\244ndigtes Vieh oder ein Schwanz\". \"Der Gedanke

bewegt den Schmutz deiner Zunge, und er ist es, der durch sie spricht, nicht

aber der Schmutz selbst, so wie ein Hammer einer Turmuhr. Es kommt aus
dem Innern des Uhrwerks die Triebkraft, welche den \303\274bersinnlichen Ham-

mer bewegt\".
Von dieser Auffassung des Stoffes ist bei Skovoroda auch der Stoff, aus

welchem der Himmel besteht, nicht - wie es bei Aristoteles der Fall ist -

ausgenommen. Irgendwelche vornehmeren Eigenschaften dieses Stoffes will
.

Skovoroda nicht anerkennen. Das bezeugt folgendes Gespr\303\244ch: \"Afanasij:

Ist denn die Astronomie nicht ewig? - - - Die Astronomie ist doch der
Geist. - -

J akov: Auch der Gerurjlssinn ist Geist, auch wenn er einen Mist-
haufen riecht. - -

Afanasij: Sie (Astronomie) best\303\244tigt sich doch nicht bei

den (Mist)haufen! - - Jakov: Ein Planet und ein (Mist)haufen sind das-
selbe\". Alles Materielle ist Nichts - vor dem ewigen, wahren Sein!)

Schau, diese Welt vergeht. Was?

Sie vergeht auch nicht!

Angel us Silesius)

Und doch ist diese scheinbar so unselbst\303\244ndige Materie ewig - \"Materia

aeterna\". Vielmehr -
ewig und verg\303\244nglich zugleich. Neben Behauptungen,

die Materie sei ewig, stehen - scheinbar im schroffen Widerspruch zu
ihnen - Behauptungen der Verg\303\244nglichkeit alles Materiellen. Skovoroda be-

gn\303\274gtsich nicht mit Formeln wie: \"die verschwindende Bl\303\274te\",\"vorbei-

flie\303\237ender Flu\303\237\",\"vorbeiflie\303\237endes Wasser\", \"das sterbende Sterben, ...

die verg\303\244ngliche Verg\303\244nglichkeit\", stellt sie nicht nur nebeneinander, sondern

unterstreicht direkt die gleichzeitige Geltung beider . - -)

78)))



\"Kann denn das Verg\303\244ngliche immer, d. h. ewig stehen?\" Und doch: \"Es

vergeht nichts an dir, weil Gott keine Verderbnis kennt\". \"Wie soll man
nicht zittern, wenn man sieht, da\303\237alles Verg\303\244ngliche allaugenblicklich

geboren wird und stirbt?\" \"Wodurch k\303\266nnteman aber jenen in Aufregung
bringen, der gewi\303\237wei\303\237,da\303\237nichts vergehen kann, sondern da\303\237alles in

seinem Anfange ewig und unverletzt bleibt?\" \"Der Schatten vergeht und
besteht.\" \"Diese Welt vergeht ... Verge'ht allaugenbliddich. Trotzdem

aber sehen wir in ihr all das, was auch schon fr\303\274herwar. Selbstverst\303\244ndlich

liegt darin ein Geheimnis.\" Das sind Andeutungen, die Skovoroda in seinen

sp\303\244terenWerken entwickelt.

\"Wenn du mir sagst, da\303\237diese \303\244u\303\237ereWelt in irgendwelchen Rj1men
und Zeiten enden wird, da sie irgendeine ihr gestellte Grenze hat, so werde

auch ich sagen, da\303\237sie endet, d. h. anf\303\244ngt. Siehst du, da\303\237die Grenze eines
Ortes zugleich auch die T\303\274rist, die ins Feld der neuen R\303\244umlichkeiten f\303\274hrt,

und da\303\237ein K\303\274chlein dann (zu existieren) beginnt, wenn das Ei faul wird.

So geht alles immer zur Ewigkeit ein. Der Anfang, der alles erf\303\274llt,und sein

Schatten haben keine Grenzen. Sie (die Ewigkeit) ist immer bei ihrem Anfang,
wie der Schatten bei einem Apfelbaum. Nur darin besteht der Unterschied,

da\303\237der Baum des Lebens steht und besteht, und
f'!tr

Schatten sich vermin-

dert: bald vergeht, bald entsteht, bald verschwind\037t und nichts ist. Materia

aeterna ce
. Von den \"L\303\274gen\"der Bibel wird an erster Stelle die Erschaffung

der Welt aus Nichts erw\303\244hnt. Das sei nur eine \"Meinung\", begr\303\274ndet auf

der falschen Auffassung der Schrift, \"da\303\237diese bewohnbare Welt irgend-
wann untergehen wird\". \"Da l\303\274gtsie (die Bibel) gleich. der Schwelle: am

Anfang erschuf Gott Himmel und Erde. . . So lange der Apfelbaum steht,
so lange steht auch der Schatten. Der Schatten, das ist das Pl\303\244tzchen, das

der Apfelbaum vor der Sonne verdeckt. Aber der Baum der Ewigkeit ist

immer gr\303\274nund sein Schatten ist weder in der Zeit noch im Raume be-

grenzt. Diese Welt und die anderen Welten, und etwa unz\303\244hlige andere

Welten, - das ist der Schatten Gottes. In unseren Augen verschwindet er

teilweise, steht aber ewig und verwandelt seine Gestalt in verschiedene

Formen, trennt sich aber niemals vom Baum des Lebens - - - Materia

aeterna. Die Materie ist ewig. Das hei\303\237t,sie hat alle R\303\244umeund alle Zeiten

ausgef\303\274llt. Nur ein kindlicher Verstand kann sagen: die Welt, diesen gro\303\237en

G\303\266tzenund Goliath, gab es irgendwann nicht oder wird es einmal nicht

geben.
\"

Diese paradoxe Lehre hat alle Skovoroda-Forscher in Staunen gesetzt.

Man hat diese Lehre entweder als \"gnostisch\" bezeichnet oder aber als ein
Zeichen der \"Beeinflussung Skovorodas durch die Aufkl\303\244rung\" aufgefa\303\237t,

oder aber man hat auf eine Interpretation dieser Lehre vollkommen ver-

ziduet.

Und doch ist diese Lehre von der Ewigkeit der Welt keine Seltenheit in der
Geschichte der christlichen Philosophie. Die Lehre Skovorodas hat jedenfalls
eine auffallende Pi.hnlichkeit mit einigen Spr\303\274chen von Angelus \037ilesius

-)

79)))



Die Welt vergehet nicht

Schau, diese Welt vergeht. Was? Sie vergeht auch nicht.)

Weil die Gesch\303\266pfegar in Gottes Wort bestehn:

Wie k\303\266nnensie dann je zerwerden und vergehn?)

Die Welt ist von Ewigkeit

Weil Gott, der Ewige, die Welt schuf ausser Zeit,
so ist's ja sonnenklar, dass sie von Ewigkeit.

Die Rose, welche hier, dein \303\244usseresAuge sieht,
die hat in Ewigkeit von Gott also gebl\303\274ht.

Angelus Silesius macht diese Lehre m\303\266glichst klar. \"Idealiter\" schreibt er in

der Anmerkung zum letzten Distichon. Dies \"Idealiter\" soll man so ver-

stehen:)

Die Kreatur ist mehr in Gott denn in ihr:

zerwird sie, bleibt sie doch in ihme f\303\274rund f\303\274r.

Bei Gott ist -
- - - - - kein Vor und Nach wie hier.

Denn die Zeit und der Raum sind doch erst mit der Erschaffung der

materiellen Welt erschaffen worden. Darum besteht Angelus Silesius auf

der Relativit\303\244t des Raumes und der Zeit:)

Man sagt, die Zeit ist schnell: wer hat sie sehen fliegen?
sie bleibt ja unverr\303\274ckt im Weltbegriffe liegen.
Dort in der Ewigkeit geschieht alles zugleich,
Es ist kein Vor noch Nach, wie hier im Zeitenreich.

Es ist kein Vor noch Nach: was morgen soll geschehn,
hat Gott in Ewigkeit schon wesentlich gesehn.

Gott sehet nichts zuvor: 't!rum l\303\274gstdu, wenn du ihn
mit der Vorsehung misst nach deinem bl\303\266densinn.

Dazu macht Angelus Silesius noch eine Bemerkung: \"In Gott ist kein vor-
oder nachsehen: sondern er sieht von Ewigkeit alles gegenw\303\244rtig vor sich,

wie es geschieht, nicht wie es geschehen wird oder geschehen ist\". Raum und

Zeit bestehen deshalb nicht an und f\303\274rsich -)

Nicht du bist in dem Ort, der Ort, der ist in dir!

Wirfst du ihn aus, so steht die Ewigkeit schon hier.

Du selber machst die Zeit: das Uhrwerk sind die Sinnen,

Hemmst du die Unruh nur, so ist die Zeit von hinnen.

Wie ja auch bei Skovoroda: \"die Zeit ist in Gott enthalten\". \"Die Zeit kann

nicht ohne Menschen sein.\"

Diese Lehre vermochte schon Philo in Einklang mit der biblischen Krea-
tionslehre zu bringen: sich auf Plato st\303\274tzend, behauptet er: die Zeit sei nur

zusammen mit der Welt entstanden. Die Welt entstand nach einem vorher

(\"idealiter\") existierenden Plane, welcher als ein Ideenreich anzusprechen)

80)))



ist. Den Mosaischen Begriff der Sch\303\266pfung betrachtet Philo als eine Allego-

rie. Die Materie sei \"praeexistent\".

Was aber eigent\303\274mlicher ist, diese Lehre steht auch keineswegs mit den

religi\303\266s-philosophischen Absichten der Kirchenv\303\244ter in Widerspruch. Cle-
mens soll in der verlorengegangenen Schrift \"Hypotypesen\" die Ewigkeit
der Materie behauptet haben, wie Photius in der \"Bibliothek\" erz\303\244hlt.Auch

Origenes hat sich in diesem Sinne ge\303\244u\303\237ert.\"Materie - ist so alt wie die

Zeit; es gibt kein Zeitrnoment, wo sie nicht war - - - Die Zeit ist nicht
vor der Welt\". Basilius der Gro\303\237elehrte, da\303\237die Engel noch au\303\237erder Zeit

erschaffen seien, denn die Zeit sei \"die Verl\303\244ngerung, die dem Zustand der
Welt zugeordnet ist\". Die Augustinische Formel \"Non est mundus factus in

tempore, sed cum tempore\" steht mit dieser Lehre in \303\274bereinstimmung. D!\303\237

Gott und selbst die Ideenwelt au\303\237erRaum und Zeit sind, wird selbstver-

st\303\244ndlich in den \"Areopagitica\" immer betont.

So tritt diese Lehre auch im Mittelalter immer wieder auf und nicht etwa

nur unter der Einwirkung A verroes'. \"Als ideale Existenz ist die Kreatur

ungeschaffen ce, \"ein istiges wesen mit got\". Und die R\303\274ckkehr der Dinge in
Gott ist keinesfalls ihr \"Vergehen\", ihr Untergang. Im Sohne spricht der

Vater \"alle Kreaturen ohn Anfang und Ende\". Bei
Di\037ich

von Freiberg, an

der Grenze der neueren Zeit bei Cusanus finden wir In mehr oder weniger
verdeckter Form immer von neuem diesen Gedanken wieder.

Mit erstaunlicher Klarheit entwickelt im 14. Jahrhundert ein deutscher

(anonymer) Mystiker aus der \"Schule Meister Eckharts\" dieselben Gedan-

ken in einem Dialog zwischen Meister und J\303\274nger: \"GOV erkennt seine
Kreatur in gleicher Weise jetzt, wo sie ist, wie damals, ehe-..ie geschaffen

war. - - - Mehr, da\303\237die Kreatur wohl zwei Seinsweisen hat. Die eine in
ihrer Natur, die andere in der Erkenntnis des Geistes. Wie die Rose: wenn

sie an ihrem Lweig ist, so hat sie ihr nat\303\274rliches Sein. Aber in Vernunft des

Geistes hat sie ein zweites Sein. Zwischen den zwei Seinsweisen ist dieser

Untersdlied: die Rose an dem Zweige, die gr\303\274ntund dorrt, wird kalt und

warm, wie es eben die Zeit mit sich bringt. Aber die Rose in der Erkennt-
nis gr\303\274ntund falbt nicht nach irgendeinem Einflu\303\237,den die Zeit hat - - -
- In diesem Sein ist sie frei von dem Sein, das in der Zeit ist. Denn dieses

Sein ist nichts anderes als die g\303\266ttlicheErkenntnis. Nach diesem Sein ist alle

Kreatur bleibend in Gott - - - Darum hei\303\237tdie Kreatur ewig lebendig,

weil sie in der Vernunft da ist, die g\303\266ttliches Wesen ist. - - _ce Die Frage:
\"was das Bild der Kreatur ist, das Gott in seiner Ewigkeit ansieht\", wird
im Dialog auf folgende Weise beantwortet: \"Alles, was geschaffen ist, mu\303\237

vorher in ewigen Formen und Bildern gewesen sein. W\303\244rees so nicht er-
kannt worden, so w\303\244rees nimmer geschaffen worden. Denn wer aus V er-
nunft und mit Willen wirkt, der mu\303\237vorher das Werk erkennen, das er

schaffen will. . .\" - Das leuchtet dem J\303\274ngerauch vollkommen ein: \"Geseg-

net hat mich Gott\" - ruft er aus - \"da\303\237ich diesen Tag erlebt habe. Da\303\237

ich eingesehen habe, wie die Lichter der ewigen Bilder der Kreatur In der)

81)))



V\303\244terlichen Kraft beschlossen sind, wie der Same im Grunde. . .\" Hier sind

diese vermeintlich \"anst\303\266\303\237igen\"Gedanken auf solche Weise ausgedr\303\274ckt,

da\303\237n1an gegen sie vom Standpunkte der kirchlichen Dogmatik nichts ein-

wenden kann. Wirklich finden wir \303\244hnlicheGedankeng\303\244nge auch bei Alber-
tus Magnus und Thomas.

Nun ist die Verwandtschaft dieser Gedankeng\303\244nge mit denen von Angelus
Silesius, der gar dasselbe Beispiel (Rose!) gebraucht, und Skovorodas der

Art, da\303\237wir keine eingehende Analyse brauchen, um behaupten zu d\303\274rfen,

da\303\237die Gedanken Skovorodas in einer \303\244lterenTradition stehen.

In der neueren Zeit, noch vor Angelus Silesius, wird dieser Gedanke in
den pseudo-weigelschen Schriften mit voller Klarheit ausgedr\303\274ckt: \"Mundus

aeternus quomodo?\" \"Daraus magstu sehen ob gleich die Schrifft vnd
nat\303\274rliche Erk\303\244ntn\303\274ssdie Welt mit einem Anfang setzt/ so ist sie doch

nach mentalischer G\303\266ttlicher Erk\303\244nntn\303\274ssEwig ohne Anfang wie Gott. Ewig

ohn Anfang ist/ das macht quod neutrum sine altero esse non possit in

cognitione divina, vnd ob gleich Gott Ewig ist ohn Anfang/ so hat Er doch

Anfang genommen mit der Welt/ denn die Welt hat Anfang vnd ist ge-
schaffen. So bleibt nun wahr Gott ist Ewig vnd ist nicht Ewig/ ist so viel

geredt/ Gott hat keinen Anfang denn er hat Anfang: die Welt ist Ewig ohn

Anfang! die Welt hat Anfang/ Gott hat Anfang. Was ich nun mit den

Weltgelehrten habe verworffen auss vnwissenheit das nehme ich jetze an mit

gutem Verstand/ vnd spreche/ dass die Welt Ewig sey wie Gott Ewig ist.

Gott ist der Sch\303\266pfer seu unitas, die Welt alteritas. Unitas est in alteritate:
Alteritas in unitate. Gott ist eins/ Unitas aber nicht sine Mundo/ Die welt

i.st auch eins vor sich/ aber nicht ohne Gott/ diese beyde miteinander/ ist
nun Gott Ewig/ so ist auch die Welt Ewig ohn Anfang/ denn Creatur ist

nicht si ne creante, die ist mit/ in vnd durch ihn/ vnd creans ist nicht creans
ohn die Creatur/ sondern creans ist 1ft mit vnd durch die Creatur\".

Auch bei B\303\266hmeerklingen diese Motive: \"Und dieselben Geburthen

haben keinen Anfang/ sondern haben sich von Ewigkeit also gebohren/
und nach dieser Tiefe weiss GOTT selber nicht was ER ist. Dan Er weiss

keinen Anfang/ und auch nichtes seines gleichen/ und auch kein Ende . . .\"

Doch vermag uns im Vergleich mit Angelus Silesius und mit der \303\244lteren

Tradition weder der verworrene Gedankengang der pseudo-weigelschen
Schriften noch B\303\266hmeeinen Eindruck zu machen. Jetzt \303\274berrascht uns aber

der k\303\274hneSatz Skovorodas nicht mehr: jedenfalls brauchen wir f\303\274rihn

nach einer Grundlage in der Gnosis oder noch weniger in der materialisti-

schen Aufkl\303\244rung zu suchen!)

8. Baum der Ewigkeit und sein Schatten)

Die Materie ist aber keineswegs das wesentliche Sein. Sie ist nur das \303\204u\303\237ere,

welches das Innere, das Wesen, die Substanz bedeckt und verdeckt. Diese)

82)))



Erkenntnis fa\303\237tSkovoroda gewisserma\303\237en als den prop\303\244deutischen Gedan-

ken, als die Idee auf, welche die Einleitung zu seinem ganzen Gedankensy-

stem bedeutet. Deshalb wird dieser Gedanke mannigfaltig variiert, erkl\303\244rt

und versinnbildlicht.

Die Materie ist eine Decke, die das Wesen verdeckt, oder ein Gewand,
welches das wahre Sein umh\303\274llt. Wir sehen nur \"einen Schleier, der das
Gesicht verdeckt\", \"einen Vorhang\", \"ein Gewand der Ewigkeit, die immer

\303\274berall in allem fest ist und alles Verg\303\244ngliche als ihr Gewand tr\303\244gt\";

\"einen Vorhang, der einst zerrei\303\237en mu\303\237\".- Oder aber die Materie wird

eine Mauer genannt.
- Mit diesen Sinnbildern h\303\244ngtauch wohl die Bezeich-

nung der Materie als \"Schein\" zusammen. - Als Schein ist die Materie auch

\"L\303\274ge\"zu nennen - \"die L\303\274geunseres Fleisches\". - Oder die Materie 'ird

\"Schatten\" und \302\273Finsternis\" genannt: \"da steht ein Apfelbaum vor dir!

Ergreife und gib mir seinen Schatten!\" Man sieht also \"den Schatten und das

unbekannte Geheimnis\", die zwei Elemente: das Sichtbare und das Unsicht-

bare \"vertragen sich miteinander\" \"wie der Schatten mit seinem Baum.

Schaue dir diesen lebendigen und sch\303\266nund schattig belaubten Apfelbaum

an. Der Apfelbaum erhebt sich in die H\303\266heund der Schatten liegt am Bo-

den. Der Schatten ist an einem und der
Apfelb\037

an einem anderen
Ort. - - - Der weitere Teil des Schattens liegt auFder Erde, der Anfang
aber h\303\244ngtmit dem Apfelbaum zusammen und der Schatten ist nie oder
kleiner als sein Apfelbaum. Kurz gesagt, ist der Schatten dem Apfelbaum

nicht im Wege, f\303\274rsich Platz zu finden. - - - Also ist die alte Welt der

Schatten der neuen? - - - Arm sind wir mit unserer Wef, unsere Zeit und

der Mensch, das alles ist nur Schatten. Warum ist aber unser.Welt Schatten?
- - - Warum ist der Schatten Schatten? Weil er vergeht und nicht besteht

- - - Wenn die Sonne untergeht, so verschwindet der Schatten und zwar

um so schneller, je gr\303\266\303\237erer ist. Gestern war ein (Schatten), heute ein ande-

rer, morgen wird man einen dritten sehen. Bald wird er geboren, bald vergeht

er. Und wenn er geboren wird, so steht er nicht fest, sondern wandelt dahin
und dorthin. Dagegen steht der Apfelbaum hundert Jahre unbeweglich.
Auch darum ist der Schatten nichtig: er ist kein Ding, sondern nur das Bild

(des Dinges) und h\303\244ngtan ihm. Siehe jetzt mit deinem verg\303\244nglichen Auge

den nichtigen Schatten deiner verg\303\244nglichen Welt an - - - Sie ver\303\244ndert

sich ununterbrochen: bald entsteht, bald vergeht, bald vermindert sie sich,

bald beugt sie sich. Sind denn nicht viele Tausende Schatten in einem Apfel-

baum enthalten? So sind tausend unserer Tage in einem Tage Gottes. Die

W elt Gottes und der Tag Gottes ist der Baum des Lebens. Und unsere

welke, schattenartige und verg\303\244ngliche Welt ist der Baum des Todes. - - -
Unsere Welt ist Gev;and und die Welt Gottes K\303\266rper. Unser Himmel ist
Schatten und der Gottes - der wahre Himmel. Unsere Erde ist H\303\266lle,Tod,

und die Gottes - Paradies, Auferstehung. Unsere Zeit ist L\303\274ge,Traum,

Eitelkeit, Dampf, Nichts, die Wahrheit Gottes aber verbleibt in aller Ewig-
keit. Unsere Zeit ist Verschieden artigkeit und Verschiedenf\303\266rmigkeit des)

83)))



Schattens, der Flu\303\237des Sandes, das Verwelken der Blume. Die Zeit Gottes
aber ist Einheit, Identit\303\244t, Adamas - - -\" \"Der Tag Gottes ist Licht, unser

Tag aber Nebel, Wolke, Sturm und Finsternis\". Der \"Tag Gottes\" ist \"in

unserm st\303\274rmischen und finsteren Tage verschlossen\".

Durch dieses \303\244u\303\237ereGewand des Fleisches hindurch mu\303\237man das Innere
durchschauen k\303\266nnen, \"das hei\303\237tein Prophet sein und \303\274berder W\303\274ste,\303\274ber

dem elementaren G\303\244renetwas Neues, Nie-Alterndes, Wunderbares und

Ewiges erblicken und verk\303\274nden\". - Diese zweite Welt ist \"unter\" oder

\"\303\274ber\"der Materie zu erschauen, sie hei\303\237tdas Neue, das Geheime, Ver-

borgene, \"unbekanntes Geheimnis\". - Die innere Welt ist auch ein Kern
der \303\244u\303\237eren.- Sie ist \"die Wahrheit\" der \303\244u\303\237erenWelt: \"in allem ist ge-

heime und unsichtbare Wahrheit\". \"Aus der falschen Erde\" soll \"die Wahr-
heit Gottes ergl\303\244nzen\", \"Wir sehen nur die L\303\274geunseres Fleisches, nicht aber
die Wahrheit in ihr\". Mit anderen Worten ist diese Wahrheit - Wesen,
Substanz . . . Da Skovoroda kein passendes Wort daf\303\274rzu finden vermag,
versucht er das Wort \"essentia\" auf verschiedene Weise durch sla vische

Neologismen zu ersetzen: Essenz (\"ista\,") Wesen (\"suscestvo\,") das \"Gebil-

dete\" im Gegensatz zum \"Bildenden\", d. h. zu demjenigen, was durch das
Wesen nur ausgedr\303\274ckt, versinnbildlicht wird; weiter gebraucht er Aus-

dr\303\274cke:\"die heilige Natur\" oder \"die heilige Sch\303\266nheit\", \"die h\303\266hereWe-

senheit\" usf. Lateinisch spricht er von \"umbratica\" und \"realia\".
Die Gegen\303\274berstellungen der beiden Welten sind mannigfaltig: bald als

Tag und Nacht, bald als\" Tag der Menschen\" und \"Tag Gottes\", bald als

\"Kopf\" und \"Schwanz\", wohl in Verbindung mit dem Sinnbild der Schi an-

qe, bald als \"Altes\" und \"Neues\" (Erde, Himmel, Mensch), bald als Abend

und Morgen, \"Gift\" und \"Nahrung\", \"Tod\" und \"Leben\", \"Wut\" und
\"Geschmack\" , \"Widerspenstiges\" und \"Glattes\", \"S\303\274dk\303\274steund Nordk\303\274ste\",

\"Sintflut\" und \"Felsen\", die \"erste.t und die \"zweite Zeit\", \"K\303\244lte\"und

\"W\303\244rme\", \"Winter\" und \"Fr\303\274hling\", \"Ruhe\" und \".i\\rger\".
- Alles das sind

Sinnbilder der beiden Welten, der beiden Naturen. Interessant ist noch die

Gegen\303\274berstellung der inneren und der \303\244u\303\237erenWelt, die unmittelbar von
der Metaphysik zur \"Erkenntnislehre\" und zur Ethik f\303\274hrt- die Gegen-
\303\274berstellung der zweierlei Wege des Lebens: \"einen Weg gibt es f\303\274runs

alle, der zur Ewigkeit f\303\274hrt,er hat aber zwei Teile und zwei Seiten, wie
zwei [selbst\303\244ndige] Wege - der rechte und der linke. Der rechte Teil Gottes

f\303\274hrtuns zu ihm und die linke Seite zum Vergehen\". Die gelegentliche

Identifizierung der inneren und der \303\244u\303\237erenWelt mit dem Guten und dem

B\303\266senverbindet auch die theoretische Philosophie mit der praktischen.

Die Unterscheidung der beiden Welten, manchmal ohne beide n\303\244herzu

charakterisieren, ist, wie gesagt, eines der beliebtesten Themen Skovorodas.
\"Die ganze Welt besteht aus zwei Naturen - eine ist sichtbar, die andere
unsichtbar. Die sichtbare Natur hei\303\237tKreatur und die unsichtbare - Gott.
Diese unsichtbare Natur oder Gott durchdringt und h\303\244ltdie ganze Kreatur:
er war Immer, ist und wird immerdar sein\". \"Du hast nur die Finsternis)

84)))



gesehen. Jetzt siehst du auch das Licht. Alles siehst du jetzt doppelt: zwei

Wasser, zwei Erden. Und die ganze Kreatur ist jetzt bei dir in zwei Teile

geteilt ... Jetzt siehst du zweifach: Altes und Neues, Offenes und Ge-
heimes .. .\" Die Bibel unterscheidet \"das Zweifache: Mensch und Mensch,
Sprache und Sprache, \"sprach\" und \"sprach\", Altes und Neues, Wahres und

Leeres, das Wort Gottes und das verg\303\244ngliche Wort, Kopf und Ferse, Weg

und S\303\274nde,das hei\303\237tWeglosigkeit .. .\" Der \037Geist des Glaubens\" ist der

\"doppelte Geist, der Geist, der das Zweifache \303\266ffnet,der Geist, der den
Flu\303\237Jordan zerteilt, der Geist, der uns \303\274berden Sirenen gew\303\244ssern das

schwimmende und auftauchende Eisen offenbart. Er ist der H\303\274gel,der aus

dcn Sintflutgew'\303\244ssern emporragt. Die H\303\274tteder treuen Taube. Der
Ha\037n,

der Scho\303\237und der Stein Abrahams ...\" \"Zwei Brote, zwei H\303\244user, zwei

Kleider, alles ist zweifach vorhanden, in zwei Arten vorhanden, alles ist

zweifach, denn es gibt zwei Menschen in dem einen Menschen, zwei V\303\244ter:

den irdischen und den himmlischen, zwei Welten: die erstgeborene und die

zeitliche, zwei Naturen: die g\303\266ttliche und die k\303\266rperliche, in allem und an
allem. . . \\Y/enn man aber diese beiden Wesen vermengt und nur eine sicht-

bare Natur anerkennt, so entsteht ein vollst\303\244ndiger G\303\266tzenglaube\" . \"Zwei

Naturen: die h\303\266hereund die tiefere, die ewige und
\037, verg\303\244ngliche bilden

alles . . .\" Die Welt hat \"zwei Teile . . . Den oberen und den tieferen, den

hiesigen und den dortigen, den verfluchten und den gesegneten, den teufli-
schen und den g\303\266ttlichen, wie zwei Br\303\274steund zwei Quellen. . .\" \"In allen

wcltlichen Systemcn wird der Anfang gesehen, er tr\303\244gtdie Verg\303\244nglichkeit

wie sein Gewand. Er ist die \"erstgeborene Welt\". \"Ich sehqjn dieser ganzen
Welt zwei Welten, die eine Welt bilden: die sichtbare und -tJie unsichtbare

W elt, die lebendige und die tote, die ganze und die zerst\303\266rbare. Die eine

Welt ist Gewand, die andere -
K\303\266rper, diese - Schatten, jene

- Baum,
diese - Mat\037rie, jene

- Hypostase, d. h. die Grundlage, die den materiellen

Schmutz so h\303\244ltwie die Zeichnung ihre Farben. Also: die Welt in der Welt

ist die Ewigkeit in der Verg\303\244nglichkeit, Leben im Tode, Auferstehung im

Schlafe, Licht in der Finsternis, in der L\303\274geWahrheit, im Weinen Freude,
in der Verzweiflung Hoffnung.\"

Skovoroda verwendet verschiedene Sinnbilder, um diese Beziehung der

beiden \"Welten\" zueinandcr auszudr\303\274cken: alle diese Sinnbilder sollen ent-
v,reder auf die Tatsache hinweisen, da\303\237die innere Welt die Kraft der \303\244u\303\237e-

ren ist, oder da\303\237die innere Welt durch die \303\244u\303\237eresymbolisch \"ausgedr\303\274ckt\"

wird, oder aber, da\303\237die innere Welt den \"Sinn\" der \303\244u\303\237erenbildet.

,,- - - wie schwer ist es, in der Weltmaschine den Anfang zu finden!

Unsere hartn\303\244ckige Gef\303\274hllosigkeit und unser gewohnheitsm\303\244\303\237iger Ge-

schmack sind die Ursache unserer Armut. Zeige dem Blinden, was du willst

und soviel du willst - alles ist f\303\274rihn leer. Er kann tasten, aber ohne zu

tasten versteht er nichts. Wie viel h\303\266renwir von der Luft? - - - Werden

die V\303\266gelnicht von der Luft getragen? Sie ist st\303\244rkerals Eisen. Aber eine

Holzmauer sieht man leichter. Und Luft h\303\244ltman f\303\274rLeere. WC\\cum? Weil)

85)))



sie nicht bemerkbar ist. Leichter kann man eine Mauer tasten. Eher wird

man verschiedene Farben sehen. Aber die Luft ist nicht so leicht bemerkbar.

Trotzdem ist sie st\303\244rkerals Stein und Eisen. Und sie ist so notwendig, da\303\237

man ohne sie nicht atmen kann. So irren wir in Kleinigkeiten und den

schw\303\244cheren Stoff halten wir f\303\274rden wirklicheren. Warum? Weil- wie schon

gesagt - eine Mauer gr\303\266berist und vor unsern Augen fester prangt und
die Luft mehr verborgen ist und es scheint, als ob sie keine Kraft h\303\244tte,ob-

wohl sie Schiffe treibt, die See bewegt, B\303\244umef\303\244llt,Berge zerst\303\266rt, \303\274berall

durchdringt und alles verzehrt, aber dabei selbst ganz bleibt. Siehst du, da\303\237

die Natur nicht so ist wie du denkst? In ihr ist das Unsichtbare das St\303\244rkere.

Und wcnn etwas so verborgen ist, da\303\237man es mit keinen Sinnen betasten

kann, dann ist darin die Hauptkraft. Und wenn wir uns kaum von [der

Existenz] der Luft \303\274berzeugen k\303\266nnenund sie f\303\274rNichts halten, als ob sie

in der Natur gar nicht vorhanden w\303\244re,obwohl sie braust, donnert, kracht

und damit ihre Existenz kundgibt, wie k\303\266nnenwir dann dasjenige kennen,
was von allem materiellen Schmutz befreit ist, vor allen unsern Sinnen ver-

borgen, von jedem L\303\244rm,von jedem Get\303\266seund von allen Ver\303\244nderungen

frei, in ewiger Ruhe und in ruhiger Ewigkeit selig verbleibt? Weil wir von
Anfang an das Auge unserer Vernunft verdorben haben, k\303\266nnenwir keines-

falls zu demjenigen durchdringen, das allein unserer Verehrung und Liebe

in alle Ewigkeit w\303\274rdigist. La\303\237aber jetzt deine Gedanken erwachen: Und

wenn der Geist Gottes dein Herz angehaucht hat, so sollst du jetzt das

erblicken, was du bis jetzt von deiner Geburt an nicht gesehen hast. Du hast

bis jetzt nur die Mauer der prangenden 1i.u\303\237erlichkeit gesehen. Jetzt erhebe

deine Augen, falls sie von dem Geist der Wahrheit durchleuchtet sind, und

sieh sie an. Du hast nur die Finsternis gesehen. Jetzt siehst du auch das Licht.

Alles siehst du jetzt doppelt: zwei Wasser, zwei Erden. Und die ganze
Kreatur ist jetzt bei dir in zwei Tefle geteilt. . .\" \"\303\274berall soll man zwei

sehen . . . Zerst\303\266re, und sch\303\244leden Kern der Kraft Gottes heraus\". Man soll

eben \303\274beralldas Kr\303\244ftigere, das Wesentlichere erblicken: \"Statt Kupfer
-

Gold, statt Eisen - Silber, statt Holz - Erz, statt Stein - Eisen, statt
Sandfundament - Adamas, Saphir und Anaphrax\". \"In allen Dingen kann
man die Ewigkeit sehen. Die Landesvermesser gehen in ihren Figuren auf die

Quelle zur\303\274ck,finden das Zentrum und den Anfang. Und wenn man mit

reinem Herzen den Willen dazu hat, kann man in einigen Stoffarten dcn

feinsten Strahl dieses wunderbaren Anfangs bemerken, welcher von der

Morgenr\303\266te in die Finsternis hinausgesandt wird. Sehen wir uns z. B. den

Fisch an, der bei den R\303\266mern ,remora
c

hie\303\237,das hei\303\237tder Halt. Er kann
den schnellsten Gang eines Schiffes aufhalten, indem er sich an dessen Boden
anheftet. Wenn du den Fisch ansiehst, f\303\274hltdie Seele keinen Geschmack,

wenn man aber den in dem kleinen Fisch verborgenen g\303\266ttlichen Anfang

durchsd1aut, findet das Herz die S\303\274\303\237igkeitder Waben, die Simson in dem

L\303\266wengefunden hat - - -
ganz ungew\303\266hnlich und erstaunlich ist es, da\303\237

ein Fisch nur durch den Schmutz seiner verg\303\244nglichen Natur die Schnellig-)

86)))



keit einer so ungeheuren Maschine zu \303\274berwinden und zu beherrschen im-

stande ist, wenn in seiner verg\303\244nglichen Finsternis nicht der Anfanggebende
beschlossen w\303\244re... Dieser ist die Quelle der Sympathie und der Anti-

pathie . . . Sehen wir uns die Erde an und das, was uns umgibt. Ein kleines

Tierchen, die Maus - - macht selbst die st\303\244rksten Pferde schwach und

abgespannt. Sieh ein schwaches Tier, den Menschen, an. Er f\303\274hrtB\303\244renund

Elefanten. Sieh eine kleine Kompa\303\237schachtel und den kleinsten Teil des

Schiffes, sein Steuer, an. Dieses lenkt den Gang [des Schiffes] und jenes

zeigt den Weg. Ein kleiner Funken zerst\303\266rtdie Stadtmauer. Aus dem klein-

sten Kern entsteht ein gro\303\237erApfelbaum. Ein leichter Luftl\303\244rm ist das

Wort. . . es verletzt aber oft t\303\266dlichdie Seele, oder gibt ihr Mut und belebt

sie. Ein kleiner Vogel, der Hahn, l\303\244\303\237tden L\303\266wenerschrecken. Eine unsicM-

bare Feder - - -
bewegt die ganze Uhrmaschine. Eine Maschine, die zehn

Pud wiegt, bewegt das Gewicht von hundert Pud fort. Eine Maschine aus

Stroh zerbricht den Kieselstein. Das unbedeutende Papier der b\303\274rgerlichen

Gesetze h\303\244ltdas B\303\274rgertum in Ruhe. Das v\303\244terliche Alter beherrscht die
wilden Sklaven und die unruhigen S\303\266hne.Ein Herrscher mit schwacher

Gesundheit herrscht \303\274berdie wortlose Wildheit des Volkes. Das alles ist

nach dem Fleische nichts, stark aber nach dem in ihO) verborgenen Wesen.

,Der Geist macht lebendig'. Dieser wunderbare Anfa\037 ist in der Schwach-

heit die St\303\244rke,in der Verg\303\244nglichkeit die Unverg\303\244nglichkeit, im Kleinen

die Gr\303\266\303\237e.. .\" - Wenn Skovoroda in diesen Darlegungen eine Unmenge
von anekdotenhaften Tiergeschichten, die den alten \"Physiologen\" oder

den Emblemsammlungen entnommen sind, anf\303\274hrt, so
verJendet

er gleich-

zeitig auch Beispiele (Funken, Worte, Gesetzgebung), von q,nen oft auch

das moderne philosophische Denken ausgeht.
Die \303\244u\303\237ereNatur steht zu der inneren in demselben Verh\303\244ltnis wie das

Symbol zu dem Symbolisierten - oder nach der urspr\303\274nglichen Bedeutung

des Wortes \"Symbol\"
- wie die beiden H\303\244lften des Symbols (des in zwei

Teile zerspaltenen Gegenstandes, dessen H\303\244lften einander gen au entspre-
chen) zueinander: \"Und wie die' bei den Naturen: die obere und die untere,
die ewige und die verg\303\244ngliche, alles (in der Welt) ausmachen, so sind auch
die bei den Bilder, die ein Symbol bilden\". Als die bei den \"H\303\244lften\" des

Symbols unterscheidet Skovoroda \"Abzeichen\" oder \"Zeichen\" (\"primety\
und das \"Bezeichnete\" oder das \"Ziel\" (\"meta\,") gewisserma\303\237en die \"Ab-

sicht\" des Symbols. Die Beziehung dieser beiden H\303\244lften, dieser beiden

Seiten des Symbols zueinander ist genau dieselbe, wie die Beziehung der

g\303\266ttlichen und der verg\303\244nglichen Natur.

Meist hilft sich Skovoroda bei der Erkl\303\244rung der Beziehung der beiden

Naturen zueinander mit einem Sinnbild, das die innere Natur als \"Sinn\",

\"Gehalt\" der \303\244u\303\237erengegen\303\274berstellt. \"Sag', was nennst du Malerei? Die

Farben oder die in den Farben verborgene Zeichnung? Die Farbe ist nichts

anderes als Schmutz und Leere; die Zeichnung ist dagegen das Verh\303\244ltnis

und die Lage der Farben - das ist die Kraft. Wenn sie aber nicht da ist, so)

87)))



ist die Farbe nur Schmutz und Leere - - - Ich betrachte die aus def Bibel

ausgeschriebenen Worte... Wenn jemand die Farbe in den Worten sieht,

die Figuren aber in der Schrift nicht versteht? Sieht ein solcher \303\274berhaupt

die Schrift? Er sieht mit dem fleischlichen Auge nur die letzte Leere und
Farbe in den Worten, und die Figuren der Schrift selbst versteht er nicht;
so sieht er nur die Ferse, nicht den Kopf ... Und wenn du darum in

Achtyrka an der alten Kirche nur den Ziegelstein und Kalk siehst, ihren
Plan aber nicht verstehst: wie denkst du dann, siehst du sie und hast du

sie erkannt? Nein! Ich sehe auf solche Weise nur die \303\244u\303\237ereund letzte

.i\\u\303\237erlichkeit in ihr, die auch das Vieh sieht, und die Symmetrie oder die

Verh\303\244ltnisse und die Gr\303\266\303\237e,welche vor allem die Vefbindung und das

Haupt des Stoffes sind, verstehe ich nicht; deshalb sehe ich sie nicht, weil ich

ihren Kopf nicht sehe\". \"In den Farben ist die Zeichnung dasselbe, was die

Figur (der Buchstaben) in der Schrift und der Plan an einem Bau. F\303\274hlst

du denn nicht, da\303\237alle diese K\303\266pfe:die Zeichnung, Figur oder Plan, sowie

auch Symmetrie und Gr\303\266\303\237e,nichts anderes sind als Gedanken? Warum
verstehst du dann nicht, da\303\237auch in allen andefn Kreaturen, nicht nur im

Menschen, das Unsichtbare herrscht? Dasselbe l\303\244\303\237tsich auch von Kf\303\244utern,

B\303\244umenund allem anderen denken. Der Geist modelliert alles. Der Geist
h\303\244ltauch alles zusammen. Unser Auge aber bewacht nur die Ferse und sieht
auf die letzte .i\\u\303\237erlichkeit, indem es die Kraft, den Anfang und den Kopf

\303\274bergeht.
- - - Wir ehren in unserem K\303\266rper den \303\244u\303\237erenStaub und

efheben uns mit den Gedanken nicht bis zu dem Plan, def diese ganze Erde

h\303\244lt. . .\" \"Wenn du mit dem Ma\303\237stab oder mit einem Seil die L\303\244ngeund

die Breite einer Kirche gemessen hast, was glaubst du? Hast du ihr Ma\303\237

erkannt? Ich glaube es nicht. Ich h\303\244ttenur den Raum, den ihr Stoff ein-

nimmt, efkannt; ihr genaues Ma\303\237,welches den Stoff enth\303\244lt, efkenne ich

dann, wenn ich ihren Plan erkenne.\" \037Ich wei\303\237,da\303\237mein K\303\266rperauf einem

ewigen Plane beruht. \\Y/enn man an einem Hause den Plan und die St\303\244rke

seinef Mauer erkennt, gen\303\274gtdas zur Erkenntnis des Hauses? Ich glaube es

nicht. \037Ian mu\303\237,wie es scheint, wissen, f\303\274rwelche Zwecke oder Sachen

dieses Haus gebaut ist - wird man in ihm den Teufeln opfern oder dem

unsichtbaren Gott, ist es ein R\303\244uberhaus oder eine Engelswohnung? Ich

glaube auch, da\303\237man ein Tongef\303\244\303\237nicht ganz versteht, wenn man nur

seine aus Schmutz bestehende Figur versteht und nicht wei\303\237,ob es mit feinef
oder unreiner Fl\303\274ssigkeit gef\303\274llt ist\". Die \"selige Natur\" \"pr\303\244gt\" ihre

\"Spuren dem leeren Stoff ein, wie eine wirkliche Zeichnung in malerischen

Farben. Der ganze Stoff ist sch\303\266nerSchmutz, und schmutzige Farbe und
malerischer Staub, und die selige Natur ist der Anfang, das hei\303\237tdie an-

fanglose Invention oder Erfindung und die weiseste Declination, welche

die ganze Farbe tr\303\244gt,die ihrer unverg\303\244nglichen Kraft und ihrem Wesen so

entspricht, ,,:ie die Klcidung dem K\303\266rper. David selbst nennt den Schein

das Kleid ... und die Zeichnung bald Zoll, bald Meile, bald die rechte

Hand, bald \\Vahrheit . . .\" \"Jeder sieht auf einem Bilde die Farben; um aber)

88)))



die Zeichnung und die Lebendigkeit zu sehen, bedarf man eines anderen

Auges: wer es nicht hat, der ist in der Malerei blind. Den L\303\244rmeines

Musikinstrumentes h\303\266rtjedes Ohr, um aber die in dem L\303\244rmverborgene

Harmonie zu h\303\266ren,mu\303\237man das geheime Ohr des Verst\303\244ndnisses haben,

und wer es entbehrt, dem fehlt deswegen die das Herz bewegende Freu-
de . . .\" \"Was f\303\274reine Weisheit kann in denen sein, die das Wesen Gottes
nicht erkannt haben? In ihrem Herzen herrscht nur der verg\303\244ngliche Stoff.

Sie haben den Lehm gemessen, den Lehm gez\303\244hlt, den Lehm zum Wesen

erkl\303\244rt,so wie ein unerfahrener Betrachter ein Bild ansieht, der seine leib-

liche Sicht auf den farbigen Schmutz richtet, nicht aber seine Vernunft auf

das immaterielle Bild der Zeichnung, die die Farben tr\303\244gt,oder wie ein

Analphabet, welcher sein verg\303\244ngliches Auge auf das Papier und die Tft\\te

der Buchstaben richtet, nicht aber seine Vernunft auf den Sinn der hinter
den Buchstaben verborgenen Kraft. - - - Sie hielten nur eines f\303\274rWahr-

heit, das was man betasten kann. Die t\303\266nernen Geister, das sind ihre Be-
sch\303\274tzer. - - - Nur das Betastbare war f\303\274rsie Natur oder Physik, und

Physik ward ihnen zur Philosophie\". \"Essen ohne Geschmack, Sicht ohne

Augen, ein Schiff ohne Steuer, Rede ohne Sinn, Sache ohne Natur, Leben

ohne Gott ist dasselbe wie ohne Plan zu bauen, ohPtf Ma\303\237zu schneidern,
ohne Zeichnung zu malen, ohne Takt zu tanzen\". ,,'}(!enne die Farbe nicht

das Bild. Sie ist nur der Schatten im Bilde, und die Kraft und das Herz ist

die Zeichnung, das hei\303\237tder unmaterielle Gedanke und die geheime

Schrift, an welcher die Farbe bald haftet, bald von ihr abf\303\244llt,so wie der
Schatten von seinem Apfelbaum; die Farbe ist wie da. Fleisch und die

Zeichnung wie die Knochen im K\303\266rper. Deshalb kann d.nige, der die

Zeichnung nicht versteht, die Farbe nicht anwenden. - - - - - Die ge-

nauesten Bilder waren, bevor sie auf der Wand erschienen, schon immer in
der VernunR: des Malers vorhanden. Sie sind nicht geboren und werden auch

nicht vergehen. Und die Farben, die sich bald an sie anschmiegen, sie

materiell darstellen, bald von ihnen abfallen und ihre Gestalt verschwinden

lassen, vernichten ihr e\037riges Sein nicht, so wie das Verschwinden seines

Schattens den Apfelbaum nicht vernichtet. Und das ist die richtige Malerei,
wenn sie mit dem ewigen Ma\303\237der seienden Bilder, und wenn die Farben

mit ihren Eigenschaften \303\274bereinstimmen\". \"Halte das ganze weltliche Wesen

f\303\274rdie Farbe. Das ewige Ma\303\237aber und die ewigen H\303\244ndeGottes halten

den ganzen Schatten wie die Knochen das an ihnen haftende Fleisch, weil
sie in allem der Kopf sind und der Baum des Lebens, die diesen verg\303\244ng-

lichen Schatten \303\274berdauern.\" \"Alle drei Welten (d. h. wie wir schon gesehen
haben, die \"gro\303\237eWelt\", die \"kleine Welt\" oder der Mensch und die

\"symbolische Welt\" oder die Bibel) bestehen aus zwei Wesen, die eine Ein-

heit bilden und Materie und Form hei\303\237en.Diese Formen hei\303\237enbei Plato

Ideen, das hei\303\237t:Aussehen, Gestalten, Bilder. Sie sind die erstgeborenen,
nicht von [menschlichen] H\303\244nden geschaffenen Welten, die geheimen Seile,

die den verg\303\244nglichen Schatten oder den Stoff halten. In der gro\303\237enund in)

89)))



der kleinen Welt k\303\274ndetdie materielle Gestalt von den unter ihr verborge-
nen Formen oder den e'Vt,igen Bildern. Ebenso ist auch in der symbolischen

oder biblischen Weh die Gesamtheit der Gesch\303\266pfe die Materie. Das g\303\266tt-

liche Wesen aber, auf welches die Kreatur hinweist, ist die Form. Weil es

auch in dieser Weh Materie und Form, das hei\303\237tLeib und Seele, Schatten

und Wahrheit, Tod und Leben gibt. . .\"

In diesem Zusammenhang steht auch die Erkenntnislehre Skovorodas, von
welcher wir sp\303\244terausf\303\274hrlicher handeln werden und die wir hier nur
kurz ber\303\274hren, weil sie auf der hier dargestellten Grundthese aufgebaut ist.

\"Es gibt Geschlecht und Geschlecht. Das heidnische und das israelitische.

Jenes wird angefangen, dieses f\303\244ngtan. Jenes wird beendet, dieses beendet.

Jenes ist Mitte, dieses: Anfang und Ende. Zerteilt! ... Es gibt verruchtes

Blut, es gibt aber auch gerechtes. Es gibt einen verg\303\244nglichen Leib, es gibt
aber auch einen unverg\303\244nglichen. Es gibt die linke Hand, aber auch die

rechte. Es gibt verdorrte Knochen, es gibt auch lebendige und unzerst\303\266rbare.

Es gibt finstere Augen, es gibt aber auch lichte . . . Es gibt den Anfang, der

angefangen wird und deshalb kein Anfang ist, da ihm etwas anderes

vorhergeht. Und es gibt den anfanglosen Anfang.
- - - Gott finden, das

hei\303\237t- die Anf\303\244nge ersehen\". \"Der Geist der Zerteilung ist das geistige
Schwert\". \"Erhebe dich, meine Seele! Schlafe nicht auf den Elementen! Man
kann auf ihnen nicht ruhen. Sie sind Leiden und Krankheit - - - - Erhebe

dich nach oben aus deiner schwachen Schwermut. Blicke empor zum himm-
lischen Himmel. Vereinige nicht zu einer Identit\303\244t den Tag und die Nacht.

Siehst du, das Bittere aber ist hier zugleich auch das S\303\274\303\237e.F\303\274hlstdu die

Arbeit, f\303\274hlezugleich auch die Ruhe. Bei deiner Nacht da ist auch der

Morgen des Tages Gottes. Beide sind an einem Orte, nicht aber in einer

Person, nicht in einer Ehre, nicht in einer Natur. . .\"

Es w\303\244reaber verfehlt zu denken, da\303\237dieses dualistische Schema das ganze
metaphysische Gedankensystem Skovorodas v\303\266lligumfa\303\237t und zum Aus-
druck bringt. Es sind genug Stellen bei ihm zu finden, wo er zum mindesten

Anspielungen auf ein h\303\266hereshierarchisches System der Wesen gibt. Dieses

System wird aber bei ihm nicht in seiner Ganzheit entwickelt. Schon in vie-
len der oben angef\303\274hrten Zitate haben wir bald den Gedanken gefunden,
Gott sei das Wesen der Welt, bald aber auch den anderen Gedanken: die

I deen seien das Wesen der Dinge, und Gott als Sch\303\266pferder Ideen und Dinge
steht \303\274beTdiesem Zwiespalt der \"beiden Naturen\". Der Gedanke einer

komplizierten Hierarchie der Wesenheiten ist in dem Sinnbild der \"Leiter

Jakobs\" angedeutet. \"Auf ihr und durch sie gehen zu ihrem Zentrum alle

Figuren auf und ab, die oft Zeugen, Engel und W\303\244chter genannt werden,
das hei\303\237tdie Diener, die die Weh verk\303\274nden\",

- hier ist auch der Gedanke
einer Identifizierung der Ideen (= Figuren) mit den Engeln angedeutet. In
der Natur ist die Sonne ein besonderes Bild Gottes, freilich nicht die mate-
rielle Sonne, sondern eben die in der materiellen verborgene. Ebenso ist im

K\303\266rper (au\303\237erder Idee des K\303\266rpers) auch ein \"geistiger K\303\266rper\" verbor-)

90)))



gen: \"es gibt einen irdismen Leib und es gibt einen geistigen, geheimen, ver-
borgenen, ewigen\", \"glaube nimt, da\303\237deine Hand verfaulen wird, glaube,

da\303\237sie in Gott ist. Nur ihr Smatten vergeht, nimt die wahre Hand; die

wahre Hand ist wie die Wahrheit ewig, weil unsichtbar, und unsichtbar,

weil sie ewig ist
CC

, hier liegen vielleicht Ans\303\244tzezu einer Lehre vom \"Astral-

leib\", welche bei den Mystikern vorkam. Aum das seelische Sein wird hier-

armisch aufgefa\303\237t: neben der Seele wird von dem von ihr zu unterschei-

denden \"Geist\" gesprochen. Neben der Welt der Engel steht auch die \"finstere

Welt\", die Welt der Teufel, die bald in unsere Seele, in unser Herz verlegt,

bald wieder eine selbst\303\244ndige Existenz zu erhalten scheint. - Diese hier-
archischen Ideen, diese Fragmente eines umfassenderen Systems bleiben aber

nur Fragmente, deren Stellung im ganzen System nicht immer deutlich \037rd.

Dieses System hat Skovoroda nie in seinem ganzen Umfang dargestellt.

Kein Zufall ist es auch vielleicht, da\303\237die Seiten, auf denen er von der

\"Leiter Jakobs
cc

spricht, eigentlich nur Skizzen darstellen, nur einzelne Be-

merkungen und Bibeltexte, die Skovoroda nur ganz \303\244u\303\237erlichmit eigenen
Worten verbindet. Ob er den hierarchischen Gedanken deshalb nicht aus-

gef\303\274hrthat, weil er ihm selbst nicht in allen Einzelheiten klar genug war,

oder aber weil der \"prop\303\244deutische\" dualistische
\037danke

ihm f\303\274rseine

(religi\303\266s-p\303\244dagogischen) Zwecke gen\303\274gte, l\303\244\303\237tsich \037nicht mit Bestimmtheit

sagen. Vielleimt wollte er, der doch jedem Sektierertum so abhold war, es

vermeiden, durch Aufstellung eines komplizierten Lehrgeb\303\244udes neue Strei-

tigkeiten und Meinungsverschiedenheiten hervorzurufen, anstatt seinen Zeit-

genossen die Leitgedanken f\303\274reine praktische Lebensf\303\274hr,ng
zu vermitteln.

Der letztere ist meiner Meinung nach der wahrscheinlichsteGrund f\303\274rdie

Zur\303\274ckhaltung, mit welcher Skovoroda die Einzelheiten seiner Lehre immer

ausgespro\037en
hat.)

Der Dualismus Skoyorodas enth\303\244ltkeine so originellen oder auffallenden

Z\303\274ge,da\303\237man die historische Tradition, in welcher er steht, einer besonde-

ren Untersuchung unterziehen m\303\274\303\237te.Nur einige Sinnbilder, die bestimmte

geschichtliche Verbindungslinien erkennen lassen, verdienen vielleicht eine

gewisse Aufmerksamkeit.

Philos entschiedener Dualismus l\303\244\303\237tihn einige Sinnbilder gebrauchen, die

sp\303\244tereine gro\303\237eRolle gespielt haben. Vor allem auf ein sehr altes Sinnbild

ist hinzuweisen - die Welt sei ein Gewand, ein \"Kleid\" Gottes, \"der Gott-
heit lebendiges Kleid\". Vielleicht lassen sich bei Philo auch einige Anspielun-

gen auf die Gegen\303\274berstellung des \"Planes\" und des ausgef\303\274hrten Werkes

erkennen. Auch die Welt als Smatten Gottes kommt bei ihm vor. Auch bei

den Kirchenv\303\244tern kehren diese Gedanken wieder, so bei Clemens, der zwei

W 1 ch
.
d

' \"\037.Q ,
(

\" , ,
)e ten unters el et: XO(J\037lO; \"011TO; -

'Y.O(J\037lO;al(Juf1TO; aQXETl':tO; - El'Y.(O\\'

ebenso aum bei Origenes.
Weiter treffen wir einzelne f\303\274runs wichtige Sinnbilder des Dualismus

dann und \\vann in der Mystik des Mittelalters und der
Neuzeit\037:

die \"Imita-)

91)))



tio Christi\" fordert, man m\303\274sse\"mit dem linken Auge das Verg\303\244ngliche, mit

dem rechten das Ewige sehen\". S. Franck benutzt ein Sinnbild von Philo,
die Interpretation der Vorschrift der Bibel \303\274berTiere mit gespaltenem Huf.
- Vor allem aber betont Valentin Weigel die Doppelheit von allem in der

Welt: \"Gott und Kreatur, Wahrheit und Bildung, Ungeschaffenheit und

Geschaffenheit, Eins und Zwei!\" \"Es seind nicht mehr denn zwei Welten als:
das ungemachte, wahre, selbst\303\244ndige Wesen, von ihr selber und durch sich
selber und zu ihm selber; darnach das gemachte, geschaffene Wesen, das da
nicht von ihm selber ist noch durch sich selber, sondern von einem anderen
stehend und bewegend, als ein Bild oder Schatten dem ewigen, wahren, un-

gemachten Wesen wird zugeschrieben\". \"Alle Ding auss dem unsichtbaren

in das sichtbare kommen sei, aus dem Geistlichen in das Leibliche und K\303\266r-

perliche, und bleibet eins in dem anderen: Als der leibliche, sichtbare Baum

bleibt im unsichtbaren geistlichen Baum, also flie\303\237enalle aussere Ding von
dem inneren heraus, und nichts von aussen hinein\". \"Erstlich dass zwo Wel-
ten sind/ als diese gegenwertige/ leibliche/ verg\303\244ngliche/ da wir in dieser

Zeit mit einander leiblich leben. Vnd ein K\303\274nfftige Geistliche Welt/ die da
bleibet ohne ende\". \"Die Welt ist zwiefach, sichtig und unsichtig/ Christus

] esus ist zwiefach, sichtig und unsichtig/ das Buch inwendig und auswendig

geschrieben/ Der Mensch ist zwiefach, sichtig und unsichtig. . .\"

Alle ding gehen von jnnen rauss/
in der gantzen Natur durchauss/
von jnnen gehet alles herf\303\274r/

Wie man dann solches genungsam sp\303\274rt!

so man in der Wahrheit nachforschet/)
.

Dasselbe sagt B\303\266hme: \"Er ist die sichtbare Welt/ ein Bild und Wesen alles

dessen was die Welt ist: und die sichtbare Welt ist eine Offenbahrung der

inneren geistlichen Welt/ auss dem' ewigen Liechte/ und auss der ewigen
Finstern\303\274ss/ auss dem Geistlichen Gew\303\274rcke: und ist ein Gegenwurf der

Ewigkeit/ mit dem sich die Ewigkeit hat sichtbar gemacht\". \"Denn/ diese
Welt ist ein Gleichn\303\274ss nach Gottes Wesen/ und ist GOTT in dem irdischen

Gleichn\303\274ss offenbahrt ...\" \"Wenn wir betrachten die sichtbare Welt mit

ihrem W esen/ und betrachten das Leben der Creaturen: so finden wir

darinnen das Gleichn\303\274ss der unsichtbaren geistlichen Welt/ welche in der
sichtbaren Welt verborgen ist/ wie die Seele im Leibe\". \"Die gantze \303\244ussere

sichtbare Welt mit all ihren Wesen/ ist eine Bezeichnung oder Figur der
inneren geistlichen Welt; alles was in der inneren ist/ und wie es in der

W\303\274rckung ist/ also hats auch seinen Charakter \303\244u\303\237erlich.. .
ce - Vor allem

auch in der Dichtung des Barock mit ihrer Antichetie kommt die Stimmung
des Dualismus von Gott und Weh, Wesen und Schein deutlich zum Vor.

schein. - Bei Czepko finden wir auch die direkte Bezeichnung der Welt als

\"Schatten
ce

.

Sodann begegnen einige Sinnbilder, welche an Skovoroda erinnern, auch

bei Comenius: \"Das Sichtbare steht auf dem Unsichtbaren\". \"Alle Dinge sind)

92)))



in Gott befestigt, \303\244hnlichwie in diesen vier Gleichnissen: Ein Bild in dem

Spiegel, das ein lebendiges Bild wiederspiegelt : wenn man dieses lebendige

wegnimmt, so verschwindet auch jenes im Spiegel. Oder wie ein Schatten in

einem K\303\266rper(befestigt ist), von welchem er Schatten ist; wenn man jenen

K\303\266rperauf die Seite schiebt, so wird gleich der Schatten zu nichts. Oder wie
ein Kreis, welcher aus einem Zentrum gezeichnet wird, aus welmem er ent-
steht. Wenn das Zentrum von seinem Platz sidt bewegt, so bewegt sich gleich

auch die Peripherie oder h\303\266rtauf, Peripherie zu sein. Oder wie ein Baum

auf seiner Wurzel; wenn sie den Baum zu tragen und ihm das Was-
ser zu liefern aufh\303\266rt, beugt sich der Baum, verwelkt und wird zu nichts.

So auch diese Welt ist nichts anderes als ein sichtbarer Schatten des unsicht-

baren, im unerreichbaren Lichte lebenden Gottes, und das im Spiegel uIt)erer

Augen sichtbare Spiegelbild jenes unsichtbaren, von sich selbst lebenden

Seins, und die sichtbare Peripherie, die von einem unsichtbaren Zentrum aus

gezogen wird, und der sichtbare Baum, der aus der unsichtbaren Wurzel der

Gottheit gewachsen ist\". Man findet die Quellen dieser Sinnbilder bei

B\303\266hme;viel richtiger w\303\244rees aber, sie auf Plotin zur\303\274ckzuf\303\274hren,bei wel-

chem sie im seI ben Zusammenhange wie bei Comenius vorkommen. Man
kann sie aber genauso gut auch bei den Kirchenv\303\244tern finden. Nun sind diese

\"dualistischen\" Sinnbilder in der ganzen mystis\037n Literatur bis in die

neueste Zeit bis Baader sehr verbreitet, f\303\274rwelchen auch die \"Natur\" nichts

anderes als \"Magd des Herrn, Gewand, R\303\274ckseite der Gottheit\" ist.)

An den Symbolen, welche Skovoroda gebraucht, um 3jf dem Boden des

Dualismus die Beziehungen der Materie und der Ideenl-w zueinander zu

versinnbildlichen, war zu erkennen, da\303\237die beiden Welten miteinander eng,

ja unzertrennlich verbunden sind: etwa wie ein Baum und sein Schatten.

F\303\274rdie\037e unzertrennliche Verbindung findet Skovoroda einen Ausdruck in

der Christologie der kirchlichen Dogmatik. Die beiden Welten sind so mit-

einander verbunden wie die bei den Naturen - die menschliche und die g\303\266tt-

liche in Christo verbunden sind. Sie sind \"cit'QE1tt'OO;\" , \"ci\037lEQlOt'OO;\", ,,&(Juy-

XUtOO;\", \"ciOLQlQEtOO;\", \"ciXWQlOt'W;\"
- \"ohne Vermischung und ohne Tren-

nung\" miteinander verbunden, vereinigt. Skovoroda gebraucht in seiner

Darstellung gerade die kirchenslawischen Worte und Ausdr\303\274cke, mit denen

man die oben angef\303\274hrten griechischen Termini \303\274bersetzt hat. Diese anti-

thetischen Formeln gefielen Skovoroda sicher schon wegen ihrer paradoxen
Art. Andererseits aber war die \303\274bertragung der christologischen Lehren

auf die ganze Welt, die auch sonst in der Geschichte der christlichen Philo-

sophie vorkommt, schon deshalb f\303\274rSkovoroda von Bedeutung, weil sie

ohne weiteres die zentrale Stelle Christi in der Welt zum Ausdruck brachte

und auch in anderen Teilen seines Systems Analogien fand, - Skovoroda

\303\274bertr\303\244gtn\303\244mlich,wie wir noch sehen werden, christologische Formeln auch

in die Anthropologie. Wir wollen uns zun\303\244chst die Auslegung dieser For-
meln bei Skovoroda n\303\244heransehen.)

93)))



\"Die unsichtbare Natur oder Gott durchdringt und unterh\303\244lt jedes Ge-

sch\303\266pf\". Weder ist die Materie Gott, noch Gott - Materie. Aber er ist \"in

ihr und au\303\237erihr und h\303\266herals sie\". Dieselbe Antithetik dr\303\274cktSkovoroda

auch anders aus: \"Gott ist in der Materie und die Materie in Gott, aber
weder ist Gott Materie, noch ist die Materie Gott\". \"Das g\303\266ttliche und das

verg\303\244ngliche Wesen\" sind \"in einem Wesen ohne Vermischung zusammen-

gef\303\274gt\". \"Dein verg\303\244nglicher Leib ist die hiesige Welt und der heutige
Abend und der Sandboden und das Sirenenmeer und der Stein des An-

sto\303\237es.Aber hinter deinem Leib hat sich zu deinem Leib der Hafen und der

Scho\303\237Abrahams gesellt. Erde inmitten der Gew\303\244sser, - - - Welt und

WELT, Leib und LEIB, Mensch und MENSCH. - - - Zwei in einem

und eins aus zweien, untrennbar und unvermischt zugleich\". \"Beide sind an
einem Orte und in dcrselben Person, aber wedcr in derselben W\303\274rdenoch in

derselben Natur\". \"Damit aus zwei Wesen, die ein Wesen bilden, kein Ge-

misch werde, und daraus dann eine G\303\266tzenverehrung folge, trennte der

Sch\303\266pfer das Licht seiner W\303\274rdevon der Finsternis unserer Verg\303\244nglichkeit,

die Wahrheit von dcm (Sinn) bildenden Schatten. - - - Aber damit dar-

aus nicht Streit folge, der die Doppelheit der zu einem Wesen verbundenen

Wesen zerrei\303\237e, ist aus Finsternis und Licht, aus Tag und Nacht, aus Abend

und Morgen ein Tag gemacht
- das ist Gottes Welt! - - Der Tag Gottes -

Diescn Tag hat Gott aus den gegens\303\244tzlichen Naturen: aus der b\303\266senund

guten, aus der verg\303\244nglichen und unverg\303\244nglichen, aus Hunger und Sattheit,

aus Weinen und freude in unzertrennlicher Vereinigung geschaffen\". F\303\274r

den Sch\303\266pfungsproze\303\237 gebraucht Skovoroda einmal die Bezeichnung \302\273Ver-

mischung und Trennung\" zugleich.

Diese antithetische Auffassung h\303\244ltSkovoroda f\303\274rungemein wichtig.
Wie auch sonst die richtige Erkenntnis zu den Tugenden geh\303\266reund der

Mensch durch die Erkenntnis die s.iigkeit erlange, so gelte dies speziell und

ganz besonders auch f\303\274rdie Erkenntnis der richtigen Beziehung zwischen

den bei den \"Naturen\". Die falsche Erkenntnis dagegen wird - vom religi\303\266-

sen und sittlichen Standpunkt aus - zur S\303\274ndegestempelt. Die \"Ver-

mischung\" ( = Verwechslung, aber auch die falsche Auffassung von der

Beziehung der bei den Naturen) sei \"Babel\". \"Vermische nicht den Tag und

die Nacht zu einer Identit\303\244t\". \"Die Vermischung der Naturen\" ist \"richti-

ger G\303\266tzenwahnsinn, Entfernung von der seligen Natur und Unkenntnis

Gottes\", \"der heimische Tod, der die Seele mit seinem Stachel t\303\266tet,ist die

Vermischung der verg\303\244nglichen und der g\303\266ttlichen Natur zu einer Natur,
und diese vermischende Verschmelzung ist der \303\274bergang vom g\303\266ttlichen

Wesen ins Land des Staubes und der Asche\".

Diese unvermischte und unzertrennliche Vereinigung verschiedener Seins-

schichten ist ein Lieblingsgedanke Skovorodas, da er auch dem antithetischen

\"Stil\" seines Denkens vollkommen entspricht. In allen drei\" Welten\" finden

wir diese unzertrennliche, aber \"unvermischte\" Vereinigung zweier \"Natu-

ren\": in der \"gro\303\237enWelt\", in der kleinen Welt, im Mcnschen, und endlich)

94)))



in der symbolischen Welt, in der Bibel. Wir f\303\274hrenhier nur einige Zitate
an. \"Alle drei Welten bestehen aus zwei ein Wesen bildenden Wesen, die

Materie und Form hei\303\237en.Die Formen hei\303\237enbei Plato: Ideen, das hei\303\237t:

Bilder, Aussehen, Gestalten. Sie sind die erstgeborenen, nicht mit (mensch-

lichen) H\303\244nden gemachten geheimen Seile, die den verg\303\244nglichen Schatten

oder die Materie halten. In der gro\303\237enund kleinen Welt gibt die materielle

Gestal t von den unter ihr verborgenen Formen oder den ewigen Bildern
Kunde. So bildet auch in der symbolischen oder biblischen Welt die Gesamt-

heit der Gesch\303\266pfe die Materie. Aber das g\303\266ttlicheWesen, zu welchem durch
ihre Zeichen die Kreatur f\303\274hrt,ist die Form. So gibt es auch in dieser Welt

Materie und Form, das hei\303\237tLeib und Geist, Schatten und Wahrheit, Tod
und Leben - - - Wie zwei Blumen zwei (verschiedene) D\303\274fteaut1enden,

so kommen auch aus zwei Naturen zwei Gedanken, zwei Herzen: ein ver-

g\303\244ngliches und ein unverg\303\244ngliches, ein reines und ein unreines, ein lebendi-

ges und ein totes. . .\" Auch in der menschlichen Seele stehen die rationale

\"Weisheit\" und die Willenselemente (Tugend) in einer solchen Beziehung.
Skovoroda kleidet hier seine Gedanken in die Form einer Legende vom Lah-

men und vom Blinden. Der blinde Wille tr\303\244gtdie lahme Vernunft. \"Sieh dir

die wunderbare Tat Gottes an; aus zwei
Me\037\037\037en

ist einer zusammen-

gesetzt, ein Wanderer ist aus zwei. . . Personen\037emacht, die einander die-
nence, ohne zu einem Menschen zu werden, aber auch ohne sich voneinander

trennen zu k\303\266nnen, oder wie Skovoroda auch hier sich ausdr\303\274ckt, Dohne

Verschmelzung, aber auch ohne Trennung\".

Diese Einheit der zwei Naturen erscheint
Skovorojt

als einer der h\303\266ch-

sten Werte des Seins. \"Was ist die Auferstehung, wenn niJht die Einfachheit,
die von den verg\303\244nglichen Elementen, von der Vielheit, von der Trennung

gereinigt ist?\" (Kovalinskyj) Dieser Gedanke f\303\274hrtunmittelbar weiter zum

g\303\266ttlich\"enSein, f\303\274rwelches charakteristisch ist, da\303\237es \"einfach\", nicht zu-

sammengesetzt ist, zur Theorie des Weltprozesses, der doch eben in der

Vereinigung und Trennung (beide werden antithetisch aufgefa\303\237t) besteht,

und zum ethischen Problem, in welchem auch die eben dargestellte Lehre

eine wichtige Rolle spielt.)

9. Gott)

Die Gotteslehre Skovorodas ist nicht gerade der am besten ausgearbeitete

Teil seiner Philosophie. Und vielleicht deshalb, weil Skovoroda in diesem

Punkte die Lehren der traditionellen orthodoxen Theologie voll und ganz

\303\274bernahm. Am ausf\303\274hrlichsten redet er von Gott in seinen ethischen Vorle-

sungen f\303\274radelige J\303\274nglinge in Charkov 1766. Seine mystischen Schriften

zeigen dagegen die Wege zur Gotteserkenntnis und halten sich beim Gottes-

begriff selbst kaum auf.

Denn die Gotteserkenntnis ist ja nur als symbolisdte Erkenntnis m\303\266glich:)

95)))



die Namen Gottes und die Sinnbilder, die eher die Beziehung Gottes zur
Welt als das Wesen Gottes selbst ausdr\303\274cken, sind Objekte dieser Erkenntnis.
\"Hast du denn nicht geh\303\266rt,da\303\237das h\303\266chsteWesen keinen ihm geb\303\274hrenden

Namen hat?\" fragt eine Gespr\303\244chsperson in einem der fr\303\274heren Dialoge

Skovorodas. So wird das Thema von den Gottesnamen eingeleitet: die wei-

tere Behandlung der Gottesnamen bezieht sich also auf sozusagen \"uneigent-

liche\" Namen Gottes, denn - wie soeben gesagt - einen eigenen Namen
hat Gott nicht. Gott ist auch eine teil- und unterschiedslose Einheit, sein We-
sen kann eben deshalb schwerlich in einem Begriff ausgedr\303\274ckt werden.

Dennoch nennt Skovoroda mehrere Namen Gottes. Und der Name Gottes
hat f\303\274rihn ein ganz besonderes Gewicht. \"Sein Wesen und sein Name sind

identisch: wenn du ihn benannt hast, hast du zugleich auch sein Wesen be-

stimmt - - - Sein und Hei\303\237en unterscheidet unsere L\303\274geund nicht die

g\303\266ttliche Wahrheit - - -\" \"Der Seiende\" ist der erste Name Gottes. \"Bei

den Alten wurde Gott die Weltvernunft genannt. Sie hatten auch andere
Namen f\303\274rihn. Zum Beispiel Natur. Das Sein der Dinge. Ewigkeit. Schick-

sal. Notwendigkeit. Fortuna usf. und bei den Christen sind seine vor-

nehmlichen Namen folgende: Geist. Herr. Vater. Vernunft. Wahrheit. Die

beiden letzten Nalnen scheinen zutreffender als die anderen zu sein, denn die

Vernunfl: ist ganz und gar immateriell, und die Wahrheit ist durch ihr ewiges
Verbleiben der unbest\303\244ndigen Materie ganz und gar entgegengesetzt\". In

sp\303\244terer Zeit hat Skovoroda Gott mit Vorliebe \"Natur\" genannt (oder
\"die selige Natur\.") Diesen Wortgebrauch hat er auch ausf\303\274hrlich begr\303\274ndet:

\"In der Bibel hei\303\237tGott Feuer, Wasser, Wind, Eisen, Stein, und wird mit
anderen unz\303\244hligen Nan1en bezeichnet. Warum darf man ihn nicht Natur
(natura) nennen? Was meine Meinung betrifft, so finde ich, da\303\237man keinen

besseren und passenderen Namen f\303\274rGott finden kann als diesen. Natura

ist ein lateinisches Wort. In unser. Sprache: Natur oder Wesen. Mit diesem

Wort wird alles das bezeichnet, was in der ganzen Maschine dieser Welt

geboren wird, auch dasjenige, was nicht geboren wird, wie z. B. das Feuer
- - - Alles Materielle ist geboren, warum darf man dann nicht mit einem

Namen, der die ganze Kreatur umfa\303\237t, denjenigen nennen, in dem sich die

ganze Welt mit ihren Gcburten wie ein sch\303\266nerbl\303\274hender Baum in seinem
Kern verschlie\303\237t und daraus wieder erscheint? Au\303\237erdem bedeutet dieses

Wort Natur nicht nur jeden geborenen und ver\303\244nderlichen Stoff, sondern

auch die geheime \303\266konomie derjenigen \303\274berallseienden Kraft, die ihr Zen-
trum \303\274berallund ihre Peripherie nirgendwo hat, wie die Kugel, die doch

diese Kraft in der Malerei darstellt - - - Sie hei\303\237tdeswegen Natur, weil

alles, was nach au\303\237enhin erscheint oder aus ihren geheimen und grenzen-
losen Tiefen wie aus dem Scho\303\237eder All-Mutter geboren wird, seinen zeit-

lichen Anfang hat. Und weil diese Mutter das, was sie gebiert, von nieman-
dem empf\303\244ngt, sondern aus sich selbst gebiert, darum hei\303\237tsie auch Vater
und Anfang, der keinen Anfang und kein Ende hat, weder von der Zeit

noch vom Raume abh\303\244ngig ist; die Maler stellen sie als einen Kreis, einen)

96)))



Ring oder eine Schlange dar, die sich in den Schwanz bei\303\237t.Die Wirkung
dieser \303\274berallseienden, allm\303\244chtigen und all weisen Kraft hei\303\237tgeheimes

Gesetz, Regierung oder Herrschaft, die \303\274berdie ganze Materie unr\303\244umlich

und unzeitlich verbreitet ist, das hei\303\237t:man darf nicht fragen, wo sie ihren

Anfang hat, - sie ist immer gewesen, oder: wie lange sie verbleibt, - sie

wird immerdar sein, oder: bis zu welchem Ort sie sich erstreckt - sie ist

immer und \303\274berallda. - - - Wenn du durch die materielle Finsternis (so

sagte Gott zu Moses) das erblicken kannst, was immerdar war, sein wird,
ist - so ist das mein Name und mein Wesen. Der Name ist im Wesen und
das Wesen - im Namen; eines ist vom anderen nicht untersd\303\274eden, beide

sind dasselbe - beide sind ewig.\"
Zweierlei Bestimmungen schlie\303\237ensich an die eben angef\303\274hrten an. \" Gott

ist die Liebe: \"Liebe hei\303\237tdas, was einfach und nicht zusammengesetzt ist -

Einheit immer, \303\274berall,in allem. Liebe und Einheit sind dasselbe. Die Ein-
heit hat keine Teile; darum ist die Aufl\303\266sung f\303\274rsie zuf\303\244lligund Vernich-

tung ganz unm\303\266glich\". Als diese vollst\303\244ndige, aus keinen Teilen bestehende

Einheit ist Gott als unr\303\244umliches Wesen anzusprechen. Er ist aber auch

au\303\237erzeitlich - er ist \"Anfang\" und \"Ende\" der Dinge, oder besser: \"an-

fangloser Anfang\" und \"endloses Ende\". Mit diesen paradoxen Formulie-

rungen will Skovoroda die Worte \"Anfang\" uril \"Ende\" ihres endlichen

Gehaltes berauben. - \"Es gibt den Anfang, der angefangen wird, und des-

wegen kein Anfang ist, da ihm etwas anderes vorhergeht. Und es gibt den

anfanglosen Anfang
- - - Das ist der wahre anfanglose Anfang

- - -
der endlose Anfang, und selbst allen ein Ende, und f\303\274ralles V erg\303\244nglime

ist er Anfang und Ende zugleich. Versteht ihr Gott, t.j>egegnet ihr dem

Anfang. Suchet ihr Gott, so findet ihr das Ende. . .\" \"Das endlose Ende,
der anfanglose Anfang und Gott sind eines und dasselbe.\" \"Die einzige

unersch\303\266pfliche Quelle alles Guten und unserer Seligkeit; er selbst ist diese

Ewigkeit, ursachloser Anfang, anfanglose Ursache, in welcher und aus
welcher alles, und sie selbst aus sich selbst und immer mit sich selbst ist und
sein wird. Darum ist er auch ewig, immer und in allem gleich, verstandes-

voll und unterst\303\274tzend. Diese h\303\266chsteUrsache wird mit dem allgemeinen

Namen Gott genannt, einen eigenen Namen hat sie nicht\". \"Die g\303\266ttlichen

M ystagogen oder Geheimf\303\274hrer beziehen [das Wort] Anfang nur auf

Gott. - - - Der wirkliche Anfang ist das, was nichts vor sich selbst hatte.
Und da die ganze Kreatur geboren wird und untergeht, so ist vor ihr etwas

dagewesen und nach ihr bleibt noch etwas. Also gibt es nichts, was Anfang
und Ende sein kann. Anfang und Ende ist dasselbe, was Gott oder Ewigkeit
ist. Es gibt nichts vorher und nachher. Alles umfa\303\237tdie Ewigkeit mit ihren
unerme\303\237lichen Tiefen. Und nichts anderes ist f\303\274rsie Anfang und Ende, son-
dern sie ist vielmehr f\303\274ralles Anfang und Ende. - - - Sie ist wie ein

Ring. Der erste ist zugleich auch der letzte Punkt und wo sie beginnt, dort

endet sie auch - - - Dieser wahrhaftige Anfang lebt \303\274berall.Darum ist er
weder ein Teil, noch besteht er aus Teilen, sondern ist ganz und fest, darum)

97)))



auch unzerst\303\266rbar, ver\303\244ndert nicht seinen Ort, sondcrn ist einheitlich, uner-

me\303\237lichund zuverl\303\244ssig. Und cr ist \303\274berallund immer. Er ist vor allem und
beschlie\303\237t alles. Selbst abcr hat cr weder etwas vor sich noch etwas nach
sich __ce

Schon hier unterstreicht Skovoroda den symbolischen Charakter dieser

Bestimmungen des g\303\266ttlichen Seins. Eine Reihe von Symbolen hebt er aus-
dr\303\274cklich als Symbole hervor, die auf die eine oder andere der oben ange-
f\303\274hrten Bestimmungen hinweisen. \"Warum wird Gott als ein Rad darge-
stellt? - - - Er f\303\244ngtalles an, hat aber selbst keinen Anfang; nichts kann

Anfang sein, vor dem schon etwas da w\303\244re.Nur das ist der wahre Anfang,

was vor allcm da war und vor dem nichts da war. Nur Gott ist der eigent-
liche Anfang, welcher vor allem da ist. Er ist vor allem da und verbleibt

nach allem - das kann man von nichts anderem sagen. - - - Das ist der

Ring und die Krone - Dieser wahrhaftige Anfang wird auch durch alles

versinnbildlicht, was dem Anfang \303\244hnlichist, z. B. durch dcn Kopf, - -
durch Quelle, - - Wurzel - - Kern - - Osten - - Herz - - durch den

fruchtbringenden Baum - - durch den Mund. Hierhcr geh\303\266rcnauch Wolke,

Funke, Vater, Mutter usf.\" \"Gott, Anfang, Ewigkeit, Licht sind das-

selbc. \"

Einige Sinnbilder Gottes kehren bci Skovoroda immer von neuem wieder.

Das sind Sinnbilder, die auch in der deutschen Mystik des Mittelalters, bei

Mechtild von Magdeburg, Meister Eckhart, Tauler und Suso auf Schritt und
Tritt zu finden sind. Gerade der Gebrauch dieser Sinnbilder zeigt, wie wert-
voll eine eingehende Untersuchung des Wortschatzes Skovorodas w\303\244re.Vor-

l\303\244ufigk\303\266nnenwir nicht entscheiden, ob der Wortgebrauch Skovorodas auf

die Kirchenv\303\244ter oder auf die deutschen Mystiker zur\303\274ckgeht. Die gemeinsame

Quelle ist f\303\274rSkovoroda, f\303\274rdie Kirchenv\303\244ter und f\303\274rdie deutschen Mysti-
ker gleicherweise die Heilige Scbfift. Diese gemeinsame Quelle gen\303\274gtaller-

dings nicht, um die auff\303\244lligen Xhnlichkeiten in der sinnbildlichen Formung

des Gcdankens zu erkl\303\244ren.

Gott wird durch die Sonne versinnbildlicht: \"Herr aller Gesch\303\266pfe
- die

Sonne\", \"Selige Sonne der Wahrheit\", ,,0 Gott, unser Herr! Dein Recht

wohnt im Lichte. Licht aber - in deinem Recht. Deine Wahrheit wohnt in

der Sonne, die Sonne aber ruht auf deiner Wahrheit\", \"die Sonne ist der

Archetypus, d. h. die urspr\303\274ngliche Hauptfigur - - -\", \"Palast Gottes -

die Sonne\". Nicht die materielle Sonne ist hier gemeint, sondern sozusagen

\"die Idee der Sonne\", \"die zweite Sonne\" oder \"das S\303\266nnchen (solnusko)\",

das das vornehmliche Bild Gottes sei.

Gott ist Feuer und Licht: \"Feuerflu\303\237 Gottes\", \"Feuerantlitz Gottes\",
\"unser Gott ist Feuer\", \"Gott niest mit dem Blitz, blickt mit der Morgen..
r\303\266te,atmet Funken und gl\303\274hende Kohlen aus\", \"Gott ist das Licht\", das uns
die Wahrheit erst zug\303\244nglich macht, indem es sie beleuchtet.

Gott ist Quelle, Brunnen, Born: \"Die Fl\303\274ssevergehen. Die Str\303\266metrock-

nen aus. Die B\303\244cheverschwinden, die Quelle aber atmet die ewige Aus-)

98)))



d\303\274nstung aus, die belebt und erquickt. Nur die Quelle liebe ich und ver-
schwinde. . .\" \"Die Sonne ist die Quelle des Lichtes . . .\", \"das ganze Ge-
misch der Gesch\303\266pfe str\303\266mtaus der g\303\266ttlichen Quelle\", \"das Wesen Gottes
ist verborgen wie das Quellwasser\", \"Gott ist einem reichen Springbrunnen
oo

h l
.
ch

\"
a n 1 .. .

Sehr gerne gebraucht Skovoroda auch das Wort \"Abgrund\", das bei den
deutschen Mystikern beliebt war. \"Warum suchst du nicht zu erfahren, wie

Gott hei\303\237t?Warum klopfst du nicht an, damit du ihn erschaust? Abgrund

wird den Abgrund erf\303\274llen\".

Gott ist Kreis oder Sph\303\244re,dieses Sinnbild haben wir oben schon getrof-
fen. Gott werde von den Malern als Ring, Kreis oder sich in den Schwanz
bei\303\237ende Schlange dargestellt. \"Erinnert euch dieses Spruches dir alten

Philosophen: das Zentrum Gottes ist \303\274berall,die Peripherie -
nirgendwo.\"

Deshalb wird Gott \"als eine Kugel von den Malern dargestellt.\"

Gott wird aber auch als \"Zentrum\" bezeichnet: \"Der Kreis selbst h\303\244ngt

von seinem Zentrum ab, weil dieses ihm vorhergeht - - -, dieser ist

- - -
anfangloser, unsichtbarer Anfang\", \"Zentrum des Wohlergehens\"

(\"Centrum securitatis\,") \"Punkt der Ewigkeit\", \"g\303\266ttliches Zentrum\". \"Der

Pfeil aller Gedanken ist nur auf das Zentrum der Ewigkeit gerichtet\".
Gott ist Felsen oder Stein: \"Gott ist Felsen; \037es \303\274brigeist Verg\303\244nglich-

keit, L\303\274ge,Pf\303\274tze\".

In einer anderen Tradition steht der Vergleich Gottes mit dem Dreieck:

dieses Sinnbild kommt nur im letzten Werke Skovorodas vor, wo er - wohl
zum ersten Mal in seinen Werken - auf das Proble\037 der Trinit\303\244t zu spre-
chen kommt; er erkennt die Kraftlosigkeit der VerlfUjft an, die \303\274berdie

Tatsache der Dreieinigkeit nur staunen kann. \"Wer mit Pythagoras das

symbolische (\"fig\303\274rliche\") Dreieck, das die Wahrheit versinnbildlicht, zer-

bissen -hat, der sieht, da\303\237in ihm drei, zwei und eins dasselbe ist. Dreiheit
in der Einheit und Einheit in der Dreiheit sind aber unm\303\266glich, wenn das

nicht die Einheit ist. Wer ist aber der Eine, au\303\237erGott alleine? - - - Das

Wesen Gottes erstreckt sich in seiner Einheit in die unendliche Unteilbarkeit

und die unteilbare Unendlichkeit - - - Dreieck, Quadrat, Kreis, Sonne,
Abendmahlbrot - - - alles das versinnbildlicht die Einheit. - - - Ich sehe

eins und das ist drei, ich sehe drei und das ist eins - - - Wieso drei und

eins? Die Vernunft staunt. . .\"

Was die Beziehung Gottes zur Welt betrifft, so unterstreicht Skovoroda
die Unselbst\303\244ndigkeit, die Passivit\303\244t der Welt. Die Welt ist von Gott er-

schaffen, viel wichtiger ist aber, da\303\237die Welt sozusagen fortw\303\244hrend er-

schaffen wird: alle Dinge werden von ihrem \"Anfang\" \"geboren\" und

\"unterhalten\", alles lebt und bewegt sich nur in Gott und durch Gottes

}(raft, alles wird nur in Gott erkannt, endlich strebt die ganze Kreatur zu
Gott, zur R\303\274ckkehr in ihren \"Anfang\" und zu ihrer \"Quelle\".

GOtt ist \303\274berall.\"Gott - durchdringt und h\303\244ltdie ganze Kreatur\". Er ist

\"eine geheime, in alles verstreute und alles beherrschende Kraft\". \"Gott ist)

99)))



in unserm menschlichen Leibe - - - ein und derselbe in jedem von uns und
der Ganze in jedem.\" \"Zeit, Leben und alles andere ist in Gott enthalten.\"

\"Ist es nicht Gott, der alles h\303\244lt?Ist er nicht der Kopf und alles in allem?

Ist er nicht die Wahrheit in der Leere und in deincm nichtigen Staube?
- - - Kann denn etwas sein au\303\237erhalb seiner? Ist er nicht das Sein von
allem? Er ist im Baume der wirkliche Baum, im Gras das Gras, in der

Musik - die Musik, im Hause - Haus, in unserm irdischen K\303\266rper
- der

neue K\303\266rperund das Zentrum von allem.\" Gott bewegt auch alles. \"Viel-

leicht entstand der Name Gottes selbst daraus, da\303\237die Bewegung desjeni-
gen, der die Welt bewegt, wie bei einem Flu\303\237,ununterbrochen vor sich

geht.\" (Diese seltsame Etymologie \"Gott\" : : \"geht\" war auch in Deutsch-
land im 18. Jh. verbreitet.) - Die Passivit\303\244t der Materie erfordert zu ihrer

Bewegung gerade eine ihr \303\244u\303\237ereKraft. \"Diese seligste Natur oder Geist\"

- sagt Skovoroda von Gott: \"h\303\244ltdie ganze Welt wie die Klugheit eines

Maschinisten das Uhrwerk auf dem Turm in Bewegung, und ist wie ein

sorgsamer Vater das Sein jedes Gesch\303\266pfes. Er selbst belehrt, belebt, ern\303\244hrt,

ordnet, verbessert, verteidigt und nach seinem eigenen Willen, der allgemei-

nes Gesetz oder Statut hei\303\237t,verwandelt er wieder alles in rohe Materie
oder Schmutz, und wir nennen das den Tod. Deswegen hat ihn die kluge
Antike mit einem Mathematiker oder Geometer verglichen, denn er \303\274btsich

immer in den Proportionen oder Ma\303\237en,indem er nach verschiedenen Figu-

ren Kr\303\244uter, B\303\244ume,Tiere und alles andere modelliert; die hebr\303\244ischen

Weisen aber haben ihn mit einem T\303\266pferverglichen\". \"Die ganze Kreatur

folgt der F\303\274hrung des Sch\303\266pfers.
- - - Wer ruft das Geschlecht der

Nachtigallen und Drosseln in die W\303\244lderund G\303\244rten, die Lerchen in die

\"Felder und die Kr\303\266tenin die Gew\303\244sser und S\303\274mpfe? Wer f\303\274hrtdie Flu\303\237-

str\303\266mezum Meer? Wer zieht den Stahl zum Magnet? Wer richtet die

flackernde Flamme in die H\303\266hee\037por? Das ist unser Gott, der \303\274beralle

regiert und mit allen in allem haush\303\244lt\". \"Was ist ein Pfeil, wenn nicht das
Streben? Was ist das Streben, wenn nicht der Antrieb Gottes, der die ganze
Kreatur zu ihrem Ort und auf ihrem Wege bewegt? Das bedeutet die Welt
zusammenstellen und diese ganze Maschine in Bewegungversetzen.\"

Auch wird alles in Gott und durch Gott erkannt: \"Wer kann das Wort
Gottes h\303\266ren,wenn Gott nicht schon in ihm ist?\" \"Das Licht erschlie\303\237t uns

alles, was uns in der Finsternis nur unklar entgegenprangte. So beleuchtet

auch Gott allein uns die ganze Wahrheit\".

Auch das menschliche Leben wird von Gott allein geleitet, denn er ist uns

viel n\303\244herals die\" Welt\". \"Sie ist weit von uns, unser Gott aber ist in uns,
in unserm Herzen.\"

Die ganze Kreatur strebt zu Gott hin, kehrt in gewissem Sinne zu ihrem

Ausgangspunkt zur\303\274ck:\"Alles geht zum Zentrum des Ewigen als zu seiner

Erf\303\274llung\". \"Wie ein Halm, wenn das Weizenkorn reift, verschwindet,
besser gesagt, sich im Korne verbirgt, so wird auch die ganze fig\303\274rliche V er-

g\303\244nglichkeit, wenn sie ihren Zufluchtsort erreicht hat, vernichtet, durch sein)

100)))



(Gottes) Leben verschlungen.\" \"Wenn das ganze Gemisch der Gesch\303\266pfe aus

der g\303\266ttlichen Quelle herausflie\303\237t, dann mu\303\237es auch zu dem zur\303\274ckkehren,

der Anfang und Ende ist und uns vom Tode zum Leben, von der Erde zum
Himmel f\303\274hrensoll\". - So ist bei Skovoroda andeutungsweise die Lehre

von der \"Wiederherstellung aller Dinge\" (&;cox((taO't((O'l\037 Cr.1tUVTWV) ausge-

sprochen.)

Sowohl dem Inhalte wie der Form nach ist die Gotteslehre Skovorodas nicht

originell: sie enth\303\244lteigentlich nichts, was nicht Allgemeingut der christlichen

Theologie w\303\244re.Spezifisch mystische Momente sind schwach. Nur Spuren der

\"negativen Theologie\" sind vorhanden; bei ihm fehlt die Lehre
vo\037

dem

Zusammenfallen des Seins und des Nichts in Gott; auf die Lehre vom

\"dunklen Prinzip\" in Gott, auf das \"Nichts\", auf den \"Ungrund\" in Gott
(B\303\266hme) wird nicht einmal angespielt. Auch die entsprechenden Worte und

Sinnbilder fehlen bei Skovoroda. Alle Sinnbilder Gottes bei Skovoroda
sind nicht nur traditionell kirchlich, sondern es sind vorwiegend solche Sinn-

bilder, die in der Liturgie und Kirchenkunst Verwendung gefunden haben.
Auf einige auch f\303\274rdie deutsche Mystik kennzeichnende Symbole haben wir
oben hingewiesen. Bemerkungen Skovorodas

\303\274b\037
den g\303\266ttlichen Namen

erinnern allerdings an die Tradition der mystischen Theologie.
Schon bei Plato ist der Gedanke der Namenlosigkeit Gottes angedeutet.

F\303\274rPhilo hat Gott keinen Namen, aber aus Mitleid gestattet er uns, ihn

anzurufen. Der Gedanke der Namenlosigkeit Gottes ist in der weiteren Ent-

wicklung des Platonismus mehrfach (Plotin, ProklusJ vertreten. In der

christlichen Philosophie ist dieser Gedanke um so nat\303\274rHther, als f\303\274rihn

Ans\303\244tzeim Alten (Sir. 43, 30 ff.) und dem Neuen (I. Kor. 13, 9) Testament

gefunden..
werden k\303\266nnen.Nach Clemens von Alexandrien kann Gott nicht

begrifflich erfa\303\237tund nicht mit einzelnen Namen benannt werden. Nach

Origenes hat Gott keinen ihm angemessenen Namen. F\303\274rGregor von Nyssa
ist jeder Gottesname \"Dunkelheit und Schweigen\" und \"kein Wort\" im

eigentlichen Sinne, auch bei Augustin finden wir \303\244hnlicheVermutungen. Eine

ausf\303\274hrliche Entwicklung erfuhr dieses Thema in \"De divinis nomini-

bus\", wonach die Gottheit \"das \303\274berden Begriff hinausgehende Eine\"

ist: \"Jeder Rede unaussprechlich, das \303\274beralle Reden erhabene Gute ...,
das unaussprechliche Wort, VernunA:losigkeit, Verstandeslosigkeit, Na-

menlosigkeit ...\", die Gottheit ist \"namenlos und allnamig\". Diese These

liegt auch den dogmatischen Formulierungen des Johannes Damascenus

zugrunde und ist auch von einigen Konzilen der katholischen Kirche ausge-
sprochen. - Dasselbe sagt die deutsche Mystik \303\274berGottesnamen. F\303\274rEck-

hart ist Gott erhaben \"\303\274berNamen\", wenn man Gott einen Namen geben

wollte, so \"w\303\244reer mehr gelogen als wahr\". F\303\274rSebastian Franck \"hat GOtt
keinen Namen\". Und B\303\266hmeschreibt: \"Also verstehet uns/ ist GOTT der

Vater in sich selber/ aber ohne Nahmen. . .\" Gott hat aber zugleich auch

das Recht auf alle Namen. - Maximilian Sandaeus betrach\037et die Lehre,)

101)))



da\303\237Gott namenlos (\"innomius\") und gleichzeitig vielnamig (\"multinomius\
sei, f\303\274rden wesentlichen Bestand der mystischen Gottesquelle, und Angelus
Silesius sagt:)

Was Gott ist weiss man nicht. . .)

Gott hat alle Namen und keinen.

Man kann den h\303\266chstenGott mit allen Namen nennen,
und kann ihm wiederum nicht einen zuerkennen.)

Das Unaussprechliche.

Dcnkst du den Namen Gott's zu sprechen in der Zeit?
Man spricht ihn auch nicht aus in einer Ewigkeit.

Von den Namen Gottes ist besonders der Name \"Natur\" zu beachten. Denn
um diesen Namen entstanden verschiedene Hypothesen, vom Einflu\303\237Spino-

zas auf Skovoroda, von seinem Materialismus usf. Aber auch dieser Name

f\303\274rGott ist traditionell, und das Wort Natur wird hier (wie bei der

Lekt\303\274re Skovorodas leicht zu sehen ist und wie wir schon sahen) gleich-

bedeutend etwa mit \"Wesen\" gebraucht. Schon bei Philo kommt n\303\244mlich

dieser Wortgebrauch vor. Bei Eriugena ist Gott \"natura creans nec creata\".

Und Almarich von Bena erkl\303\244rte \"Creatorem et creaturam idem esse\". Bei

Eckhart ist Gott \"die wahre Natur\". S. Franck findet, da\303\237die Namen

\"Natur\" und \"Gott\" eben nur verschiedene Namen f\303\274rein und dasselbe
sind. - F\303\274rB\303\266hmehat \"Gott au\303\237erNatur und Creatur keinen Namen\",

Gott wird von ihm als \"ewige Natur\" bezeichnet. Ein dichterischer Vor-
,

g\303\244ngerAngelus Silesius', D. Czepko, identifiziert Gott und Natur. . .
Auch der Gedanke der inneren Einheit Gottes ist eine traditionelle Lehre.

Schon Philo behauptete, Gott sei kein zusammengesetztes Wesen, so auch

Origenes. Bei Plotin ist die Gotth\037it bekanntlich das Eine (tb EV) und das

Eine, \"die Einheit\", die \"Monade\" geh\303\266rtzum Wort gebrauch der Areopagi-
tica. \"Monas monadum\" nennt Gott \"Liber 24 philosophorum\", und neben
den entsprechenden Formulierungen bei Thomas tritt vor allem in der deut-
schen Mystik die Bezeichnung der Gottheit als des \"Einzig Einen\" auf: so bei

Meister Eckhart, Suso, Margerete Ebnerin und\" Theologia deutsch\". In der

neueren Mystik lehrt Valentin Weigel: \"Deus est unum non collectione ex

pluribus, sed unctissima et fontali unitate unum est, et ipse est ante omne
unum et ante omnem multitudinem\".

Traditionell ist auch die Lehre, da\303\237alles in Gott sein Sein hat, und die

paradoxe Form ihres Ausdrucks ist sehr alt. \"Er [Gott] ist zwar \303\274berall

und in allem, aber nichts von dem, worin er ist, ist jener\" - sagt Gregor von

Nyssa. Der Gedanke kehrt in den \"Areopagitica\" wieder: \"Er ist Alles in

allen und Nichts in keinem; er wird allen aus Allem erkannt und keinem aus

keinem\". \"Gott sei in den Gestirnen, in den Seelen, in den K\303\266rpern, im

Himmel und auf der Erde, zugleich in Ebendemselben Ebendasselbe, in der

Welt, um die Welt, \303\274berdem Himmel, \303\274berdem Wesen, er sei Sonne, Ge-)

102)))



stirn, Feuer, Wasser, Wind, Tau, Wolken, Stein, Fels - aIIes Seiende und

nichts vom Seienden\". - Oder bei Bernhard: \"Was ist Gott? Aus dem alles,

durch den alles, in dem alles\", er ist aIIes in aIIem und doch nichts von allem;
nichts ist n\303\244herund doch auch nichts unfa\303\237licher als Gott. Die deutsche

Mystik lehrt dasselbe. F\303\274rEckhart ist \"Gott als das Sein in allen Dingen,
und ihnen als die wahre Natur innerlicher, als sie selber\", \"so sind alle

Dinge Gottes voll\". Bei S. Franck \"ist Gott 'alles in allen, in den Harfen der

Klang, in dem Vogel der Gesang, in allen Dingen die Natur, das Wesen und

das Leben\". \"Gott ist alles in allem, die Natur, das Gl\303\274ck,aller Wesen We-

sen, aller Tugend Tugend, in ihm sind alle Dinge beschlossen. - - - Er ist

des Weines, Weibes, Mannes, Kindes, Geldes, Reichtums und aller Kreaturen

Wesen, Seele, Kraft und Nachdruck\". So sagt auch V. Weigel: \"Gott \\\\t das

Eine. Dieses Eine ist Ursache aller Ursachen, das Ding aller Dinge, das Le-
ben aller Lebenden, die Vollkommenheit aller Vollkommenheiten. Dieses

Eine umf\303\244ngt, durchdringt, erh\303\244ltund regiert alles\". \"Nun ist dieser Wille
Gottes ein Wort allen Gesch\303\266pfen/ gleich wie im Centro alle Linien be-

griffen werden/ also beschleu\303\237et Gott alle Creaturen B\303\266seund Gute/

T euffel vnd Engel/ ob gleich aber alle Creaturen in Gott begriffen werden/

vnd m\303\266genohn jhn nicht stehen/ gehen/ leb\037
oder schweben\". Und

B\303\266hme: \"Dan darffst du nicht fragen: wo ist G\"OTT? H\303\266redu blinder

Mensch/ du lebest in GOTI / und GOTT ist in dir und so du heilig
lebest/ so bistu selber GOTI/ wo du nun hinsiehest da ist GOTI\". \"Die

gantze Gcbuhrt/ welche ist aller Himmel Himmell so wol diese Welt!

welche ist in dem Leibe des Gantzen/ so wol der LocuSJier Erden und aIIer

Creaturen/ und wo du nur hinsinnest und denckest/ das 1IIles zusammen ist

Gott der Vater/ der weder Anfang noch Ende hat/ und wo du nur hin-

sinnest und denckst/ auch in dem kleinesten Cirkel/ den du erkiesen magst/

ist die g\303\244ntzeGebuhrt Gottes vollk\303\266mlich und unaufhaltlich und unwieder-
sterblich\". \"Du weisst/ dass GOTT selber alles ist\". In den Distichen Ange-

l us Silesius' hei\303\237tes:)

Gott ist mein Geist, mein Blut, mein Fleisch und mein Gebein.

In Gott lebt, schwebt und regt sich alle Kreatur.
In Christo ist Gott Gott, in'n Engeln englisch Bild,
in Menschen Mensch und all's in allem, was du willt.)

Dasselbe dr\303\274cktin symbolischer Einkleidung wohl auch die folgende Stelle

aus:)

Wo ist mein Brunn, ihr k\303\274hlenBr\303\274nne,

ihr B\303\244che,wo ist meine Bach?

Mein Ursprung, dem ich gehe nach? - - -)

Wo ist mein Leitstern, meine Sonne,
mein Mond und ganzes Firmament?
Wo ist mein Anfang und mein End?

Wo ist mein Jubel, meine Wonne?)

103)))



Wo ist mein Tod und auch mein Leben?
Mein Himmel und mein Paradeis?
Mein Herz, dem ich mich so ergeben,
da\303\237ich von keinem andern weiss?)

Alles wird in Gott erkannt - auch diese Lehre, die am meisten aus der

Philosophie Malebranches bekannt ist, geht auf Philo und die Kirchenv\303\244ter

zur\303\274ck.Sie ist mit der Vorstellung von GOtt, da\303\237er die Wahrheit oder das
Licht ist, verbunden: \"Wo immer ich die Wahrheit fand, da fand ich dich,

meinen Gott, der du die Wahrheit selbst bist\" . Von den deutschen Mystikern

kann etwa Franck als Vertreter angef\303\274hrt werden: \"ausser Gott ist nichts,

ausser Gott kann niemand etwas wissen oder leben\" .

Geht auch die schon erw\303\244hnte Gruppe der Sinnbilder Gottes bei Skovo-

roda auf die Heilige Schrift zur\303\274ck,so kann man dieselben Sinnbilder in der

antiken Philosophie finden. Gott wird als Sonne von Plato, Philo, Plotin,
Proklus und ebenfalls in den Areopagitica bezeichnet. Und in der deutschen

Mystik ist das Sinnbild der Sonne eines der verbreitetsten; bei Mechtild von

Magdeburg lesen wir: \"Du bist die Sonne und ich bin dein Spiegel\", \"die

spielende Sonne der lebendigen Gottheit\", bei Eckhart und Tauler wird Gott

als Sonne, bei Suso als die \"\303\274berwesentliche Sonne\" bezeichnet. Margarete
Ebnerin spricht von der \"Sonne der g\303\266ttlichen Minne\"; die Bezeichnung
Gottes als Sonne treffen wir im \"Buche von geistlicher Armut\", in \"Christus

und die minnende Seele\", im \"Leben der Schwestern zu T\303\266\303\237\",in der \"Theo-

logia deutsch\". In der neueren Zeit - bei Franck, B\303\266hme,Angelus Silesius

usw. bis zu Baader. - Gott als Feuer finden wir in der Bibel und im

Platonismus, woraus Origenes, Gregor von N azyanz und die \"Areopagitica\"

sch\303\266pfen, sp\303\244terbei Maximus Confessor und Symeon dem Neuen Theologen,
und so fu\303\237tMedltild von Magdeburg auf der alten Tradition, wenn sie vom

\"g\303\266ttlichen Feuer\" spricht; das Sfmbol finden wir bei Eckhart und Suso und

bei Angelus Silesius:)

Wo Gott ein Feuer ist, so ist mein Herz der Herd,

Auf welchem er das Holz der Eitelkeit verzehrt.)

Noch viel ausgiebiger aber ist der Gebrauch des Symbols \"Licht\". Auf die-

selbe \303\244ltereTradition zur\303\274ckgehend, erscheint dieses Symbol in der deutschen

Mystik in unz\303\244hligen Wendungen: \"das Licht der Wahrheit\", \"Licht der

Lichter\", \"das wahre Licht\", bei Mechtild; \"das wahre Licht\", \"das lebende
Licht\" bei Eckhart ; \"das ungeschaffene Licht\", \"das Licht der Herrlichkeit\",

\"das wahre Licht\" bei Tauler, \"das klare Licht\" bei Suso usf. - Findet man

das Symbol des Brunnens, der Quelle im Alten und N euen Testament und
bei Plotin, so verwenden es die Areopagitica (\303\204f)Y\037),und wir finden dieses

Sinnbild wieder bei Mechtild (Brunnen), bei Eckhart (Brunnen), bei Suso
und Tauler, in der Theologia deutsch, bei Margarete Ebnerin, im \"Buch von

geistlicher Armut\". Sehr beliebt ist das Symbol des Lichtes zur Versinn-
bildlichung der Beziehung der g\303\266ttlichen Hypostasen zueinander:)

104)))



Gleichnis der H. Dreifaltigkeit mit der Sonne.

Gott Vater ist der Leib und Gott der Sohn das Licht,
die Strahl'n der Heil'ge Geist, der beiden ist verpflicht't)

Dieses Syn1bol geht wohl auf Plotin zur\303\274ck.

Die Bezeichnung Gottes als \"Abgrund\" ist ebenfalls keine Neuheit bei

Skovoroda, sie geht auf den Wortgebrauch des Alten und Neuen Testa-
ments zur\303\274ck,die vom g\303\266ttlichen Abgrund oder von der Tiefe Gottes spre-

chen; so hat sie wahrscheinlich auch eine Tradition innerhalb der griechischen

Religion, wof\303\274rauch das Vorkommen des Begriffs \"Abgrund\" im religi\303\266sen

Sinne bei den Gnostikern (Valentianer) zu sprechen scheint. Jedenfalls ken-

nen die Areopagitica das entsprechende Wort nicht, und bei Augusti\037s wird
es nur f\303\274rdie menschliche Seele gebraucht. Erst Bernhard von Clairvaux

spricht von dem \"tiefen Abgrund der g\303\266ttlichen Weisheit\". Doch treffen wir
das Wort bei den deutschen Mystikern. Meister Eckhart spricht vom \"Ab-

grunde Gottes\", \"Abgrunde der Gottheit\" oder \"Abgrunde der Weisheit\",

vom \"grundlosen Abgrund\". Gerne gebrauchen dieses Wort auch Tauler

(\"Abgrund seines ewigen Wesens\", \"der unaussprechliche Abgrund Gottes\",
\"der Abgrund der Grundlosigkeit Gottes\") und Suso, der den Gebrauch
dieses Wortes recht eigenartig variiert: \"der wilJl Abgrund\", der \"grundlose

Abgrund\", \"der grundlose tiefe Abgrund\", \"der innigste Abgrundce, \"die

wesenlose Abgr\303\274ndigkeit\", \"die tiefe Abgr\303\274ndigkeit\", abgesehen von den

Stellen, wo das Wort die h\303\266chsteStufe der Eigenschaften Gottes zum Aus-

druck bringen soll (\"Abgrund der G\303\274teGottes\" und \303\244hnl.).Wohl aus der
deutschen Mystik hat dieses Wort der Holl\303\244nder

t\037sbroeck.
- In der

neueren Zeit ist der Gebrauch dieses Wortes sehr vereinzelt geworden, so

etwa bei Czepko, Angelus Silesius. - Also steht Skovoroda, wie es scheint,

hier inOokeiner Verbindung zu seinen Zeitgenossen.
Bezeichnen schon Plotin und die Areopagitica Gott als \"Zentrum ce, so

kehrt dieses Sinnbild im Mittelalter und in der Neuzeit (Weigel, B\303\266hme,

Comenius, J. M. Hahn) wieder. - Und der \"Kreis der Gottheit\" erlebt das-
selbe Schicksal, wovon wir schon gesprochen haben. Beide Symbole, \"Zen-

trum\" und \"Umkreis\", verbindet die bekannte, auch von Skovoroda zitier-

te Formel: \"deus est sphaera, cujus centrum ubique, circumferentia nus-

quarn\", an die das Wort des Angelus Silesius anklingt:)

Gott ist mein Mittelpunkt, wenn ich ihn in mich schlie\303\237e;

mein Umkreis dann, wenn ich aus Lieb' in ihn zerflie\303\237e.)

Gott als Felsen, Berg (bei Skovoroda in den sp\303\244teren Werken h\303\244ufig),ist

ein Sinnbild, das aus der Heiligen Schrift zu den Kirchenv\303\244tern und in die
Kunst und Mystik des Mittelalters gekommen ist (Bernhard, Richard von
St. Victor, Mechtild, Eckhart, Suso usf.). In der neueren Zeit ist dieses

Symbol sehr verbreitet (spanische Mystiker).

Das Dreieck als Symbol Gottes scheint in der christlichen Philosophie)

105)))



neuer zu sein, wir treffen es jedenfalls bei Czepko, bei B\303\266hme,bei Abraham

von Franck.enberg und noch bei Hegel und Baader.

Vor allem sind die meisten Sinnbilder Gottes, die wir bei Skovoroda

treffen, auch in der kirchlichen Kunst, zumal in der \303\266stlichen Kirche, hei-

misch. Sie drangen auch in die symbolische Literatur ein, und wir finden sie

etwa in den Werken des Maximilianus Sandaeus dargelegt und ausf\303\274hrlich

besprochen. Die symbolische Neigung Skovorodas gen\303\274gte, um diese tra-

ditionsgebundenen Sinnbilder in den Mittelpunkt seiner Gotteslehre zu
r\303\274cken.Wir k\303\266nnenauch kaum daran zweifeln, da\303\237gerade die Tradition
der Emblematik auf Skovoroda besonders eingewirkt hat. Wirklich finden

wir in solchen emblematischen Sammlungen wie denen von Hermann Hugo,

von Vaenus, von Luyken oder in den Sinnbildern Gottfried Arnolds fast
alle die Sinnbilder Gottes, von denen wir oben gesprochen haben.)

10. Die Weisheit)

Man wollte bei Skovoroda Ans\303\244tzeeiner Lehre finden, die f\303\274rdie moderne

russische Religionsphilosophie sehr kennzeichnend ist, die Lehre von der

\"Sophia\", der Weisheit Gottes, in dem Sinne, wie sie manche russische

Religionsphilosophen vertreten. Man darf aber wohl den Versuch, diese

Lehre bei Skovoroda nachzuweisen (Ern), als verfehlt bezeichnen. Bekannt-

lich entwickelte Philo die Lehre von der Weisheit Gottes aus gewissen
Ans\303\244tzen, die bei Plato zu finden sind. Im \"Buche der Weisheit\" und bei

einer Reihe von Kirchenv\303\244tern spielte diese Lehre eine hervorragende Rolle.

In einer neuen Form tritt sie in der Neuzeit bei Paracelsus, Valentin Wei-

gel, Jakob B\303\266hmeund in seiner Nachfolge, dann im 19. Jh. bei Schelling

und Baader auf, um an der WAlde des 19./20. Jhs. in der russischen

Religionsphilosophie (Bulgakov, Berdjaev, Zenkovskij) zu neuem Leben
zu kommen.

Identifizierte die alte christliche Lehre die\" Weisheit Gottes\" mit Christus

und fand diese Lehre mehrfach Eingang in die Mystik (Suso), wurde diese

Auffassung auch vom Protestantismus (schon von Luther) \303\274bernommen, so

entwickelt sich aus gewissen historischen, noch nicht ganz gekl\303\244rten Ans\303\244tzen

die Lehre von der Weisheit Gottes, von der \"Sophia\", in der neueren Mystik
und in der russischen religi\303\266sen Philosophie zu einer Lehre vom \"ewig

\\Veiblichen\" in der Welt, das gewisserma\303\237en eine vermittelnde Stellung zwi-
schen Gott und der Welt einnimmt. Die ideelle Seite des Seins der Welt, die

ideellen Zusammenh\303\244nge des Seins, die Sch\303\266nheit und Harmonie der Welt
sind nach dieser Auffassung die Ausdr\303\274cke des \"philosophischen\" Charak-
ters der Welt. Bei Valentin Weigel, Jakob B\303\266hme,Gottfried Arnold, Georg
GichteI, J. Pordage, J. M. Hahn, Schelling einerseits, andererseits in der
russischen Religionsphilosophie etwa bei V. Solov'ev, Florenskij, Bulgakov,

Berdjaev, Zenkovskij u. a. sind sozusagen die \303\266stlicheund die westliche)

106)))



Form der Sophienlehre vertreten, w\303\244hrend Baader und die vergessenen
slovakischen Anh\303\244nger der \"Sophiologie\", P. Keller-Hostinsky und S. B.

Hrobon eine MittelsteIlung einnehmen. Ist die protestantische Sophiologie
immer eine Lehre der Sektierer geblieben, so wird sie auch innerhalb der

griechisch-orthodoxen Kirche von manchen Kreisen bek\303\244mpft. Jedenfalls

kann man in Skovoroda nicht einen Anh\303\244nger der Sophienlehre in diesem

Sinne sehen.

Skovoroda bespricht freilich mehrfach und ziemlich ausf\303\274hrlich solche

Seiten des naturhaften Seins, die die Vertreter der Sophienlehre f\303\274rden

Ausdruck des sophianischen Charakters der Welt halten. Skovoroda kommt
aber in diesem Zusammenhange nie auf die Weisheit Gottes zu sprechen.
Von der\" Weisheit Gottes\" schrieb er ausf\303\274hrlich nur ein einziges Ma\037'n den

Entw\303\274rfen zu seinen Vorlesungen \303\274berdie christliche Ethik f\303\274radelige

J\303\274nglinge im Jahre 1766. Da diese Vorlesungen von Skovoroda selbst im

Jahre 1780 \"erneuert\", d. h. durchgesehen und seinen damaligen Anschau-

ungen entsprechend bearbeitet wurden, so d\303\274rfen wir diese Darstellung
jedenfalls in ihrem heutigen Inhalt und ihrer heutigen Form - in welcher

freilich nur einzelne Elemente der Sophienlehre er\303\266rtertwerden - auch noch
f\303\274rdie sp\303\244teren Jahre Skovorodas als g\303\274ltigbetr\037ten. Skovoroda steht in
dieser fr\303\274henDarstellung der Interpretation der \037phienlehre n\303\244her,die die

Weisheit Gottes mit dem \"Logos\" und also mit Christus identifiziert (Suso).
Dagegen vertreten B\303\266hmeund die B\303\266hmianer die Identit\303\244t der g\303\266ttlichen

Weisheit mit (der himmlischen) Eva, mit der heiligen Jungfrau Maria, mit

der Kirche - das sind sozusagen die besonderen
\"Ersd1fnungen\"

der Sophia
in der Welt. In den Schriften seiner sp\303\244teren Jahre t.ffen wir auch bei

Skovoroda zuweilen eine geheimnisvolle \"Jungfrau\", die bald mit der

Kirche, bald mit der apokalyptischen Jungfrau identifiziert wird, so da\303\237

man au\"ch Beziehungen zu der zweiten Form der Sophienlehre vermuten

darf; doch fehlt eigentlich der zureichende Grund f\303\274rdie Annahme, da\303\237

Skovoroda die Ansichten der westlichen Sophiologen \303\274bernommen oder da\303\237

er eventuell unabh\303\244ngig von den Kirchenv\303\244tern oder der platonischen Lehre
von der \\Veltseele eine \303\244hnlicheLehre angestrebt h\303\244tte.Die \"Jungfrau\" ist
f\303\274rihn nichts anderes als ein Sinnbild, ein Symbol, zumal er an einer Stelle

einfach von der Personifizierung der \"leidenden Kirche\" in einem ukraini-
schen geistlichen Drama ausgeht und zumal in den ukrainischen Mysterien
(etwa \"Die ewige Weisheit\" aus dem Jahre 1703) die personifizierte Dar-

stellung der Weisheit Gottes zu treffen war. Die Ansichten Skovorodas

gehen \303\274berdie kirchliche Lehre nicht hinaus.

Gott hat uns \"seine h\303\266chsteWeisheit gegeben, die sein nat\303\274rliches Bild

und Siegel ist. Sie ist einem Modell oder der kunstvollen Symmetrie der

Baukunst \303\244hnlich,welche sich unmerklich durch den ganzen Stoff erstreckt

und den ganzen Zusammenhang fest und ruhig macht, indem sie alle Teile

zusammenh\303\244lt. Ebenso breitet sie sich insgeheim in allen Gliedern eines

politischen K\303\266rpersaus, der aus Menschen und nicht aus
Stei\037en

besteht, und)

107)))



macht diesen K\303\266rper fest, ruhig und gl\303\274cklich.
- - - - Sie ist in allen

unseren Gesch\303\244ften und Reden die Seele, der Nutzen und die Sch\303\266nheit und

ohne sie ist alles tot und garstig. - - - - Sie ist eben das sch\303\266nsteAntlitz

Gottes, welches er mit der Zeit in unsere Seele einpr\303\244gt, und damit macht
er uns aus wilden und h\303\244\303\237lichenUngeheuern zu Menschen, das hei\303\237tzu

Tieren, die der Vergesellschaftung und des Zusammenlebens f\303\244higsind, die

sanft, m\303\244\303\237ig,gro\303\237z\303\274gigund gerecht sind. Wenn sie aber auch in den Her-

zensneigungen der Menschen ihre Wohnung gefunden hat, so ist das - - -
genau dasselbe, was in der Bewegung eines Uhrwerkes das Ma\303\237(tempo), das

hei\303\237tRichtigkeit und Recht ist, und dann ist in der Seele Tugend und Rein-

heit, wie irgendein Paradiesgeist, der zur Freundlichkeit f\303\274hrt.- - - Sie

ist nichts anderes als das seligste Antlitz Gottes, das in unserm Herzen

geheim eingepr\303\244gt und Kraft und Regel aller unserer Bewegungen und

Handlungen ist. - - - Dann werden wir dem Leib und der Seele nach

Menschen, die den viereckigen, zum Bau brauchbaren Steinen gleichen, aus
welchen das lebendige Gotteshaus gebaut wird. - - - Aber wie sie nach
au\303\237enhin unscheinbar und ver\303\244chtlich ist, ebenso ist sie im Innern erhaben
und pr\303\244chtig, \303\244hnlicheinem kleinen Feigenkern, in welchem ein ganzer
Baum samt Fr\303\274chten und Laub verschlossen, oder einem kleinen Steinchen,
in welchem eine ungeheure Feuersbrunst verborgen ist - - - In sp\303\244teren

Zeiten erschien sie in Mannesgestalt, indem sie zum Gottmenschen wurde.
- - - Diese ewige Weisheit Gottes redet ununterbrochen in allen Zeit-
altern und V\303\266lkern und ist nichts anderes als \303\274berallseiendes Wesen Gottes,
unsichtbares Antlitz und lebendiges Wort, das uns allen im Geheimen don-

, nert. - - - Sie hat verschiedene Namen erhalten. Sie hei\303\237tBild Gottes,

Ruhm, Licht, Wort, Ratschlu\303\237, Auferstehung, Leben, Weg, Recht, Frieden,

Schicksal, Rechtfertigung, Gnade, Wahrheit, Kraft Gottes, Namen Gottes,
Willen Gottes, Stein des Glaubeifs, Reich Gottes usf. Und die ersten Chri-

sten haben sie Christus genannt, das hei\303\237tKaiser, weil sie allein regiert zum

ewigen und zeitlichen Gl\303\274ckalle Staaten, alle Gesellschaften und ein jedes
im besonderen.\" Wie gesagt, erw\303\244hnt Skovoroda sp\303\244termanchmal die Weis-

heitslehre, ohne auf sie n\303\244hereinzugehen.

Die Weisheit Gottes wird also ausdr\303\274cklich mit Christus identifiziert.
In einem Gedicht gibt Skovoroda eine Darstellung der heiligen Jungfrau,

die an eine Kiever Ikone erinnert, die oft f\303\274rdie Darstellung der Heiligen
Sophia gehalten wird, vielleicht aber nichts anderes ist als ein von der
katholischen Kirchenkunst beeinflu\303\237tes Bild der unbefleckten Empf\303\244ngnis;

\303\274brigens wird in diesem Gedicht, das von Skovoroda ukrainisch-kirchen-

slawisch und lateinisch verfa\303\237t wurde, die Weisheit ebenso mit Christus

identifiziert: \"Von dieser Verg\303\244nglichkeit f\303\274hrtuns die kaiserliche Tochtet

Davids weg, sie, die reinste Taube und die sch\303\266nsteJungfrau, die uns nicht

mit den verg\303\244nglichen, sondern mit den vom Geiste Gottes vergoldeten
und versilberten Fl\303\274gelnzwischen den Schultern bekleidet. Befl\303\274gelt fliegen

wir mit David in die H\303\266heund ruhen\". Wenn auch die Bibel diese vornehm-)

108)))



liche Xu\303\237erung der g\303\266ttlichen Weisheit als eine Jungfrau versinnbildlicht,

so d\303\274rfenwir uns gar nicht wundern: die Bibel samt ihrer Symbolik ist \"eine

Jungfrau, die einen sicheren und gewissen Anfang gebiert\". Auch die Kirche
wird als Jungfrau versinnbildlicht, und da das im Rahmen einer grandiosen,
apokalyptischen Vision geschieht, so d\303\274rfenwir hier nicht nur eine Anleh-

nung an das oben erw\303\244hnte ukrainische geistliche Drama, sondern auch eine

unmittelbare Entlehnung aus der Apokaiypse sehen. Durch die Sprache

selbst wird endlich die Versinnbildlichung der \"Mutter Natur\" als einer

Jungfrau angeregt: \"Die Sonne ist eine Frau, Mutter und Jungfrau, die den

von Gott empfangenen Samen der Ewigkeit gebiert\". Eine weitere Stelle
ist nichts anderes als ein Gebet an die heilige Jungfrau: \"Zu dir

flie\037\037n
wir,

du, 0 Berg Gottes! Du, 0 unverbrennbarer Busch! Du, 0 goldener L\037chter!

Heiligtum der Heiligt\303\274mer! Lade des Gesetzes! Jungfrau, die du auch nach
der Geburt rein bist! Du allein gebierst und verbleibst Jungfrau! Nur dein

heiligster Samen, dein einziger Sohn, der nach au\303\237enhin erstorben ist und
dadurch auferstanden und zum Kaiser geworden, kann das Haupt der

Schlange zertreten.\"

Die Weisheit, \"die allweise G\303\274te\",wird manchmal direkt \"Sophia\", \"die

heimische Sophia\", die \"das Doppelte sieht
un\037fas

Seltsame ausspricht\",

genannt. Das \"Weise-Sein\" Skovorodas ist eb\037n eine \"Vereinigung der

Sch\303\266nheit mit dem Nutzen, des Nutzens mit der Sch\303\266nheit. Diese ist jung-
fr\303\244ulichsch\303\266n,ist Mutter und Jungfrau: sie bleibt Jungfrau und gebien
eine Tochter. Sie hei\303\237thebr\303\244isch: Anna, lateinisch: Flora, slawisch aber:

Ehre, Preis, aber preislos, das hei\303\237tdurch Gnade erteilt geschenkt, gegeben.

Ihre Gro\303\237mutter aber hei\303\237tgriechisch: Ananke; ihre Utgro\303\237mutter: Eva,

das hei\303\237tLeben, lebendige und ewig flie\303\237ende Quelle. Das ist die Weisheit

und die Vorsehung Gottes. . . .\" \"Die weltliche Gemeinschaft ist mir ekelhaft

und schwer. S\303\274\303\237aber und gut ist der Jungfrau wunderbare Seltsamkeit,

seltsame Neuheit, neue Wunderbarkeit. Die Frommen, die sie lieb haben,
entfernen sich von der Welt; nicht von der Welt, sondern von ihrem faulen
Herzen\" .

D\303\274rfen wir aus diesen wenigen Stellen eine Sophienlehre herauslesen?
Wir d\303\274rfenuns auch dadurch kaum dazu verleiten lassen, da\303\237die Vertreter

der westlichen Sophienlehre in Gro\303\237ru\303\237landund zum Teil wahrscheinlich

auch in der Ukraine im 18. Jh. bekannt waren: so B\303\266hme,Gottfried Arnold,

GichteI, Pordage ... In den Werken Skovorodas finden wir keine einzige
Stelle, die an die Sophienlehre der genannten westlichen Mystiker irgendwie

ankl\303\244nge. Wenn man bei Skovoroda die Ans\303\244tze der modernen russischen

Sophienlehre finden will, so sollte man eine neue Interpretation aller in

Betracht kommenden Stellen im Zusammenhang mit seinem ganzen Lebens-

werk versuchen.)

109)))



11.Die Pflanze als Sinnbild des Kosmos)

In einem Senfk\303\266rnlein, wie du's verstehen will't,

ist aller oberen und untcr'n Dinge Bild.

Die Welt bleibt nicht in den Gegens\303\244tzen stehen. Sie bewegt sich und be-

wegt sich dabei in der ihr eigent\303\274mlichen Weise, so da\303\237sie sich zerlegt und
dann wieder sammel t. Und diese Bewegung der W el t ist ihr Leben. - \"Was

ist ein Pfeil, wenn nicht Streben? Was ist Streben, wenn nicht ein g\303\266ttlicher

Antrieb, der die ganze Kreatur zu ihrem Ort und auf ihrem Wege bewegt?\"
Diesen Weg der Kreatur, der eben ihr eigener, der ihr gem\303\244\303\237eWeg ist,

stellt sich Skovoroda \303\244hnlichdem Wege vor, den jeder einzelne Mensch geht
und gehen soll. Darin kommt ja nur die Harmonie zum Ausdruck, die

zwischen den drei Welten besteht. In jeder von ihnen f\303\274hrtder Weg durch
Tod zum Leben, durch Sterben zur Auferstehung. Dieser Weg l\303\244\303\237tsich

durch das Leben einer Pflanze versinnbildlichen. Denn das Leben des Welt-
alls ist ein Proze\303\237, in welchem sich die Einheit zur Vielheit entfaltet, sich

also \"ent\303\244u\303\237ert\",ver\303\244u\303\237erlicht,indem sie in die Mannigfaltigkeit der For-
men \303\274bergeht, die nicht mehr wesenhaft sind, die au\303\237erhalb des Wesens

stehen. Die Geburt des Samens ist das Absterben dieser \"Xu\303\237erheit\" und die

R\303\274ckkehr zum Wesen, wobei die Vielheit sich wieder zur Einheit sammelt

und die ganze hervorgebrachte Mannigfaltigkeit wieder in sich zur\303\274ck-

nimmt.

Dieses Wesensgesetz l\303\244\303\237tsich nicht nur im Leben der \"gro\303\237en\" oder

\"bewohnbaren\" Welt feststellen, sondern auch im Leben ihrer einzelnen

Teile und des Menschen im besonderen.
In der leiblichen, verg\303\244nglichen W el t liegt \"das wahre Wesen nicht in der

Schale, sondern im Kern, der in der Schale verborgen ist, und von welchem

auch die Schale selbst abh\303\244ngt.\"\"'Im \"kleinen verschlossenen Kern ist auch

der neue Halm verborgen, der im Fr\303\274hling wieder heraustritt und der sein

ewiges und wahres Sein im Kern verschlossen hat\". \"Die ganze Welt samt
ihren Kindern verschlie\303\237t sich wie ein sch\303\266nerbl\303\274hender Baum in ihrem
Kerne und kommt im Fr\303\274hling wieder zum Vorschein.\" Dieser Kern der

Welt ist Gott. Wenn behauptet wird, da\303\237die Natur zu Gott zur\303\274ckkehrt, so

ist das auch in diesem Sinne zu verstehen. \"Schau dir ein Feigenk\303\266rnchen an.

Gibt es denn etwas Kleineres? - - - Hebe die Augen auf, und schaue seine

Kraft mit dem Auge der Vernunft an; und du wirst sehen und dich \303\274ber-

zeugen, da\303\237in ihm der ganze Baum samt Fr\303\274chten und Laub verschlossen

ist, auch die unz\303\244hligen Millionen Feigeng\303\244rten verbergen sich dort\". \"Ver-

stehe einen Apfelkern - und es gen\303\274gtdir. Wenn in ihm ein Baum samt

Wurzeln, samt Xsten, Bl\303\244ttern und Fr\303\274chten verborgen ist, so kannst du
dort auch die unz\303\244hligen 1iillionen G\303\244rtenfinden, - und -

wage ich zu

sagen -
unz\303\244hlige W el ten\".

Nach diesem Lebensgesetz lebt alles in der Welt: \"In der Kreatur kann
man sehen, wie das alte Korn auf dem Felde verfault und aus ihm das neue)

110)))



Gr\303\274nherauskommt, damit dort, wo der Niedergang ist, auch die Erneue-

rung w\303\244re\".\"Der Untergang eines Dinges gebiert ein anderes Gesch\303\266pf\".

Die Kraft Gottes \303\244u\303\237ertsich in dem wunderbaren Hervorwachsen einer

gro\303\237enPflanze aus dem kleinsten Kern - \"aus einem kleinen Kern kommt

der Apfelbaum\". Und dabei ist f\303\274rSkovoroda gerade der Apfelbaum ein

Symbol der ganzen materiellen Welt! -

Und dasselbe Lebensgesetz regiert auch- das menschliche Sein. Nicht nur

die Triebkraft der menschlichen Glieder kommt aus dem Herzen, wo sie

\"wie ein Apfelbaum in seinem Samen verborgen war\". \"Schau diesen sch\303\266-

nen Apfelbaum vor dem Fenster an! Du siehst, wie er seine Xste, wie mit

Laub bekr\303\244nzte H\303\244nde,erhebt. Was siehst du in ihm aber nicht?
Sei\037

Wur-

zeln sind vor dir verborgen. Ehe du das Wort Wurzel geh\303\266rthast, \\1ast du
an das Geheimnis nicht gedacht. Und jetzt siehst du sie, ohne zu sehen. Die

Xste rufen dir schweigend zu, von ihren Wurzeln Zeugnis gebend, die ihnen

Feuchtigkeit spenden und ihr Wachstum f\303\266rdern. Ach, mein Freund, du bist

genau solch ein Apfelbaum! Ich sehe deine Xste, sehe aber die Wurzel dei-
nes Herzens, den Gedanken nicht.\" \"Von diesem Kern h\303\244ngtder ganze
Baum unseres Lebens ab\", - denn er \"verbirgt sich im Herzen und tritt mit

un\303\274berwindlicher Kraft wieder aus ihm
herau\037\037.

Auch die Versinnbild-

1ichung der Erziehung als G\303\244rtnerarbeit h\303\244ngt\037ohl mit dem eben darge-
stellten Gedanken zusammen! - - \"Alle unsere Glieder haben ihr verbor-

genes Wesen im Herzen, so wie der Weizenhalm im Kern enthalten ist.
Wenn er alt und welk wird, verschlie\303\237t er sich beim Verfaulen im Kerne,

und tritt dann aus ihm wieder heraus und stirbt nicht\"ondern erneuert sich
und nur seine Kleidung wechselt. Aber - - - - wir sitten in allen Men-
schen ohne Ausnahme die \303\244u\303\237erenGlieder, die von ihrem Kern Zeugnis ab-

legen, das hei\303\237t[bezeugen], da\303\237jedes [dieser Glieder] aus dem Her-

zen her\303\244usw\303\244chst,welches der wirkliche und wahre Mensch ist\". \"Der wahre
Mensch\" ist \"einer guten und vollen Weizen\303\244hre \303\244hnlich.- - - Die 1\\hre

birgt alles in sich. Die Granne auf der Xhre - ist sie die Xhre? Freilich -

auf der 1\\hre ist die Granne, aber sie wird nicht zur 1\\hre, sie ist nicht
Xhre. Was ist dann die Xhre? Die 1\\hre ist diejenige Kraft, in welcher die

Halme samt ihren Abzweigungen und die Granne mitsamt der Spreu ver-

borgen sind. Verschlie\303\237t sich nicht das alles im Samen und kommt im Fr\303\274h-

ling wieder heraus, indem es sein gelbes und altes Gewand gegen ein gr\303\274nes

austauscht? Ist denn die Kraft des Kornes nicht unsichtbar? So ist es, sie

wirkt dann, wenn alles Xu\303\237ereschon verfault ist, damit niemand die neue

Fruchtwirkung der toten und unlebendigen Erde, d. h. der verfaulenden

Xu\303\237erlichkeit zuschreiben k\303\266nnte, sondern damit der ganze Ruhm dem

unsichtbaren Gott zugeteilt w\303\274rde,der mit seiner geheimen Rechten alles

bewirkt\". \"Dies Neue in der 1\\hre hei\303\237tWachstum\". \"Du hast die 1\\hre

gesehen. Sieh jetzt den Menschen an und erkenne ihn. Du hast in der 1\\hre

den Kern gesehen. Sieh jetzt den Samen Abrahams, der auch der deine ist,

an. Du hast in der Xhre Stroh und Spreu gesehen. Schau jetzt das Gras)

111)))



deines verg\303\244nglichen Fleisches samt der bis jetzt leeren Bl\303\274tedeiner asche-

gleichen Gedanken an. Du hast in der \303\204hregesehen, was du fr\303\274hernicht ge-
sehen hattest. Erkenne jetzt im Menschen das, was dir bis jetzt unsichtbar
war. - - Das, was du in der \303\204hrezuletzt gesehen hast - das war nicht

von1 Fleisch, sondern von Gott. Erhebe also deine Gedanken von der Erde
und erkenne den Menschen in dir, der von Gott geboren und nicht erst in

der letzten Lebenszeit erschaffen ist. Du hast in der \303\204hredas neue Wachs-
tum gesehen, so stark, da\303\237es f\303\274rdas ganze Stroh und die ganze Spreu Kopf
und Zufluchtsort wurde. Erkenne auch in dir den neuen Josef

- - - Im

Weizen korn hast du die leichte \303\204u\303\237erlichkeitbemerkt, in welcher die ge-

heime Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes sich verbarg. - - - Du hast

mit den Augen der Vernunft die Kraft des Korns gesehen. \303\266ffnedas Auge
des Glaubens, und du wirst in dir auch die Kraft Gottes, die Rechte Gottes,

das Geheime, Unsichtbare erblicken. Das gebrechliche Stroh der \303\204href\303\274rch-

tet nicht den Untergang. Wie es aus der \303\204hreemporgewachsen ist, so wird es

sich auch wieder in die \303\204hreverschlie\303\237en, deren \303\244u\303\237ereSchale zwar ver-

fault, deren Kraft aber ewig bleibt. Warun1 zitterst du dann, Gras und

Fleisch! Sei k\303\274hn!Hab keine Angst. Du siehst schon in dir die Rechte Gottes,
die dich ebenso h\303\274tet,wie sie das Weizenstroh [h\303\274tet].

- - Und welch

starken Kern hast du in dir! In ihm verschlie\303\237t sich dieser sichtbare Him-
mel und die Erde. Ist solch ein Kern denn nicht imstande, dich zu bewahren?

Ach, sei sicher, da\303\237sogar das einzelne, gar nicht sichtbare Haar deines

Hauptes nur seine Xu\303\237erlichkeit verlieren wird, und sich in ihm ohne jeg-
lichen Schaden verschlie\303\237t, verbleibt, selig wird. - - - Ich habe den Men-

\" schen gefunden, den Menschen, nicht den fleischlichen G\303\266tzen, sondern den

wahren g\303\266ttlichen Menschen in meinem Leib. - - - 0 seliger Samen! Er-

rettung meiner ganzen Pers\303\266nlichkeit! Licht der Offenbarung f\303\274rmeine

blinde Zunge!\" (sie!) Skovoroda nf\\gt dem Gedanken zu, da\303\237auch im Men-
schen der \"wahre\" Kern seines Wesens einmal aus seiner \"Xu\303\237erlichkeit\"

heraustreten wird (\" Wiedergeburt\.") Voraussetzung daf\303\274rist aber, da\303\237das

Xu\303\237eream Menschen vollkommen\" verfault\", damit \"nur die unsichtbare
Kraft an ihm bliebe - - Ohne dies ist die neue Frucht unm\303\266glich\". Der

Mensch tr\303\244gtdie K.raft des Aufbl\303\274hens in sich - \"der trockene und tote
Stab\". Die symbolische und die wirkliche Auferstehung werden beide durch

dieses Symbol versinnbildlicht. \"Der Kern wird warm und verfault, und am
selben Tage kommt aus ihm die neue Frucht und der neue Kern\".

Das ist die Verkl\303\244rung des Menschen, das Entstehen einer neuen Men-

schenart - \"deine irdische Natur mu\303\237ihn empfangen, aufnehmen und wie

ein Feld dem Samen in sich Platz machen, ihm, dem Samen des h\303\266herenGe-

schlechtes und des neuen \0371enschen - - - Es tut not, da\303\237aus deinem Mist-
haufen ein Diamant ergl\303\244nze, da\303\237aus deinem Sandberg ein Stein heraus-

falle, da\303\237der Sumpf und Schmutz deiner Leiche die Gr\303\244serwachsen lasse,

die den Samen des g\303\266ttlichen Geschlechts hervorbringen, da\303\237aus deiner Erde
und \303\274berihr die Feld- und Waldlilien und die duftenden Rosen hervor-)

112)))



wachsen. Deine toten Knochen sollen wie Gras emporwachsen: und der

Schatten deines elenden Leibes und deine W\303\274stewerden ewig und f\303\274rimmer

sein. Das hei\303\237t:zum zweiten Male geboren werden. . .\" \"Dann wird das
Herz ein gutes Feld: der Same der Ewigkeit f\303\244lltund wird empfangen, und
dein Leib wird von deinem Kern wie eine Nu\303\237,wie ein Feld mit Blumen,

wie das tote Holz am Strauch durch das Aufbl\303\274hen der Fr\303\274hlingsknospen

ausgef\303\274llt.
\"

Und Skovoroda w\303\244reseinem Gedanken der \"drei Welten\" nicht treu,
h\303\244tteer nicht daran gedacht, da\303\237das neue Leben im \"absterbenden\" Men-

schen durch die Wirkung des in der symbolischen Welt verschlossenen Kerns
der g\303\266ttlichen Wahrheit erweckt wird. Denn diese symbolische

Welt\\,
die

Bibel, enth\303\244lteinen Kern und einen Keim der Wahrheit: \"der Boden, der

die Grashalme und die fruchtbaren B\303\244umehervorbringt\". Denn \"in der
Bibel ist wie in der Schale der Kern der Wahrheit verborgen\". \"Denn wie

dieser einzige, allm\303\244chtige, von oben herabsteigende Geist diese ganze Un-

menge von himmlischen, irdischen und unterirdischen Bildern geschaffen hat

- - -, so kann er auch aus dem Toten das Lebendige herauff\303\274hren, aus

der W\303\274stedie F\303\274lle,aus dem W\303\274tenden Geschmack, aus der Finsternis Licht

- - _ce Die \"Wiedergeburt\" in der Bibel ist die AufJellung des Sinnes. Die

Bibel ist \"das leere Feld, welches das Gras und die duftigen Blumen hervor-

bringt. Das ist ihr (der Bibel) Symbol, die doch aus der W\303\274steF\303\274lle,aus

der F\303\244ulnisUnverg\303\244nglichkeit gebiert\". Gott ist in der Bibel, \"in der ver-

g\303\244nglichen Kleidung so verborgen, wie die Frucht im nichtigen Kerne\". Das

ist das Geheimnis des Wortes, der Schrift - \"der Samen .t das Wort Got-

tes\". Darum: \"kaue gut, wenn du in der Bibel liest: Kom, Same, Xhre,
Brot, Apfel, Feigen, Weintrauben, Fr\303\274chte, Schwarzk\303\274mmel, K\303\274mmel,

I-lirse, und.. so fort.. .\" \"Wie der Halm, wenn das Weizenkorn reift, ver-

schwindet, oder besser gesagt - sich im Kerne verbirgt, so wird auch die

ganze fig\303\274rliche Verg\303\244nglichkeit, indem sie zu ihrem Zufluchtsort gelangt,
vernichtet, von ihrem Leben verschlungen. . .\" So ist die symbolische Bibel-

auslegung eine Analogie der Wiedergeburt des Menschen! In bei den F\303\244llen

wird die \"Schale\", die \"Xu\303\237erheit\" vernichtet, aufgehoben, f\303\244lltweg, und

zum Vorschein, zum ungehinderten Sein, zur vollen Geltung kommt das

\"Innere\", das \"Ideelle\", das Verborgene, das wahre Wesen - das G\303\266ttliche.

Und noch eine Analogie zwischen den verschiedenen Seiten der Welt und
ihres Lebens: die wahre Erkenntnis und das rechte Wollen und Tun - haben
dasselbe Ziel: die Aufhebung des Verg\303\244nglichen, Materiellen, die \303\274berwin-

dung der Endlichkeit \"dieser Welt\", in welcher der wahre Mensch wie der

\"wahre Sinn\" (der Schrift) verfangen sind.
Das Sinnbild der Pflanze regte Skovoroda mehrfach an, eine Reihe von

weiteren Gedanken mindestens andeutungsweise auszusprechen. So etwa den
oben an mehreren Stellen anklingenden Gedanken, da\303\237das ganze Sein \"zu

Gott zur\303\274ckkehren\" soll, genauso wie alle B\303\244cheund Fl\303\274sseihren Anfang im
Meer nehmen und wieder zum Meer zur\303\274ckflie\303\237en.-Ebenso deu\037et Skovoro-)

113)))



da an mehreren Stellen den Gedanken an, da\303\237es viele Welten geben k\303\266nne;

allerdings wird dieser Gedanke immer nur als eine unwahrscheinliche M\303\266g-

lichkeit ausgesprochen; die Quelle dieses Gedankens ist doch offensichtlich

die Vorstellung vom pflanzlichen Leben, dessen Kreislauf sich mehrfach wie-

derholt und das sich notwendigerweise in mehrere Individuen spaltet,
-

denn das pflanzliche Leben ist f\303\274rSkovoroda doch das Bild des Lebens des
Kosmos.- Endlich f\303\274hrtdas Sinnbild des pflanzlichen Lebens Skovoroda zur

Vorstellung, da\303\237ein gewisser Rhythmus zum Wesen eines jeden Seins notge-

drungen geh\303\266rt,ein Gedanke, den man vielleicht als einen \"dialektischen\"
bezeichnen kann. Wie die Beziehung der materiellen Welt zum Wesen der

Welt, zu Gott durch die Beziehung der \"Farben\" zur \"Zeichnung\" versinn-

bildlicht wird, so kann man dieselben Beziehungen durch die Beziehung der

konkreten, reellen Bewegung zu dem in ihr liegenden inneren Bewegungs-

gesetz, das Skovoroda \"Rhythmus\" nennt, versinnbildlichen: \"Gott wird oft

in der Bibel als Jahr, als Wetter (slawisch ist das Wort von \"Zeit\" abgeleitet),

als der gute Tag bezeichnet. Z. B. \"das angenehme Jahr Gottes . . .\", Zeit,

lat. tempus, hei\303\237tnicht nur Bewegung der himmlischen Kreise, sondern auch
das Ma\303\237der Bewegung, das bei den alten Griechen Q1J'6\037lO\037hie\303\237:dieses Wort

bedeutet dasselbe wie Takt, und dieses Wort ist ebenfalls griechisch von

taaaw - ich ordne. Ebenso bei den heutigen Musikern hei\303\237tMa\303\237in der

Melodiebewegung tempo. So ist tempo in der Bewegung der Planeten, der

Uhrmaschinen und der Musikmelodie dasselbe, was die Zeichnung in den

Farben. Daraus sieht man, was Qu\303\237\037l6\037und tempus hei\303\237t.. . Weise sagten
die R\303\266mer:annus producit, non ager. Die Zeichnung und das Tempo sind

..das Unsichtbare. Unsere Erz\303\244hlung beschlie\303\237en wir mit den Worten: QU\303\237Jl<P

\303\226Exa(eO\037lEV \303\226lato 'Yvwal\037lov xai auv'tEYa'Y\037lEvoV. Wer dieses zerkaut, der

wei\303\237,was Rhythmus ist\". - Skovoroda macht von den hier angedeuteten
Gedanken in seinen anderen Schrifttn keinen Gebrauch. Aber auch aus diesen

knappen Worten ist es klar, da\303\237f\303\274rihn die ideelle Struktur der Zeit innig
mit dem Wesen des Seins verbunden ist. Da\303\237er deshalb ein besonders feines

Empfinden f\303\274rdie \"dynamischen\" Elemente des Seins hatte, ist klar, und
damit ist wahrscheinlich auch die gro\303\237eRolle verbunden, die das \"dyna-

mische\", \"dialektische\" Sinnbild der Pflanze bei ihm spielt.
Die mannigfaltige Bedeutung des Symbols der Pflanze bei Skovoroda soll

uns nicht wundern. Die Pflanze als Sinnbild des kosmischen Lebens ist eines

der uralten philosophischen Sinnbilder. Besonders in den Abschnitten der

Geistesgeschichte, die uns hier interessieren, - im Platonismus, in der Mystik
des \037littelalters und dcr Neuzeit tritt dieses Sinnbild \303\274berallauf. Schon die
Vorsokratiker leiten das Wort Natur \"cpual;\" von \"cpuw\" (wachsen) und

\"CPUyov\" (Pflanze) ab. Bei Plato wird die Seele mit einem Samen, mit dem

Saatkorn verglichen. Und dasselbe finden wir in der Bibel! Philo hatte es
nicht schwer, diese beiden heterogenen Entwicklungslinien zu vereinigen, was
er auch tat: \"Aus einer Pflanze entsteht die Frucht, welche in sich den Samen

birgt, entsteht die Pflanze, so da\303\237aus dem Ende der Anfang entsteht.\" Und)

114)))



weiter finden wir denselben Gedanken im Platonismus - etwa bei Plotin

und Proklus einerseits und bei den Kirchenv\303\244tern andercrseits. \"Das, was
mehr ist als Leben, das ist die Ursache des Lebens. . . Man stelle es sich vor
als das Leben einer gro\303\237enPflanze, die alles umfa\303\237tund deren Grund un-
ver\303\244nderlich und unzertrennt bleibt und sich in der Wurzel zu befinden

scheint. Dieser Grund gibt einerseits der Pflanze das intensive allgemeine

Leben, bleibt andererseits aber bei sich selbst, da er nicht vielfach ist,
sondern nur der Grund vom Vielfachen.\"

Und weil auch das Neue Testament, wie das Alte, dieses Bild oft gebraucht,
so kommt es auch in die christliche -

gleichviel ob orthodoxe oder sektiere-

rische - Tradition. Die \"Pflanze\" und der \"Same\" sind die beliebtesten \037n-

bilder Gregors von Nyssa. Auch die \"Areopagitica\" kennen dieses Sinn\037'ild.

F\303\274rAugustinus \"sicut autem in ipso grano invisibiliter erant omnia simul,

quae per tempora in arborem surgerent, ita ipse mundus cogitandus est, cum

deus omnia simul creavit, habuisse simul omnia, quae cum illo et in illo
facta sunt\". Dasselbe treffen wir bei Makarius und Maximus Confessor.

Und sp\303\244tertritt das Sinnbild der Pflanze wieder in den Vordergrund bei

den Mystikern des Mittelalters in noch engerem Anschlu\303\237 an die Schrifttexte,

sp\303\244terals Grundlage einer eigenartigen Metaphysik. \037e Bedeutung des Sinn-
bildes ist im Mittelalter mannigfaltig: Christus als der \"mystische Baum\",
das Kreuz als \"Baum des Lebens\", das Leben des Menschen als \"Sterben\" und
\"Wicdergeburt\", wobei das Leben des \"wiedergeborenen\" Menschen sich
vom Leben des \"alten\" Menschen genauso unterscheidet wie die entwickelte
Pflanze vom Kern, oder aber man sieht im \"alten\" MenscbJn einen g\303\266ttlichen

Kern, der sich zum \"neuen\", \"g\303\266ttlichen\" Menschen entfalte\037 Alle diese und

weitere Bedeutungen des Sinnbildes der Pflanze deuten doch einen gewissen

\"Rhythmu\037\" im Leben der Welt, im inneren Leben eines Menschen, im histo-
rischen Prozesse (der f\303\274rden Menschen des Mittelalters die Heilsgeschichte

ist) an. Nur ein paar Beispiele: bei Eckhart lesen wir: \"Des Birnbaums Samen

w\303\244chstsich aus zu einem Birnbaum, und des Nu\303\237baums Samen zu einem Nu\303\237-

baum, und der Same Gottes (das ist der Mensch) zu Gott\". Oder bei Tauler:

\"Soll Feuer werden, mu\303\237das Holz verwerden, soll der Baum werden, mu\303\237

der Kern verwerden\" , - oder: \"in dem Garten der heiligen Kirche steht

manchcr wonnige Baum voller Fr\303\274chte, das ist mancher gute dem\303\274tige

Mensch, denn an dem allen h\303\244ngtdie wahre Frucht, an niemand anders.

Zwischen ihnen aber stehen B\303\244ume,die tragen alle wurmstichiges Obst, und

dieses Obst oder die Xpfel, die h\303\244ngenda und scheinen so recht \303\274ppigund

sch\303\266n,manchmal viel \303\274ppigerund sch\303\266nerals die guten. Und solange stilles

und s\303\274\303\237esWetter ist, h\303\244ngensie fest. Wenn aber ein Ungewitter kommt,
Wind und Sturm, so fallen sie ab, und dann findet man, da\303\237sie ganz voll

W\303\274rmer sind und zu nichts gut und dazu verderben und verunreinigen ihre

W\303\274rmer noch das gute Kraut. Die B\303\244ume,die all dies Obst tragen, sind

eigenwillige, ungelassene, mutwillige Menschen, die auf ihren gro\303\237enguten

Werken stehen, deren sie viel mehr tun als die gerechten, und die daher viel)

115)))



mehr zu sein scheinen; sie stehen auf ihren besonderen Weisen, die die heilige
l<'irche nicht aufgestellt hat, und verlassen sich auf \303\274bungen, auf ihr gutes
Verstehen, auf ihre Werke und ihren gro\303\237enSchein.\"

Noch mannigfaltiger wird der Gebrauch des Sinnbilds der Pflanze in der

Mystik der Neuzeit, - zumal die Neuzeit in manchen mystischen Kreisen das

Bestreben erweckte, zu Gott durch die Erkenntnis der Kreatur zu gelangen.
- W\303\244hrend bei Sebastian Franck das Sinnbild der Pflanze nur ganz gelegent-

lich vorkommt, im evangelischen Kontext: \"Samen\", \"Korn\", \"Baum\", so ist
bei Weigel die \"Pflanze\" eines der zentralen Symbole: \"Die Birn ist aus dem

Baum, der Kern auss der Birn. Darumb kan auss dem Kern wiederumb eine

Birn wachsen sampt mehr andern Birnen, unnd gehet alles von innen heraus,

auss dem Unsichtigen in das Sichtige\". \"Von wannen wechst der Baum? aus
dem Samen, gleich wie in einem Kirschkern ein grosser Baum ligt, so muss

Wurtzel, Samen, Este, Zweig, Bl\303\244ttervnd viel hundert Kirschen darin ver-
borgen ligen, vnd niemand gleubt es, oder wirds gewar, man wirfft dann

diesen Kern in die Erden, dass er zum wachsen geseet wird\". \"Wie ein

gantzer Baum mit Wurtzeln / Stamm / Esten / Blettern / Zweigen / Fr\303\274chten

verborgentlich ist in dem Samen oder Kernen/ vnd der Kern ist selber der

gantze Baum/ doch kernischer art/ samischer art/ Also war die gantze Welt

im Engel englischerweise/ der Engel hat alles in sich vnd bey sich! was in

der gant zen Welt ist\". \"Die Welt ist nicht allein verborgen im Menschen/ son-

dern auch in einer Erbiss/ als der Same auss Mutterleibe/ darauss der

Mensch w\303\244chset/ ist anf\303\244nglich kaum wie eine Erbiss/ dennoch ist demsel-
ben der gantze Mensch verborgen.\" \"Ein Eichel ist ein kleiner Same/

darinn ist ein trefflicher grosser Eichbaum verborgen/ mit der Wurtzel/
Stamm/ Xsten/ Blettern/ Zweigen/ vnd vnzehlich viel andern Eicheln/
also dass hernachmals etzliche Fuder Holtz darvon geschlagen werden.\"

Gott \"kan auss einer Nuss et'fliche tausend N\303\274sse machen/ vnnd

in einer Nuss vnzehlich viel andere N\303\274sse beschliessen/ sampt dem
Baum\". \"In einem Weitzen Korn ist verborgentlich/ gegenwertig/ die

Wurtzel! der Stengel/ die Ehre/ vnnd andere dreissig K\303\266rnlein: Wiltu solches

alles haben/ so musstu es auch nicht/ vnnd ist doch solches alles zuvor da/
von inwendig muss es herauss quellen/ darumb wechset der Weitzen vom
Samen/ vnd auss dem Samen, aber nicht/ von den Erden/ Dann so er von sich

selber w\303\274chse/von Acker vnnd nicht vom Samen/ so d\303\274rff'tenwir nicht seen/
sondern der Acker tr\303\274geselber den Weitzen/ das doch nicht ist. . .\" Im Tode

ist \"fructuosa multiplicatio\": \"Also in allen Gewachsen erkennet wird/ wie
das ohne den Todt keine Frucht gebohren werde/ Im Magen m\303\274ssenalle

Speisen faulen vnd sterben/ oder ged\303\244wet werden/ ...\" Das Wort Gottes

\"ist in vnseren irdischen Leibe\" als \"ein Same geseet/ der ist das Wort Gottes/

derselbe wechset herauss wie eine Rose auss dem Samen/ wie ein Stengel auss

dem Korn/ denn so wir bedrachten in der Natur das ein jeglicher Same in jhme
eine Blume habe/ ein Korn oder Gewechse der zum ersten faulen m\303\274sse/

vnd sterbe vnd zunichte werde\".)

116)))



Nicht weniger mannigfaltig ist die Verwendung dieses Symbols bei Jakob

B\303\266hme. \"Die Sch\303\266pfung oder gantze Creation ist anders nichts als eine

Offenbarung des allwesenden ungr\303\274ndlichen GOttes/ alles was er in seiner

ewigen unanf\303\244nglichen Geb\303\244hrung und Regiment ist/ dessen ist auch die

Sch\303\266pfung/ aber nicht in der Allmacht und Krafft/ sondern gleich als ein

Apfel auf dem Baume w\303\244chset/ der ist nicht der Baum selber/ sondern

w\303\244chsetaus Krafft des Baumes: Also sind all\037 Dinge aus G\303\266ttlicher Begierde

entsprungen.\" \"Wo nun nichts ist/ da wird auch nichts/ alles Ding muss
eine Wurtzel haben/ sonst w\303\244chstnichts .. .\" \"In derselben Krafft w\303\244chst

aus und geb\303\244retsich die Frucht nach jeder Qualit\303\244t und art als Himlische

B\303\244umeund Stauden/ die ohn aufh\303\266ren ihre Frucht tragen/ sch\303\266n
bl\303\274he\\,und

wachsen in G\303\266ttlicher Krafft\". \"Sehet an einen Kern zu einem Baume/ wie

oben angedeutet/ darinnen lieget das Mysterium Magnus nach des Kernes

Eigenschaft/ denn es lieget der gantze Baum/ samt der Wurtzel! und Frucht/
darinnen/ und ist doch keines nicht offenbahr/ so lange es nur ein Saame ist;
so bald es aber in seine Mutter in die Erde einges\303\244et wird/ so wird es offen-

bahr/ und hebet an in der feuerischen Seien tz zu treiben.\" \"Mehr sehen das

gro\303\237eMysterium an den B\303\244umen/ wiewol die auch unterschiedlich und ver-

n1ischet sei nd/ noch erkennen wir die Paradeisische \037stalt: dann die tragen

ihre Fr\303\274chteauff Zweigen/ und ist die Frucht ein anders als der Baum: der

Baum ist bitter/ und die Fr\303\274chtes\303\274sse:Und geben wir euch dies zu erken-

nen/ dass wir noch heute Paradeisische B\303\244umeund Fr\303\274chtehaben/ wan nur

der Fluch nicht darinnen stecke: das Paradeiss ist daraus geflohen/ und ist

die Frucht nun alle miteinander ein solch essenz/ als deItApfel warf daran

Heva den Todt frass\". F\303\274rB\303\266hmegibt es deshalb kein bt!tseres Buch \303\274ber

Gott als eine bl \303\274hendeWiese.

Dasselb\037 Sinnbild lebt in der Nachfolge B\303\266hmesfort: bei Franckenberg,
bei Comenius, bei Tschesch. Czepko dichtet:

Das Gr\303\244sleinist ein Buch, suchst du es aufzuschliessen,
du kannst die Sch\303\266pfungdraus und alle Weisheit wissen.

Und f\303\274rdie Rosenkreutzer ist das pflanzliche Leben Quelle jeder Weisheit,

jeder Erkenntnis des Wesens der Welt (\"Fama\",Nollius).1thnlich aber auch in

der kirchlichen Mystik, so bei Angelus Silesius:

In einem Senfk\303\266rnlein, wie du's verstehen wilt,

ist aller oberen und unter'n Dinge Bild

- - - - im Samen liegt die Frucht,

Gott in der Welt: wie klug, der ihn darinne sucht.

Wie du das Feur im Kies, den Baum im Kern siehst ein,
so bild dir das Gesch\303\266pfin Gott dem Sch\303\266pferein.

oder bei Fr. Spee:

Das Waitzen-K\303\266rnlein nicht verdirbt;
wans f\303\244ltim Acker nider:

Den obs schon in der Erden stirbt/

Doch kompt es endlich wider:)

117)))



Als . . . an vnser Fleischund Blut!
Den W\303\274rmen\303\274bergeben/

Schon gar im Grab verfaulen thut!
Doch soll es wider leben.)

In der Philosophie des deutschen Idealismus feiert das Sinnbild der Pflanze

von neuem seine Auferstehung. Bei Schelling ist allerdings das Leben einer
Pflanze nur das Sinnbild der ewigen Wiederholung im Leben der Natur: \"Die

sichtbare Natur ist im einzelnen und ganzen ein Gleichnis dieser immer vor-

und zur\303\274ckgehenden Bewegung. Der Baum z. B. treibt immerfort von der

Wurzel bis zur Frucht, und wenn er im Gipfel angekommen ist, wirft er

alles wieder ab, geht zur\303\274ckin den Stand der Unfruchtbarkeit und macht

sich selbst wieder zur Wurzel, nur um wieder aufzusteigen. Die ganze T\303\244tig-

keit der Pflanze geht auf Erzeugung des Samens, nur um in dieser wieder von

vorn anzufangen und durch neuen fortschreitenden Proze\303\237wieder nur Sa-
men zu erzeugen und wieder zu beginnen. Aber die ganze sichtbare Natur
scheint sich - - - in einem \303\244hnlichen Zirkel unerm\303\274dlich umzuwandeln.\"

Wie anders aber bei Fichte, Hegel und Baader. F\303\274rFichte ist die menschliche

Freiheit mit der Freiheit einer Pflanze, die sich selbst samt ihren Organen
produziert, zu vergleichen. Hegel sieht aber im Leben einer Pflanze ein

Symbol der ganzen geistigen Entwicklung. Dieses Sinnbild findet man bei ihm

gerade angewandt auf das geistige Sein: ein Pflanzen kern hat \"den Trieb
sich zu entwickeln, er kann es nicht aushalten nur an sich zu sein . .. Der
Trieb setzt in die Existenz heraus. Es kommt Vielfaches hervor; das ist aber

alles im Keime schon enthalten, - freilich nicht entwickelt, sondern einge-
.h\303\274lltund ideell - - - Das h\303\266chsteAu\303\237ersichkommen, das vorherbestimmte
Ende ist die Frucht, d. h. die Hervorbringung des Keimes, die R\303\274ckkehr zum

ersten Zustand. Der Keim will
si\037

selbst hervorbringen, zu sich selbst zu-

r\303\274ckkehren. Was darin ist, wird auseinandergesetzt und nimmt sich dann

wieder in die Einheit zur\303\274ck,wovon es ausgegangen
ce - das ist f\303\274rHegel

auch die Charakteristik der geistigen Entwicklung, der Entwicklung der

Philosophie. Bei Baader nimmt das Sinnbild der Pflanze freilich eine wichtige

Stelle ein, dient aber nur zur Versinnbildlichung des organischen Charakters
der menschlichen Entwicklung. Das tiefe Sinnbild wird hier wie auch viel-
fach in der Dichtung der Romantik nur zu einer h\303\274bschenMetapher: \"Nach

demselben Gesetze, nach welchem dieser Baum da, angeweht von mildem

Lufthauche, angestrahlt vom all belebenden Sonnenlichte, Bl\303\244tterund Bl\303\274ten

treibt, nach demselben Gesetze wird jede unverdorbene, nach Wahrheit und
Gotteserkenntnis ringende Seele erfreuet und erhellet werden - - - - Mo-

ral ist ja nur h\303\266herePhysik des Gesetzes\". \"Sieh! Die Blume, wie sie sich ihrem

Br\303\244utigam, der Sonne, entgegenwendet, sie sauget Licht und pranget und

bl\303\274het- Nacht, Finsternisse umgeben sie - sie welkt! - Das geht t\303\244glich

nach physikalischen Gesetzen, wie man sagt, vor. Und sollen im Innern der

Dinge, in der Geisterwelt diese Gesetze nicht 'wirken? Ist denn mein Geist

so isoliert, so abgetrennt, willk\303\274rlich in all seinem Tun, als wir w\303\244hnen? -)

118)))



Nein! Er wendet sich hinauf zum Quell und zur Sonne aller Wesen, und

Licht und Wahrheit und G\303\274teund himmlische Wollust f\303\274lltihn; er vergi\303\237t

seines Gottes, wandelt in irdischen Dingen herum, greift nach Schatten -

und welkt! - Alles nach denselben ewigen physikalischen Gesetzen! Ein

wahrer Influxus, den unser Selbstgef\303\274hl beweist.\" -

Bei Skovoroda sind - wie wir gesehen haben - verschiedene Bedeutungen

des Sinnbilds der Pflanze zu einer Einheit verbunden, da f\303\274rihn eine voll-
kommene Analogie zwischen den \"drei Welten\" besteht. Wir d\303\274rfenviel-

leicht die Ansichten Skovorodas an einem Schema anschaulich machen:)

Sinnbild der
Pflanze)

Kern) Pflanze \

Die \"gro\303\237eWelt\":) Gott) die Welt)

Die \"kleine Welt\":
Die \"symbolische
Welt\" (die Bibel):)

der \"innere
Mensch \

der \"\303\244u\303\237ere

Mensch
a)

der Sinn) das Wort)

c\037)

Diese universale Bedeutung des Sinnbildes der Pflanze hat Analogien in der

mystischen Tradition, was ohne weiteres aus manchem oben angef\303\274hrten Zi-

tat zu ersehen ist. Jedenfalls werden wir die Bedeutung dieses Sinnbildes in
der Anthropologie, in der Erkenntnistheorie und in der

Etfk
Skovorodas im

weiteren kennenlernen. Nicht ohne Bedeutung war aber diesCf Sinnbild selbst

f\303\274rdie Dichtung Skovorodas, - denn eben dieses Natursymbol f\303\274hrteSko-

voroda zu der f\303\274rihn kennzeichnenden Verschmelzung der religi\303\266sen Lyrik

mit der N\303\244turlyrik. Viclleicht hat die \303\274ppigeukrainische Natur in Skovoro-
da die lebendige Naturempfindung wachgehalten, von der nicht nur seine
1yrische Dichtung, sondern genauso gut seine theoretischen Schriften zeugen:
die lebendige Natur und nicht die theoretisch aufgefa\303\237te \"Natur\" der

westlichen \"Rosenkreutzer\" oder der \"Paracelsisten\" f\303\274hrtsein Denken

von der Welt zu Gott hinauf. In diesem Sinne steht er den deutschen

Mystikern des Mittelalters, vor allem Suso, n\303\244herals den Mystikern der
Neuzeit.)

119)))



IV. ANTHROPOLOGIE)

Gerade das Sinnbild der Pflanze f\303\274hrtuns zum Verst\303\244ndnis der Anthropologie
Skovorodas. Die Doppelheit des P\302\243lanzenkernes, in welchem unter der

\"\303\244u\303\237eren\"Schale der Pflanzenkeim verborgen ist, soll f\303\274rSkovoroda die

Doppelheit der menschlichen Natur versinnbildlichen. Seine Anthropologie
ist nichts anderes als die Entfaltung des Gedankens von der Doppelheit der

menschlichen Natur: Unter der \"\303\244u\303\237eren\"H\303\274llesei der \"innere\"Mensch ver-

borgen. Wenn Skovoroda diesem wie es scheint so einfachen Problem von
verschiedenen Seiten und auf verschiedene Weise n\303\244herzukommen sucht, so

geschieht das vor allem deshalb, weil man geneigt ist, die Gegen\303\274berstellung

des inneren und \303\244u\303\237erenMenschen mit der des Leibes und der Seele zu ver-

wechseln. Eben deshalb versucht Skovoroda, die Beziehung des inneren und

des \303\244u\303\237erenMenschen mit Hilfe von verschiedenen Begriffen und Sinnbildern
zu erfassen und zum Ausdruck zu bringen. Es tauchen hier wieder Begriffe

und Sinnbilder auf, die f\303\274rdie mystische Tradition kennzeichnend sind.)

12. Der innere Mensch)

- Zwei Menschen sind in dir. . . -
Angelus Silesius

Das Thema des \"inneren
CI

Menschen geh\303\266rtzu den zentralsten in der My-
stik. Man trifft auch die primitiven Theorien, die den Begriff \"der innere

Mensch\" einfach mit der Seele, den Begriff \"der \303\244u\303\237ereMensch\" mit dem Leib

gleichsetzen. Die Trennungslinie mu\303\237aber anderswo gezogen werden. Ge-

h\303\266rtder Leib (mindestens der \"irdische\" Leib) zum \303\244u\303\237erenMenschen, so

geh\303\266rtkeinesfalls die ganze Seele zum \"wahren\", zum \"inneren\" Menschen.

Die wichtigste theoretische Leistung der mystischen Anthropologie bestand

eben darin, da\303\237man versucht hat, die Trennungslinie zwischen dem \303\244u\303\237eren

und dem inneren ?\\lenschen ganz klar zu ziehen.
Die Lehre vom inneren Menschen entwickelte sich aus den platonischen

Ans\303\244tzen Philos als eine Lehre vom irdischen und himmlischen Adam. In
der christlichen Philosophie ist diese Lehre nicht nur als eine verbreitete,

sondern als eine allgemein anerkannte zu bezeichnen. Sie st\303\274tztsich auf die
Worte der Schrift vom verborgenen Menschen des Herzens. Die Unterschiede
zwischen den Kirchenv\303\244tern bestehen nun in der Auffassung dieser Begriffe;)

.,)

120)))



die Lehre selbst finden wir bei allen Kirchenv\303\244tern und auch bei den asketi-

schen Schriftstellern. Ebenso im Mittelalter, bei den Scholastikern und bei den

Mystikern. Nun geh\303\266rtaber den Mystikern, vor allem Meister Eckhart, das

Verdienst, den Begriff des inneren Menschen, des \"homo divinus\", des neuen,
edlen, himmlischen Menschen, der dem alten, irdischen gegen\303\274bergestellt wird,

durch eine Reihe von Sinnbildern, neugeschaffenen Worten und Begriffen

gekl\303\244rtund pr\303\244zisiert zu haben. Ihm folgen nat\303\274rlich Tauler und Suso.
Wir wollen aber hier einige Mystiker der Neuzeit sprechen lassen, bei

welchen sich manche Formulierungen finden, an die die Worte Skovorodas

anklingen. \"Zwei Menschen sind in einem jeden Menschen\", sagt Sebastian

Franck, dessen weitere Ausf\303\274hrungen aber zeigen, da\303\237er den Unterschied
zwischen den bei den nicht sehr tief fa\303\237t.\"Wir sind von Fleisch un\037eist

zusammengesetzt, eine wunderbarliche Mixtur von Tod und Leben, t\303\266dlich

und unt\303\266dlich, von zwei [einander] gar widerw\303\244rtigen Naturen - - -Darum
ist ein jeder Mensch in sich selbst geteilt und zwei Menschen,ein \303\244u\303\237erlicher,

bildlicher und ein innerlicher, wesentlicher Mensch, das ist Geist und Fleisch,

Leib und Seele. Welchen Teil er nun lebt und ergeben ist, von dem wird er

geistlich oder innerer Mensch oder Fleisch und \303\244u\303\237erlicherMensch genannt.\"
Nicht viel besser steht es mit V alentin Weigel: \"de\037,fussere greiffliche Leib ist

eygentlid1 nicht der Mensch! sondern nur ein Hat/Ss/ oder Werckzeug/ dess

vnsichtbaren Menschen/ darumb Kunst/ Weissheit/ Verstand/ Vernunfft machen
den Menschen/ vnd seynd der Mensch/ Aber H\303\244nde und F\303\274\303\237emachen

keinen Menschen/ und seynd nur ein Werckzeug dess vnsichtbaren Menschen/

Der eussere greiffliche Leib ist gemacht vmb dess vnsich\037aren Menschen wil-

len! dass er darinne wohnet vnd dadurch als durch ein \037\037zeug seine Arbeit

vollbringe.\" Hier machen die pseudoweigelschen Schriften einen wesentlichen

Schritt ,!eiter, indem sie dieser Gegen\303\274berstellung einen tieferen metaphysi-
schen Sinn beizulegen bestrebt sind: \"Der alte Mensch mag nicht seyn ohn den

newen/ der jnnere Mensch nicht ohn den eusseren/ Gott nicht ohn das

W ort/ vnd das Wort nicht ohn Gott. Alle Dinge sind verborgen in allen

Dingen/ Omnia sunt occulta in omnibus\". \"Darumb sol man gar wol

wissen/ das Vnitas alteritate sey/ wie das liecht in Finstern\303\274ss/ vnd das

alteritas sey in Vnitate wie die Finstern\303\274ss im Liecht . . .\" Wesentlich tiefer

fa\303\237tden Gedanken Arnd, der hier auf Tauler fu\303\237t.In der katholischen

11ystik und bei B\303\266hmehat die Gegen\303\274berstellung des inneren und des

\303\244u\303\237erenMenschen nichts mehr mit Leib und Seele zu tun.
F\303\274rAngel us Silesius:

Zwei Menschen sind in mir -

Ein wesentlicher Mensch ist wie die Ewigkeit,
die unver\303\244ndert bleibt von aller \303\204usserheit.

Mensch werde wesentlich: denn wenn die Welt vergeht,

so f\303\244lltder Zufall weg, das Wesen das besteht.

B\303\266hmebringt ausdr\303\274cklich die Lehre vom inneren Menschen in Verbindung)

121)))



mit dem ,,\037u\303\237erenund Inneren\" in der Welt und in der Schrift: \"Der rechte

Mensch aber den GOTT schuf/ welcher alleine der rechte Mensch ist/

der ist noch in diesem verderbten Menschen verborgen.\" \"Gleich wie

in Gatt alle Dinge im Wesen sind/ und er doch selber nicht dasselbe

Wesen ist/ und doch das Wesen beherrschet/ ein jedes Wesen nach seiner

Eigenschafft : Also ist der innere geistliche Mensch ein Bilde des geformten

Worts der g\303\266ttlichen Krafft; und der \303\244u\303\237ereein Bilde des inneren/ als ein

Werckzeug des inneren/ gleich wie ein Meister mu\303\237einen Werckzeug haben
damit er sein Werck machet: Also ist der \303\244u\303\237ereMensch vom Limo der
Erden und der vier Elemente/ sambt dem \303\244u\303\237erenGestirn! nur ein Werck-

zeug des inneren/ damit der innere schnitzet und macht was der innere
seelisch Geist will.\" \"Nicht allein dieses/ denn der alte Adam mu\303\237nicht so

gantz weggeworffen werden/ sondern nur die H\303\274lse/als die Schale/ darinn
der Saam verborgen ligt: Auss der alten Essentz muss der newe Mensch in

Gottes Bewegung ausgr\303\274nen/ als ein Halm auss dem Korne/ wie uns Chri-
stus lehret.\" Innerhalb der Romantik kommt die Lehre vom inneren Men-
schen wieder zur Geltung und zwar in den Formen, die mit der primitiven
Gegen\303\274berstellung von Leib und Seele nichts zu tun haben, so bei Novalis und

Baader. Interessant ist es, hervorzuheben, da\303\237auch in der ukrainischen Ro-
mantik (GogoI', Kulis) der Gedanke vom inneren Menschen eine gro\303\237e

Rolle gespielt hat: die meisten Ankl\303\244nge an die Gedanken Skovorodas bei

den ukrainischen Romantikern liegen gerade auf diesem Gebiete, die \303\274ber-

einstimmungen sind aber \"Konvergenzen\", die ukrainischen Romantiker

haben Skovoroda nicht gekannt und nicht gesch\303\244tzt.

. F\303\274rSkovoroda ist die Lehre vom inneren Menschen zentral. Und zwar

finden wir bei ihm eine Unmenge Motive, die in der Geschichte dieser Lehre

fr\303\274heraufgetreten sind, und eine Menge Sinnbilder, die auch meist traditio-

nell sind, aber mindestens zum Teil1n neuer Funktion auftreten. Jedenfalls

erhebt sich sein Gedanke von vornherein \303\274berdie Gegen\303\274berstellung von

Leib und Seele. Im Problem des inneren Menschen liefen bei Skovoroda
verschiedene Gedankeng\303\244nge zusammen, kreuzen sich mannigfache Linien.

Nicht durch sein materielles, k\303\266rperliches Sein, das f\303\274rSkovoroda ja \"Lei-

che\", \"Schatten\", \"Schmutz\", \"Misthaufen\" usf. ist, nimmt der Mensch seine

zentrale Stellung in der Welt ein, welche ihm auch die zentrale Stellung in-
nerhalb der Philosophie sichert, sondern deshalb, weil das menschliche Wesen -

wie freilich alles in der Welt - innerlich doppelt ist und unter der \"Au\303\237er-

heit\" der\" wahre\", \"innere\", \"h\303\266here\"Mensch verborgen ist.
Mit der Entwicklung dieses Gedankens hat Skovoroda seine schriftstelle-

rische T\303\244tigkeit begonnen
- die beiden Antrittsvorlesungen im Charkover

Kollegium (1766) sind eben diesem Thema gewidmet. Aber auch schon in
den fr\303\274herentstandenen dichterischen Werken und in Privatbriefen finden

wir diesen Gedanken. In allen Werken der Reifezeit begegnet diese Idee
ohne Ausnahme - oft an hervorragender Stelle des betreffenden Dialogs -,
und das Schicksal wollte es, da\303\237das Werk, in welchem Skovoroda denselben)

122)))



Gedanken in fast der gleichen Weise wie in seinen beiden ErstlingsschriA:en

entwickelt, sein letztes Werk wurde. So hat Skovoroda \303\244u\303\237erlichdas Ende

seines Lebens an den Anfang angekn\303\274pft. Aber diese Geschlossenheit ist
mehr als nur \303\244u\303\237erlichund zuf\303\244llig.Seinem innersten Sinn nach ist der ganze

Lebensweg Skovorodas von der Idee des \"inneren Menschen\" vollkommen

beherrscht.
Der Gedanke ist klar und einfach. Er bestimmt die ganze anthropolo-

gische und ethische Lehre Skovorodas. Es ist die ethische Aufgabe des Men-

schen, zum \"wahren Menschen\" verkl\303\244rt zu werden. Den Weg dieser V er-

kl\303\244rung zu zeigen, ist eben die Aufgabe der Ethik. Der innere Mensch ist

aber durch den Leib so verdeckt, wie die Ideen durch die Materie. Nicht
.\037ur

aber der Leib verdeckt, verbirgt den inneren Menschen. Auch die Seele Iftat

ihre \"Oberfl\303\244che\". Auch in der Seele gibt es eine \"Xu\303\237erheit\", die das Innere
\303\274berdeckt. Diese beiden Schichten des menschlichen Daseins - die Oberfl\303\244che

des Leibes und die Oberfl\303\244che der Seele - sollen beiseite geschoben werden,
damit der innere Mensch freien Spielraum erhalte, damit er aus der Tiefe der

Verborgenheit heraustrete. - Die erste Voraussetzung des Prozesses der Be-

freiung der Innerlichkeit ist aber die Erkenntnis, da\303\237es den inneren Men-
schen gibt. Ober diese theoretische Vorstufe, die eine

\037wendige
und vielleicht

auch zureichende Bedingung dazu ist, f\303\274hrtder Weg zur \"Neugeburt\" des

Menschen, zum \"wahren Menschen\".

1. \"Es gibt zwei Menschen: einen irdischen und einen himmlischen in dem-

selben Menschen und daher auch zwei Prinzipien: das Prinzip der Schlange

oder das fleischliche und das g\303\266ttliche.\" \"Fleisch und BI.\" soll man aber

verlassen. \"Du siehst in dir blo\303\237die Erde. Das hei\303\237t,du ftehst nicht, da\303\237

die Erde und das Nichts ein und dasselbe sind. . . Du siehst nur den Schatten,

. . . die Le\037e und Nichts.\" - \"nur den Vorhang des Leibes\". \"Der wahre

Mensch stirbt niemals. - - Wir haben nie den wahren Menschen gesehen

und bei den Menschen,die wir gesehen haben) werden die H\303\244nde,die F\303\274\303\237e

und alles andere zu Staub -- -- __\" Indem man den wahren Menschen

erkennt, steigt man\" von der Erde zum Himmel\". \"Sage nicht, da\303\237nur das

Blut dir angeh\303\266rt. Dadurch verleugnest du den wahren geistigen Menschen.\"

\"Jetzt ist mein blindes Auge verschwunden und verkl\303\244rt sich zum geistigen
Auge des Glaubens, der in meinem elenden Leibe neben dem unbest\303\244ndigen

Fleisch und Blut den Himmel und die H\303\266hemeines Gottes sieht, der mit der

Hand meinen Staub h\303\244lt,und das ist das Zweite und Zuversichtliche - der
zweite Mensch\" . . . \"Unter unserer Zerst\303\266rbarkeit\" verbergen sich \"Gold -
statt Kupfer, Silber statt Eisen, Kupfer statt Holz, Eisen statt Stein, Adamas,

Saphir und Anaphrax statt Sand.\"

Der wahre Mensch ist \"ein Geheimnis\": - \"du\" - wendet sich Skovoroda

an den \"wahren Menschen\": \"du bist mein Geheimnis, und alles Fleisch ist

Heu und H\303\274lle\".,,0 du unseliger Toter! Erhebe deine begrabenen Gedanken
nur ein wenig \303\274berden elementaren Schatten, und du wirst den wahren
11ENSCHEN erblicken, den lebendigen, der in unerreichbarem Li\037te gl\303\244nzt.\

123)))



\"Er kommt nicht von der Seite her und wird nicht aus der leiblichen Verflech-

tung geflochten: als der Ewige und Ganze ist er in unserem Leibe, sich ver-

bergend wie ein lichter Funken in dem Kieselstein, und erscheint er zuletzt
zu seiner Zeit wie die Lilien aus dem Felde und die Quelle in der wasser-
losen W\303\274ste\".

2. \"Du wirst so lange der Erde gleichen und verkl\303\244rst dich so lange nicht

zu Christus, als du den lichten himmlischen Menschen nicht ersehen hast.\"

\"H\303\266re,0 Christ, mit deinem heidnischen Herzen! Bleibst du noch lange auf
der Erde liegen? Wirst du endlich einmal Mensch? Warum wirst du es nicht?

Weil du auf den leiblichen Vorhang schaust und weil dein Auge es nicht aus-
halten kann, das Antlitz des wahren, g\303\266ttlichen Menschen zu sehen. Du wirst

so lange nicht aus dem irdischen zum himmlischen [Menschen] werden, bis

du erkennst, was der wahre Mensch ist.\" \"Wenn du ihn erkennst, so erblickst

du ihn auch.\" \"Du hast schon in dir den wahren Menschen erkannt und seine
Kraft ist unendlich. Traue auf ihn, wenn du ihn schon erkannt hast.\" \"Wer

diesen Menschen verstanden hat, der liebt ihn auch und wird von ihm ge-
liebt, und wird eins mit ihm, gleich wie der, der den Staub liebt, selbst Staub ist
und in die Erde zur\303\274ckkehrt. Wer aber den unverg\303\244nglichen und wahren

Menschen erkannt hat, der stirbt nicht, und der Tod hat \303\274berihn keine Ge-

walt, sondern ewig herrscht der treue Knecht mit seinem Herrn zusammen,
er zieht den irdischen Leib wie ein altes Gewand ab und zieht einen neuen
Leib - - - an, und wird nicht einschlafen, sondern ver\303\244ndert sich so, da\303\237er

statt der irdischen H\303\244ndeunverwesliche, statt der viehischen Ohren, Augen)

Zunge und anderer Glieder die wahren in Gott verborgenen annimmt.\"

. \"Was ist das ewige Leben anders als Gott zu wissen? Das hei\303\237t:lebendiger,

unverg\303\244nglicher, ewiger Mensch sein.\" \"Ihn erkennend werden wir auch so-

gleich zu ihm verkl\303\244rt.\" \"Nur der Glaube sieht diesen wunderbaren MEN-

SCHEN, dessen Schatten wir alle \037nd - - Der Glaube an diesen vorbeiflie-

\303\237enden,wie das Wasser unbest\303\244ndigen Schatten vergeht, sein Untergang en-

det mit Auferstehung, indem der Glaube mit gereinigtem Sinn den MEN-

SCHEN sieht) der in unerreichbarem Lichte gl\303\244nztund uns begr\303\274\303\237t...\"

\"Man soll auferstehen und den MENSCHEN ersehen, der \303\274berdie Wolken

steigt, und man wird zur Sonne verkl\303\244rt werden.\"

Mit anderen Worten - schon die Erkenntnis des wahren Menschen, das

Aufdecken seines \"Geheimnisses\" schafft die Grundlage f\303\274rein gewisses
Eins-Sein mit dem \"inneren\", \"wahren\", \"ewigen\" Menschen. Hier klingen
die \"gnostischen\" Motive der Weltanschauung Skovorodas an. So stark und

konsequent diese Motive aber an einzelnen Stellen auch sein m\303\266gen, so

kommen sie doch nicht zum das Ganze beherrschenden Durchbruch. Die

Gnosis ist ja auch nicht ein isolierter, in sich beruhender Zustand des mensch-

lichen Geistes, der vom Zustand des \303\274brigenMenschen nicht ber\303\274hrtw\303\274rde.

Deshalb begn\303\274gt sich Skovoroda auch nicht mit der Feststellung, da\303\237es

notwendig sei, den inneren Menschen zu erkennen; die Erkenntnis ist in

seiner Ethik nur eine untergeordnete Tugend.)

124)))



3. Den himmlischen Menschen trennt vom irdischen Menschen eine tiefe

Kluft. Sein Sieg \303\274berden irdischen Menschen ist die \"zweite Geburt\" des

Menschen, ist erst eigentlich die \"Erschaffung\" des Menschen, denn seine

Existenz als \"\303\244u\303\237ererMensch\" ist nur eine Scheinexistenz.

Die Erschaffung des Menschen \"geschieht nicht dann, wenn der sodomische

Mensch aus Fleisch und Blut, gleich einem Topf aus Erde und Schmutz ge-

baut, modelliert, gebildet, gemei\303\237elt wird, und - steht, geht, sitzt, winkt,
Ohren, Augen, N\303\274stern hat, sich bewegt, und paradiert wie ein Affe, spricht,
schw\303\244tzt wie die r\303\266mische Cythere, f\303\274hltwie ein G\303\266tze,kl\303\274geltwie ein

Idol, tastet wie der unterirdische Maulwurf, alles betastet wie ein Blinder,

stolz ist wie ein Wahnsinniger, sich ver\303\244ndert wie der \037lond, unruhig is\037
wie

der Satan, spinnt wie eine Spinne, hungrig ist wie ein Hund, gierig w\037e die

Wassersucht, schlau wie die Schlange, z\303\244rtlichwie das Krokodil, best\303\244ndig

wie die See, treu wie der Wind, zuverl\303\244ssig wie Eis, zerst\303\244ubbar wie Sand,

verschwindend wie ein Traum ... Das ist allerdings der falsche Mensch:

Schatten, Finsternis, Dampf, Verg\303\244nglichkeit, Traum. Wann geschieht aber
die wahrhafte Erschaffung des Menschen? Dann, wenn die zweite Geburt

geschieht
- - - Der irdische G\303\266tzeist begrenzt, eingeschlossen in die Enge.

Der geistige MENSCH ist frei. Er fliegt in die
H\303\244Pe,

in die Tiefe und in

die Breite bis in die Unendlichkeit. Weder Berge, noch Fl\303\274sse,noch Meer

halten ihn auf. Er sieht das Entfernte, durchblickt das Verborgene, schaut
in das Vergangene hinein, durchdringt das Zuk\303\274nftige, geht \303\274berOzeane,

tritt durch verschlossene T\303\274ren ein. Er hat Taubenaugen, Adlerfl\303\274gei,

Hirschgeschwindigkeit, L\303\266wenk\303\274hnheit,Taubentreue, S.rchendankbarkeit,
L\303\244mmersanftheit, Falkenschnelligkeit, KranichenmunterkeIt Sein Leib ist

Diamant, Smaragd, Saphir, Jaspis, Tharsis, Kristall und Anaphrax. Ober

seinem Haupt schweben sieben g\303\266ttliche V\303\266gel:der Geist des Geschmacks,

der Geist des Glaubens, der Geist der Hoffnung, der Geist der Barmherzig-
keit, der Geist des Ratschlusses, der Geist der Einsicht, der Geist der Rein-
heit. Seine Stimme ist Donner. Er ist unerwartet wie der Blitz und wie der
brausende st\303\274rmische Geist. Er weht, wo er will - - - Das ist die zweite
Geburt und die wahrhafte Erschaffung.\" \"Er steigt nicht nur auf die unzu-

g\303\244nglichen H\303\266hender Kaukasischen Berge, sondern auch bis zum Himmel
bis zum Saturn und selbst bis zur Sonne hinauf. . .\"

Der wahre Mensch wird mit den Attributen Gottes charakterisiert. Er ist

\"lebendig\", \"er ist nicht in der Reihe dieser Toten, er ist immer lebendig\".

Er ist \"der g\303\266ttlicheMensch\", er ist \"Sonne\", da er \"lebenspendende Str\303\266me

und Strahlen der G\303\266ttlichkeit ausstrahlt\". Er ist \"der ganze Mensch\302\253- dem
\303\244u\303\237erenMenschen fehlt eben diese Ganzheit! Er ist der \"Kopf\", \"das

Haupt\", \"die Exaktheit\", \"das Wesen\" des Menschen. \"Du bist Schatten,
Finsternis und Verg\303\244nglichkeit! Du bist das Traumbild deines wahren Men-

schen. Du bist Gewand und er ist K\303\266rper. Du bist nichts und er ist in dir
das Wesen. Du bist Schmutz und er ist in dir die Sch\303\266nheit, das Bild und der
Plan.\" Er ist \"der Kern\" des Menschen, des menschlichen \037eins. Er ist)

125)))



\"blitzartig\". Er ist \"der wahre Adam\", \"ein besonderer Mensch\", Gottes
\"Freund\", \"der neue Mensch\", \"der ewige und ganze Mensch\".

4. Der wahre Mensch ist Christus, oder, was dasselbe ist, Gott selbst. Alle

Menschen sind in Christo identisch, nicht nur bildlich, sondern wirklich,

wahrhaft, reell. \"Erkennen, was der wahre Mensch ist, das hei\303\237tden Men-

schensohn, Christus\" erkennen. \"Eine Arbeit ist es - sich zu erkennen

und Gott zu verstehen, den wahren Menschen zu erkennen und zu verstehen.
Die ganze Schwierigkeit und der ganze Trug kommt von seinem Schatten,
bei welchem wir alle uns aufhalten. Aber der wahre Mensch und Gott ist

dassei be.\" \"Der wahre Mensch ist unser Gott im Leibe.\" \"Christus J esus! -
- Du bist der wahre Mensch im wahren Leibe.\" \"Der wahre Mensch ist sei-

nem ewigen Vater dem Wesen und der Macht nach gleich, einer in jedem von
uns und in allen der Ganze, sein Reich hat kein Ende.\" \"Wenn du dich selbst

gut erkennst, so erkennst du auch Christus.\" \"In allen ist ein und derselbe

neue Mensch und sie - in ihm\". Die Bibeltexte, die von Gott handeln,

werden einfach auf den wahren Menschen \303\274bertragen. Die Menschen sind

\"tausend in einem MENSCHEN, der vor Gott steht und ein g\303\266ttlicher

Mensch ist in tausend von unsern Menschen - - aber nicht nur tausend,
sondern alle Menschen aller Zeiten befinden sich so in einem g\303\266ttlichen

Menschen, wie der unendliche Chor unserer Welten in der g\303\266ttlichen Welt

und im Paradiese dieser erstgeborenen Welt - - Verstehe einen Apfelkern
und das gen\303\274gtdir. - - - Wenn jemand nur ein wenig vom Geiste Gottes

beseel t ist, kann er leicht glauben, da\303\237in einem g\303\266ttlichen Menschen alle

unsere leiblichen Menschen Platz finden. - - - Warst du einmal in den
. kaiserlichen Pal\303\244sten? Standest du in einem Raume, in welchem alle vier

W\303\244ndeund die T\303\274rmit Spiegeln besetzt sind? - - - Stelle dich also an
eine flache Stelle und lasse um dich herum hundert Spiegel im Kreise auf-

stellen. Dann wirst du sehen u\037d dich \303\274berzeugen, da\303\237dein leiblicher

Klumpen hundert Gestalten besitzt, die alle von ihm allein abh\303\244ngig sind.

Und wenn man die Spiegel wegnimmt, so verbergen sich alle Kopien in
ihrem Ursprung und in ihrem Original, wie die Zweige in ihrem Keime.

Aber unser leiblicher Klumpen ist nur ein Schatten des wahren Menschen.

Dieses Gesch\303\266pf bildet wie ein Affe mit seinem Mummenspiel nur die un-

sichtbare und ewige Kraft und G\303\266ttlichkeit desjenigen Menschen, von wel-
chem alle unsere Klumpen nur spiegel artige Schatten sind, die bald erschei-

nen, bald verschwinden, w\303\244hrend die Wahrheit Gottes ewig unbeweglich

steht, indem sie ihr adamantenes Antlitz befestigt hat, das den unz\303\244hligen

Sand unserer Schatten enth\303\244lt, die aus seiner allgegenw\303\244rtigen und uner-

sch\303\266pflichen Tiefe in die Unendlichkeit ausgebreitet werden.\"

So ist der wahre Mensch gewisserma\303\237en unpers\303\266nlich, seine Beziehung
zum \"\303\244u\303\237erenMenschen\" scheint zuf\303\244llig und unwesentlich zu sein: er ist

\"nicht dein Bild und nicht deine Sch\303\266nheit, weil er nicht von dir ist und nur
in dir ist und dich h\303\244lt\".Andererseits aber finden wir bei Skovoroda An-

spielungen auf die Lehre vom ewigen K\303\266rpereines jeden Menschen {\"Astral-)

126)))



k\303\266rper\"?). So ist der\" wahre\", \"innere Mensch\" sogar mit den k\303\266rperlichen

Prinzipien der Individuation behaftet: \"glaube nicht, da\303\237deine Hand ver-
wesen wird, glaube vielmehr, da\303\237sie ewig in Gott ist. Nur ihr Schatten

vergeht und nicht die Hand selbst. Die wahre Hand und die Wahrheit ist

ewig, weil sie unsichtbar ist, und sie ist unsichtbar, weil sie ewig ist.\" \"Es

gibt einen irdischen Leib und es gibt einen geistigen, geheimen, verborgenen

ewigen Leib\". \"Wenn wir verkl\303\244rt werden, erreichen wir die fr\303\266hliche

Auferstehung
- auch unseres letzten Haares.\" Hier ist der Gedanke Skovo-

rodas nicht ganz klar oder vielmehr nicht ganz klar ausgedr\303\274ckt. Vielleicht

erweckt diesen Eindruck auch sein paradoxer Barockstil. Eines aber ist klar:
er will die Grenze zwischen dem inneren und dem \303\244u\303\237eren

Mensch\\V
so

ziehen, da\303\237auch eine Art Leiblichkeit in der Sph\303\244redes inneren Menschen
bleibt. Ist diese Art Leiblichkeit der verkl\303\244rte Leib des auferstandenen Men-
schen? Das hat Skovoroda nicht ausdr\303\274cklich gesagt. Vielleicht sind wir
hier an einer Stelle, wo sein Gedanke von der kirchlichen Orthodoxie ab-

weicht.
Die Lehre Skovorodas vom inneren Menschen hat auch Kovalinskyj sei-

ner Darstell ung der Philosophie Skovorodas zugrunde gelegt . . . Skovoroda

\"unterschied zwei Menschen im Menschen: den ine.tren und den \303\244u\303\237eren;

er nannte den ersten einen ewigen, den anderen einen zeitlichen; jenen - den

himmlischen, diesen - den irdischen; jenen
- den geistigen, diesen - den

seelischen; jenen - den sch\303\266pferischen, diesen - den kreat\303\274rlichen. Dieser

Unterscheidung gem\303\244\303\237sah er in einem und demselben Menschen zwei Ver-
stande, zwei Willen, zwei Gesetze, zwei Leben. Den er.n nannte er nach

seinem g\303\266ttlichen Geschlecht den Zaren, den Herrn, den AiWang; den ande-
ren nach seinem irdischen Sein - den Knecht, das Werkzeug, das Fu\303\237gestell,

die Kreat\"!r.\" Wenn auch Kovalinskyj im weiteren einige Erg\303\244nzungen zu

dieser Darstellung bringt, so k\303\266nnenwir an diesem Beispiel doch sehen, wie

Kovalinskyj die Gedanken Skovorodas beschneidet, beschr\303\244nkt, verein-

facht.)

13. Das Herz)

Der innere Mensch wird nicht nur dem Leib gegen\303\274bergestell t. Es ist nicht

die Seele in ihrer Ganzheit, sogar nicht einmal der \"Geist\", sondern eine

noch h\303\266hereKraft, die das Leben der Seele und des Geistes bestimmt. Das ist

das \"Herz\". \"Der Aufstieg zum wahren Menschen ist eben die Seele zum

Geist und des Geistes zum Herzen.\"
Das Herz ist das Urspr\303\274nglichste in der Seele, wohin die Seele \"zur\303\274ck-

kehren\" soll. Es ist Abgrund, Tiefe, Grundlage des menschlichen Seins. -

\"0 Herz! Du Abgrund, weiter denn alle Gew\303\244sser und Himmel! ... Wie

bist du tief! Du umf\303\244ngst und enth\303\244ltst alles und dich kann nichts fassen.\"

\"Das Herz ist der Kopf deiner i\\u\303\237erlichkeit. Und wenn es der Kopf ist,)

127)))



so bist du selbst dein Herz.\" \"Unser Herz ist der wirkliche Mensch.\" Das
Herz ist \"die Wurzel\" des 1\\lenschen. \"Das Herz ist die Wurzel und das

Wesen; jeder ist das, was das Herz in ihm ist. Ein Wolfsherz ist ein rechter

Wolf, obwohl es gar nicht wie ein Wolf aussieht.\" \"Das Haupt von allem

im Menschen ist das Menschenherz. Es ist der wahre Mensch im Menschen

und alles \303\274brigeist nur Umgebung, wie Jeremias lehrt.\" \"Die Meinungen
sind luft\303\244hnlich, die Luft ist das Unsichtbare zwischen den Elementen, ist

aber fester als die Erde und st\303\244rkerals das Wasser; sie bricht B\303\244ume,st\303\274rzt

Geb\303\244ude um, treibt Wellen und Schiffe, fri\303\237tEisen und Stein, l\303\266schtdas

Feuer und facht es an. So auch die Gedanken des Herzens - sie sind unsicht-

bar, als ob sie gar nicht existierten, aber von diesem Funken kommt Auf-
ruhr und Zerst\303\266rung; von diesem Kern h\303\244ngtder ganze Baum unseres Le-

bens ab . . .\"

Es ist selbstverst\303\244ndlich noch nichts damit gesagt, wenn man \"das Herz\"

als das \"Innerste\" im Menschen bezeichnet. Die Mystiker aller Zeiten haben

sich viel M\303\274hegegeben, den Charakter dieses geheimnisvollen, verborgenen
und doch so gewichtigen Kerns des menschlichen Seins zu bestimmen. Skovo-

roda versucht von verschiedenen Seiten her, dem Geheimnis des Herzens

n\303\244herzukommen. Das Herz ist zun\303\244chst das G\303\266ttliche im Menschen, wobei
sich Skovoroda aber nicht an die biblische Formel \"Bild und Gleichnis

Gottes\" h\303\244lt,sondern auf einer Reihe von anderen Wegen versucht, das
Wesen des Menschen zu bestimmen.

Der innere Mensch ist Gott - das hei\303\237taber, da\303\237das Herz g\303\266ttlich, aus

dem g\303\266ttlichen \"Element\" ist: \"Gott ist in unserm Herzen\". Wie Gott so ist

auch das Herz \"feurig\"
- das Herz wird als \"der g\303\266ttliche Funken\" in der

Seele bezeichnet. Ferner ist das Herz auch darin gott\303\244hnlich, da\303\237es \"unzer-

legbar\" , \"unzerteilbar\" ist. Nicht nur physisch, r\303\244umlich - was selbstver-

st\303\244ndlich ist - ist das Herz unteilbar, unanalysierbar, unzerlegbar. Das

Herz wird als \"Punkt\", \"Seelenzentrum\" , \"Punkt der Seele\", \"zentralster

Punkt unserer Seele\", \"unser Herzenspunkt\" und \303\244hnlichbezeichnet. Mit

anderen Worten: das Herz ist \"der ganze Mensch\", denn der empirische
Mensch entbehrt eben der Ganzheit. Der wahre Mensch ist nicht zusammen-

gesetzt, \"nicht aus fleischlichem Geschlecht geflochten\") sondern \"der Ewige,
Ganze\". Zur Gotteserkenntnis hat niemand Zugang, der nur \"die H\303\244lfte

des Herzens\" oder nur eine \"H\303\244lfteder Seele\" besitzt. Diesen Sinn hat
auch die Legende vom Lahmen und Blinden (siehe oben). In ihrem letzten

Sinn ist die Einheit des Herzens auch zugleich die Einheit aller Herzen in

Gott .

In seinen Versuchen, das Herz von der inhaltlichen Seite her zu charak-

terisieren, vereinigt Skovoroda diejenigen beiden Meinungen, die \303\274ber\"den

Seelenfunken\" , \"den Gipfel der Seele\" in der Philosophie des Mittelalters

bestanden: - einmal ist ihm das Herz ein rationales Prinzip; es ist \"der

Gedanke\"; an anderen Stellen versucht er, \"das Herz\" so zu bestimmen, da\303\237

dessen hinter allem Konkreten liegender Charakter zum Vorschein kommt.)

128)))



\"Ein Gedanke ist unser Haupt- und Mittelpunkt. Darum hei\303\237ter auch oft

Herz - - - Darum ist unser Gedanke auch Haupt-MENSCH.\" \"Du nennst

mit Recht den Gedanken: Samen. Der Samen ist der Anfang der Frucht.

Und die Entscheidung des Herzens ist der Kopf unserer Taten.\"

Aber unser Herz ist nicht nur der Gedanke. Die Lehre Skovorodas ent-

behrt jedes intellektualistischen Beigeschmacks. \"Der verheimlichte Abgrund
unserer Gedanken und das tiefe Herz sind dasselbe - - - Das tiefe Herz

oder der Gedanke - das ist der ganze Mensch und das Haupt - -\" \"Die

Gedanken sind im Herzen, und das Herz lebt mit ihnen wie mit Fl\303\274geln.

Das Herz ist aber unsichtbar. Was in ihm ist: sch\303\266nesWetter, Fr\303\274hling und

Hochzeit oder Krieg, Blitz und Donner - das sieht man nicht.\" Hier wird
die Idee des Unbewu\303\237ten angeschnitten.

\"

Die Lehre vom \"Herzen\" ist keine ausschlie\303\237lich mystische Lehre: die

Wendung aber, die Skovoroda ihr gibt, stimmt mit der mystischen Inter-

pretation dieser Lehre \303\274berein. \"Das Herz\" wird als ein unbedingtes

Prinzip geschildert, das eine vollkommene Alleinherrschaft im menschlichen

Leben hat, das einzig und allein die Richtung dieses Lebens: seine Hinwen-

dung zu Gott oder aber seine Abkehr von ihm bestimmt. Das Herz ist in

unserem Seelenleben allm\303\244chtig: \"Der Herzensgru\0374 ist Haupt und Quelle

aller Dinge\". Beide M\303\266glichkeiten liegen gleicher\037ise im Herzen - der

Niedcrfall und die Erhebung. \"Alte und neue Sprachen sind beide im Ab-

grund des Herzens verschlossen.\" \"Der Fu\303\237des Stolzes und die Hand und

die H\303\266rner der S\303\274ndigen und die Ohren und das Auge
- das einfache und

das schlaue - und alles bis auf unser letztes Haar ist
\037

der Herzenstiefe

verborgen. Daraus kommen auch die Gedanken, die unse;e ganzes \303\244u\303\237eres

Fleisch und unseren Schmutz bewegen.
ce

\"Deine wahrhaften Glieder sind im

Herzen.\" \"Die Meinung und der Ratschlu\303\237 sind Same und Anfang. Dieser

Kopf nis\037t im Herzen.\" \"Die gute Natur und Nativit\303\244t ist das gute
Herz . . . Das gute Herz ist die ewig flie\303\237ende Quelle, aus welcher immer

reine Wasserstrahlen, d. h. Gedanken herausstr\303\266men. Die Gedanken sind . . .
die Samen der guten Taten.\"

Das Leben des Herzens ist entweder die Hinwendung zu Gott oder aber

die Abkehr von ihm. Deshalb entscheidet dieser eine Akt \303\274beralle inneren

Schicksale des Menschen! Ein sich zu Gott wendendes Herz ist eine \"Quelle

der ewigen Strahlen\", eine unersch\303\266pfliche Quelle des Guten. Skovoroda
unterscheidet zwei Seinsformen des Herzens - \"zwei Herzen\": ein altes und
ein neues Herz) \"das abergl\303\244ubische\", \"das Aschenherz \", \"das dunkle

Aschenherz\" , \"das leibliche, viehische und tierische\" Herz, \"das unreine
Herz\" und ein \"neues und reines Herz\", \"ein reines Herz, ruhiges und

durchsichtiges Wasser\". \"Es gibt nichts Besseres als - - - ein friedliches und

ruhiges Herz.\" \"Es ist wunderbar, wie das Herz aus einem ungespaltenen
und ewigen und lichten ein dunkles und zerbrochenes werden kann.\" \"Das
irdische Herz verwandelt uns in verschiedene unreine Tiere, in Vieh und in

V\303\266gel.Zu einem Kinde Gottes macht uns das reine Herz, das h\303\266herdenn)

129)))



al1es Fleisch hinauffliegt. Das goldgierige Herz, das nur an Taschen, S\303\244cke

und Koffer denkt, ist ein richtiges Kamel, das gerne tr\303\274besWasser trinkt

und wegen seiner Ballen nicht durch das enge Tor ins Reich der Ewigkeit
gelangen kann. - - - Ein Wolfsherz ist ein richtiger Wolf, obwohl es nicht
die Wolfsgestalt hat. - - - Ein Herz, welches sich mit David nach oben

erhebt und den Kamelen und den Sirenen samt ihren Kindern das tr\303\274be

Seegew\303\244sser \303\274berlassend nach dem Wasser Davids d\303\274rstet,das den Durst der
Samariterin gel\303\266schthat - - ist ein solches Herz nicht ein Hirsch? Es schadet

nichts, da\303\237es kein Geweih hat! Das Geweih und die Haut des Hirsches sind

nur Fleisch und Schatten. Zieh seine Haut mitsamt dem Geweih an, ohne

sein Herz zu haben, und du wirst nur ein Balg sein - - Das Herz, wel-

ches - - - auf dem biblischen Dreschplatz arbeitet und das ewige Korn des

heiligen Geistes von der Spreu scheidet - - ist es kein Dreschochse? - - -
Das Herz, welches \303\274berdie tierische Wut herrscht und \303\274berseinen Willen,

welches alle Macht und allen Ruhm derer vernichtet, die sich gegen Gott er-

heben, ist es nicht ein L\303\266we?- - Das Herz, welches wie ein Blitz in die H\303\266he

hinaufblitzt, welches alle gefl\303\274gelten Tr\303\244umeund spitzfindigen elementaren
Gedanken erkennt und sie herunterst\303\274rzt - ist es kein Falke? - - - Das

Herz, welches im Raume der Himmelsh\303\266hen schwebt, das das Licht liebt

und das den Blick seiner Augen auf den Glanz der Mittagsstrahlen der

Sonne, ins S\303\266nnchen der Sonne richtet, - - - ist es nicht ein Adler? - - -
Und ist das Herz, welches Gott liebt, nicht eine Taube? ... Und endlich,

ist es ein T\303\244uberich, das Herz, welches doppelt sieht, - d. h. das Herz, wel-

ches \303\274berdie Unbest\303\244ndigkeit der Sintflutwellen den Himmel Jesaias, K\303\274ste

und Hafen erblickt hat? - - - Das reine Herz, welches \303\274berden ganzen
Schund hinweg in die H\303\266heflog, ist eine reine Taube, heiliger Geist, Geist

des Wissens, Geist der Fr\303\266mmigkeit, Geist der Weisheit, Geist des Rat-

schlusses, Geist des unverg\303\244nglicbtn Ruhmes, Geist und Stein des Glaubens.\"

Diese Stufenreihe: Kamel, Wolf, Hirsch, Ochs, L\303\266we,Falke, Adler, Taube

trifft man zuweilen auch anderorts.
\"Deine Feinde sind deine eigenen Meinungen, die in deinem Herzen

herrschen und es all augenblicklich qu\303\244len.\" \"Meinung und Ratschlu\303\237 sind

Samen und Kopf.\" Sie \"nisten\" im Herzen. \"Was ist aber, wenn dein Kopf

ein Schlangenkopf ist? - - - Und wenn solch ein bitteres Meer das Herz
erf\303\274llthat und die b\303\266seTiefe das Herz verschlungen hat - welches Licht

sollen wir uns dann noch erhoffen? - - Was f\303\274reine Fr\303\266hlichkeit und S\303\274\303\237e

kann es geben, wo keine Liebe ist? Was f\303\274rein Friede kann da sein, wo es

kein Leben und keinen Frohsinn gibt? - - -\" \"Sein Herz zu zerst\303\266ren und

zu t\303\266ten,das ist das einzige und heimische Ungl\303\274ck. Diese Zerst\303\266rung und

den Tod des Herzens bringen die weglosen Gedanken, die nichts au\303\237er

Elementen sehen.\" Dagegen beginnt \"das Herz, welches sich von den ge-

meinen weltlichen Meinungen, die die Seele beunruhigen, reinigt, in sich den

verborgenen Schatz seines Gl\303\274ckszu durchschauen - - -\" ,,0, reines Herz!

Du hast wahrlich keine Angst vor Donner und Blitz. Du geh\303\266rstGott und)

130)))



Gott geh\303\266rtdir. Du bist sein und er ist dein Freund. Dir, 0 mein Gott, ist
es Opfer und du - ihm. Ihr seid zwei und eins. 0, reines Herz! Du bist das

neue Zeitalter, der ewige Fr\303\274hling, der sch\303\266neHimmel, das gelobte Land,
das Paradies der Vernunft, du bist Fr\303\266hlichkeit, Stille, Ruhe, Gottes Sabbath

und gro\303\237erOpfertag.
\"

Und die zweite Art, in der ein Herz existieren kann, ist das \"kalte\",

\"dunkle\", \"alte\", \"abergl\303\244ubische\" usf. Her\037 - ist eigentlich Nichtsein! Ein

Herz scheint immer in seinem Wesen g\303\266ttlich, feurig zu sein. Wenn es aber

sein g\303\266ttliches Wesen aufgibt, so gibt es damit sich selber auf. H\303\266rtauf zu

existieren. Deshalb sagt Skovoroda einfach: \"Besch\303\274tze dein Herz\". \"Der
b\303\266seMensch verliert sein Herz, d. h. sich selbst.\" \"Wer sein Herz bewahrt

hat, - - der hat die Seele gerettet.\"
\"

Die ethische Hauptaufgabe des Menschen besteht darin, das Sein seines

Herzens zu behaupten - d. h. eben, es mu\303\237\"der heilige Morgen im Herzen

anfangen zu leuchten\".

Die Lehre vom Herzen, vom \"Innersten\" im Menschen hat einen doppel-

ten Ursprung - aus der biblischen Symbolik einerseits und aus dem Platonis-
mus andererseits.

\"Es ist das Herz ein trotzig
un.\037

verzagt Ding;
\037'Wer

kann es ergr\303\274nden?\"

N ur Gott \"kann das Herz ergrunden . . .\" \"Det:.1-Ierr sucht alle Herzen
und versteht aller Gedanken Dichten.\" Gott \"kennt ja unseres Herzens
Grund\". Und das Neue Testament \303\274bernimmt diese Ausdrucksweise, indem
es von dem \"verborgenen Menschen des Herzens\" spricht. - Andererseits

verbinden sich in der hellenistischen Epoche mit einer I.4hre vom H\303\266chsten,

I nnersten im Menschen verschiedene Lehren, so der Ge\037_e Platos, da\303\237in

jedem von uns ein \"Feuerfunken
\"

liege, die Lehre des Aristoteles vom vo\303\274;

vO,,'tlx6\037, von der h\303\266chstenSpitze des Geistes (acies mentis). Chrysipp spricht
schon vom \"Herzen\", bei Philo finden wir die Gegen\303\274berstellung Kopf -

Herz - und den Begriff 'tpUx\037 'ti;; 'tpuxi;;, Plotin nennt das H\303\266chste oder

Tiefste in der Seele 'tO 'ti;; 'tpuxi;; oIov XEV't'QOV, Proklus aXQo<J't'QTOV 'ti;;

'tp'Uxil; oder civ'\303\226o;'tO\303\234vo\303\274.Bei Proklus f\303\244lltin diesem Zusammenhange auch
das Wort \"Herz\" . . . Denselben Begriff bezeichnen schon fr\303\274herdie Kirchen-

v\303\244terals das \"Herz\" - so Clemens, Origenes, Gregor von Nazianz, Gregor

von Nyssa, Augustinus (\"abditum mentis\,") die \"Areopagitica\" und vor

allem Makarius der .i\\gypter. \"Das Herz ist eine unergr\303\274ndliche Tiefe.\"

\"Dort ist der Herd der Gerechtigkeit und der Ungerechtigkeit. Dort ist der

Tod, dort ist das Leben. Dort ist der Stapelplatz f\303\274rGutes und B\303\266ses.\"

\"Die S\303\266hnedes Lichtes und die S\303\266hnedes Dienstes nach dem neuen Ver-

m\303\244chtnis des heiligen Geistes k\303\266nnenvon den Menschen nichts lernen, denn

sie haben von Gott gelernt. Denn Gottes Gnade selbst schreibt in ihre Her-
zen die Gesetze des Geistes. Nicht aus der mit Tinte geschriebenen Schrift

brauchen sie die F\303\274lleder \303\274berzeugung zu sch\303\266pfen, die Gnade Gottes

schreibt auf die Tafeln des Herzens die Gesetze des Geistes und die g\303\266tt-

lichen Geheimnisse. Das Herz aber herrscht und regiert \303\274beralle k\303\266rper-)

131)))



lichen Organe. Und wenn die Gnade in die Tiefen des Herzens hineinge-
drungen ist, so herrscht sie \303\274beralle K\303\266rperglieder und \303\274beralle Gedanken.

Denn im Herzen befinden sich die Vernunft, alle Gedanken der Seele und

ihre Ratschl\303\274sse. Dadurch dringt die Gnade in alle K\303\266rperglieder. Dement-

sprechend herrscht in den Herzen derer, die S\303\266hneder Finsternis sind, die

S\303\274ndeund durchdringt alle Glieder, denn vom Herzen gehen die Ratschl\303\274sse

aus und breiten sich so \303\274berden ganzen Menschen aus und machen ihn

dunkel.\" Hieronymus und Synesius kennen den \"Seelenfunken\" . Kein

Wunder, da\303\237ein in der Patristik und in der Antike so verbreiteter Begriff

auch in der Scholastik so breiten Boden gewonnen hat. Und zwar in ver-
schiedenen Richtungen und zu verschiedenen Zeiten. Kein Wunder auch, da\303\237

diese Lehre auch in der Mystik des Mittelalters und der Neuzeit sehr ver-

brei tet ist.
Im Mittelalter hat den Begriff des \"Seelengrundes\" , des \"Herzens\" usf.

Petrus Lomardus als \"superior scintilla rationis\", Bernhard als \"scintilla
animae\", Richard von St. Victor als \"intimus mentis sinus\", Thomas als

\"scintilla animae\", Dionysius der Kart\303\244user als \"vertex animae\", \"apex

nlentis\" und viele andere als \"abditum mentis\", \"intimum et summ um men-

tis\", \"acies mentis\", \"sancta sanctorum\", \"scintilla\". Da\303\237die Lehre vom

Seelengrund zu einer der zentralsten Lehren der deutschen Mystiker wird,

entspricht ganz dieser Geistesrichtung. Eckhart gebraucht zur Bezeichnung

des Seelengrundes die traditionellen Worte: F\303\274nklein, Herz der Seele,
Grund der Seele, Kleidhaus Gottes, Burg in der Seele, H\303\274ttedes Geistes,

Gansterlein, Gem\303\274t,Synteresis. Auch f\303\274rTauler hat \"die Seele einen Fun-

ken, einen Grund in sich\". \"Denn Gott ist ein Liebhaber der Herzen, und es

ist ihm nicht zu tun um das, was auswendig ist, sondern um eine innige,

lebendige Gunst, die in sich eine Geneigtheit tr\303\244gt.\"
- Auch Suso wei\303\237

vom Herzen als dem Seelengrdbd oder der Spitze des Geistes. Ebenfalls
Franck. Valentin Weigel predigt vom \"Herzen\", er kennt die \"Stimme des

Geistes im Herzen\", \"das Wort\" \"liegt verborgen im Herzen\", Christus,
\"das Kind gesehen in der Krippen (das ist im Hertzen)\". Weigel spricht

vom \"innersten Grund der Seelen\", aber auch \"die Wercke dess Satans seynd
die auch kommen von jnnen herauss auss dem Hertzen\". Weigel spricht auch

vom \"jnnern Auge des Hertzens oder der Seelen\", vom \"Buche des

Hertzens\", in welchem \"allein der Kern in Geist vnd in der Wahrheit, GOtt

zu finden vnd gesucht werden wil\". Den Begriff des Herzens kennt auch

Arnd, der auch vom \"Grund des Herzens\" redet. Nicht ohne Grund hat

man den sp\303\244teren Ausgaben des \"Wahren Christentums\" die symbolischen
Bilder der menschlichen Herzen beigegeben. Auch B\303\266hmeist das Symbol
des Herzens keineswegs fremd. Auch J. Luykens mystische Titelkupfer zu

B\303\266hmes Schriften sind voll von der Symbolik des Herzens. Ebenso die

Distichen Angelus Silesius', wie auch andere seiner Gedichte ... Der Be-

griff kommt auch bei Oetinger und J. M. Hahn vor.

Das Wort \"Herz\" ist oft - auch bei Angelus Silesius - ohne einen be-)

132)))



sonderen emotionalen Nebensinn aufgefa\303\237t worden. Und doch birgt schon
die seit der Antike bestehende Gegen\303\274berstellung des Herzens und des

Kopfes die M\303\266glichkeit in sich, diese Lehre vom \"inneren Menschen\" emo-
tionalistisch zu interpretieren. Das ist auch verschiedentlich getan worden. So

fallen auf der H\303\266heder acies mentis f\303\274rBernhard Wille und Intellekt und

f\303\274rNikolaus Cusanus Erkennen und Liebe zusammen. Die \"Theologie du
creur\" von Poiret (1690, deutsch 1702) ist 'auch eine \"Philosophie des Her-
zens\" sui generis. Auch bei den Pietisten haben die emotionalistischen Motive

in einer Philosophie des Herzens ihren Ausdruck gefunden. Im \303\274brigensind

die emotionalistischen Motive in verschiedenen mystischen Str\303\266mungen

mannigfach vertreten. \"Herz\" hat emotionalistische Bedeutung etwa bei

Oetinger. In der Vorromantik und Romantik wird der Emotionalis\037s mit

voller Klarheit ausgesprochen (Hamann, Herder, Jacobi, Baader) und eine

Synthese des \"Kopfes und des Herzens\" angestrebt... Tiefen philosophi-

schen Ausdruck findet diese Tendenz in den sp\303\244teren Schriften Fichtes mit
ihrer Bestimmung des Wesens des Ichs als eines Zusammenfallens der beiden

Gegens\303\244tze \"Begriff und Freiheit\", \"Auge und Kraft\".

Von Bedeutung ist f\303\274runs noch, da\303\237in der ukrainischen Geistesgeschichte

die Lehre vom Seelengrund vielleicht schon
1ffang

des 17. Jahrhun-
derts bei Cyrill Tranquillion vertreten ist, um d\303\244nnmit aller Deutlichkeit
bei den gro\303\237enUkrainern des 19. Jahrhunderts aufzutreten - bei Gogol',
Kulis und P. J urkevyc, bei letzterem in der Form eines umfassenden Emo-

tionalismus innerhalb der Psychologie, Ethik und Metaphysik. Auch bei den
Russen reicht der enlotionalistische Gedanke vom hit Serafirn von Sarov

(18. Jahrhundert) durch die Romantik und das Slawop.lentum bis in die

Gegenwart hinein. Die Gegenwart ist jedenfalls stark von den Gedanken

Jurkevycs befruchtet worden. . . Wenn man sich au\303\237erdem daran erinnert,
da\303\237auch in der deutschen Philosophie Max Scheler einen entschiedenen

Emotionalismus in Verbindung mit der Erneuerung der Tradition der Philo-

sophie der Patristik wieder zur Geltung brachte, so sieht man, wie wichtig

es ist, den - freilich unsystematischen und begrifflich nicht immer klaren -

Gedanken Skovorodas mehr Aufmerksamkeit zu schenken als es bis jetzt

geschah.)

14. Sinnbilder des inneren Menschen)

Die Beziehungen des inneren Menschen oder des \"Herzens\" zum \303\244u\303\237eren

Menschen, zur \"niedrigeren\" Seite des menschlichen Seins wird dem Denkstil

Skovorodas gem\303\244\303\237durch eine Reihe von Synlbolen versinnbildlicht. Alle

diese Symbole dr\303\274ckendie Beziehung zwischen dem \"Inneren\" und \"i\\u\303\237e-

ren\" aus, zwischen H\303\266herem und Niedrigerem, zwischen M\303\244chtigen und

Abh\303\244ngigen. Diese Symbole sind wie alle Sinnbilder mehrdeutig. Da die

Beziehung zwischen dem inneren und dem \303\244u\303\237erenMenschen ja genau
dieselbe ist wie die zwischen Gott und der Welt, zwischen dem Sinn und)

133)))



dem Wort der Schrift, so kehrt hier eine Reihe Sinnbilder wieder, die Sko-

voroda in seiner Gotteslehre und in seiner Theorie der Bibelinterpretation

verwendet. Da aber der innere Mensch einerseits dem \303\244u\303\237erenMenschen

entgegengestellt w'ird, andererseits aber ein Bild und Gleichnis Gottes ist,

so sind alle Sinnbilder des inneren Menschen den Sinnbildern Gottes ver-

wandt und den Sinnbildern der Welt entgegengesetzt. Ist Gott ein m\303\244chti-

ges, alles ein\303\244scherndes Feuer, so ist der innere Mensch ein Feuerfunke, ist

die Welt Schale, so ist der innere MenschKern usw.

Ist Gott eine unersch\303\266pfliche Quelle oder das Meer, so ist der innere

Mensch ein\" Tropfen\" oder eine kleine Wassermenge und der \303\244u\303\237ereMensch

ein Gef\303\244\303\237,in welchem sich das g\303\266ttliche Sein verbergen kann: \"Gott ist

einem vollen Springbrunnen \303\244hnlich,der verschiedene Gef\303\244\303\237e,je nach ihrem

Umfang f\303\274llt.. . Verschiedene Str\303\266meflie\303\237enaus verschiedenen R\303\266hrenin

verschiedene Gef\303\244\303\237e,die um den Springbrunnen herum stehen. Das kleine

Gef\303\244\303\237enth\303\244ltweniger, ist aber dem gro\303\237endarin gleich, da\303\237es ebenso voll
. \"
1st.

Der \303\244u\303\237ereMensch ist ein \"Schrein\", ein \"Bch\303\244lter\", in welchem die

\"heiligen Bilder\" aufbewahrt werden und in dem das G\303\266ttliche enthalten ist.

Ein ganzer Dialog, der vom \"inneren Menschen\" handelt, ist \"das Alkibia-

dische Bild\" betitelt - analog dem von Alkibiades im \"Symposion\" ge-

brauchten Vergleich, Sokrates sei einer Silenenfigur \303\244hnlich,die im Inneren

die Bilder der G\303\266tterenthielte. Skovoroda spricht von einer Figur, von

einer Bilds\303\244ule, die \"von au\303\237enscherzhaft ist und im Innern die Pracht

Gottes enth\303\244lt\".

Der \303\244u\303\237ereMensch ist die Schale und der innere ist der Kern, wohl der

\"Kern Gottes\" oder der \"Same Gottes\".

Ein altes Sinnbild, der Vergleich des Menschen mit dem Gewand Gottes

(hier wird Gott mit dem inneren'Menschen identifiziert -
vgl. oben): \"Du

(der Mensch) bist ein Gewand und er (Gott) der K\303\266rper.\"

Die Seele ist ein \"Funken\", ein \"F\303\274nklein\", das vom g\303\266ttlichen Feuer

abgesprungen ist. Der \303\244u\303\237ereMensch wird dann gelegentlich mit dem Kiesel-
stcin verglichen, in dem der Funke schlummert. Oder aber ist dcr innere
Mensch ein Strahl des g\303\266ttlichen Lichts, die W\303\244rmedes g\303\266ttlichen Feuers.

\"Ich f\303\274hlein mir einen geheimen Strahl, der geheim mein Herz erw\303\244rmt. -

- Unser Herz ist ein g\303\266ttlicher Funken. Bewahre ihn, damit der Staub und
die Asche unserer Gr\303\244berihn nicht l\303\266schen.\" \"F\303\274reine ungest\303\266rte Reise ist

nichts wichtiger, das hei\303\237tnichts n\303\274tzlicher und erhabener, als sich selbst zu

erkennen und den in unserer Asche verborgenen Funken Gottes zu finden.\"

\"Der Anfang des ewigen Gef\303\274hlsh\303\244ngtdavon ab, da\303\237man zuerst sich selber

erkennt, die im eigenen K\303\266rper verborgene Ewigkeit erblickt und sie wie

einen Funken in der Asche ausgr\303\244bt.\" \"Wie kann solch ein mit bitteren Ge-

w\303\244ssernerf\303\274lltes Herz den Frieden Gottes - Gesundheit, Freudigkeit, See-

lenleben fassen? Finden wir zuerst in uns den Funken der Wahrheit Got-
tes.\" Paulus' Predigt ist f\303\274rSkovoroda auch ein Sinnbild dieses Suchens)

134)))



nach dem g\303\266ttlichen Funken in uns: \"der Wanderer f\303\244ngtan, die physische
Asche zu durchw\303\274hlen, um den g\303\266ttlichen Funken dort zu finden und das-

jenige herrschende Wesen, das sie, die Alten nicht kannten. . .\"

Ist Gott das \"allverschlingende Feuer\", so verbrennt bei Ann\303\244herung an

dieses Feuer der \"\303\244u\303\237ereMensch\", er wird \"verzehrt\", \"verschlungen\", der

\"innere Mensch\" entspringt aus dem \"\303\244u\303\237eren\"als die kleine Flamme; der

\"\303\244u\303\237ereMensch\" wird daher mit dem Leuchter, mit der \"Lampe\", der

\"innere\" mit den Flammen des Leuchters verglichen.
Der innere Mensch ist nur ein \"Schein\", \"Abglanz\" des g\303\266ttlichen Seins,

der \303\244u\303\237ereMensch ist der (materielle) \"Spiegel\" oder der dunkle \"Schat-

ten\": \"unser lciblicher Klumpen ist nur ein Schatten des wahren Menschen

(der doch Gott gleich ist!) - - von welchem alle unsere Klumpe\" nur

spiegelartige Schatten sind\".

Neben diescn Sinnbildern stehen einige weitere, die sich an sie anschlie\303\237en

und die zum Teil aus der alten Tradition verst\303\244ndlich sind: Die menschliche
Seele ist \"ein Magnet\", dessen \"Kraft\" die g\303\266ttliche Kraft ist und der von
einem st\303\244rkeren Magneten, von Gott, angezogen wird. Der Kompa\303\237pfeil

-

ist das Symbol des Menschen: \"Wenn die Seele nicht wei\303\237,was zu w\303\274nschen

und was zu fliehen ist, so versteht sie nichts, z'Ylifelt, qu\303\244ltsich, unser

K\303\274gelchen wackelt hin und her: schwankt und krBit, wie ein Magnetpfeil :

bis seine Sicht auf den liebsten Punkt des kalten Nordens f\303\244llt.\"\"Wer zieht

den Stahl zum Magneten hin? - - Das ist unser Gott.\" \"Was der Kompa\303\237

auf dem Schiffe ist, das ist Gott im Menschen ... Nicht derjenige ist f\303\274r

mich ein Kenner des Schiffes, der die Kaj\303\274ten und die \037eile gemessen und

gez\303\244hlt hat, sondern der, welcher die Kraft und das \"W,sen des Schiffes

erkannt hat; indem er den Kompa\303\237 versteht, kennt er den Weg und seine

Umst\303\244nde.\" \"Sieh die kleine Kompa\303\237schachtel und den kleinsten Teil des

Schiffes \037sein Steuer - an; das Steuer gibt die Richtung an und der Kom-

pa\303\237zeigt den Weg.\" \"Unsere Seele kann nicht mit materiellen Dingen be-

friedigt werden, sie will ihre Betr\303\274bnis mit Himmlischem s\303\244ttigen. Wie ein

Strom zum Meer eilt, so strebt der Stahl zum Magnet, wie die Flamme in

die H\303\266hesteigt, so rei\303\237tsich unser Geist zu Gott empor.\"

Der innere Mensch ist eine Perle, die in einer Muschel verborgen ist.

Der Mensch kann sich selbst erkennen und auf eine solche Weise seinen

\"inneren Menschen\" unter seiner H\303\274lleerblicken. Der Mensch wird daher
mit dem Narzissus verglichen, der in sich selbst (in sein wahres Selbst, in

seinen \"inneren Menschen\") verliebt ist.

Der innere Mensch strebt zu Gott wie ein Hirsch zur Wasserquelle: \"So

leidet der schnellste Hirsch; er eilt in die Berge schneller denn die V\303\266gel;

und der Durst brennt innen, getr\303\244nkt [sie!] durch die Schlangen und durch

allerlei Gift.\"

Vielleicht darf man als ein Sinnbild des \"inneren Menschen\" die Bezeich-

nung der \"Herzenstiefe\" als \"Abgrund\" betrachten. Diese Bezeichnung
werden wir aber sp\303\244ternoch eingehender untersuchen.)

135)))



Alle diese Sinnbilder sind althergebracht, und es macht keine Schwierig-

keit, sie \303\274berallin der Vergangenheit zu finden. Wir begegnen ihnen in der
\303\244lterenmystischen Literatur, aber auch bei den Kirchenv\303\244tern und in der

symbolischen und emblematischen Literatur der Neuzeit. Sehen wir uns diese

Symbole daraufhin der Reihe nach an!
Der Mensch als Gef\303\244\303\237der g\303\266ttlichen Kraft ist ein Sinnbild, das auf dem

Sinnbilde Gottes als Brunnen beruht, und kommt au\303\237erin der kirchlichen
Literatur z. B. bei Tauler, bei Franck, bei welchem die Menschenseelen

\"viele volle F\303\244\303\237lein\"sind, die \"an Vollheit alle gleich, ob sie wohl gegen-
einander ungleich\" sind, da \"eines mehr als das andere fa\303\237t\",und bei Gott-
fried Arnold vor.

Das Sinnbild des Menschen als \"Schrein\" schlie\303\237tsich, - worauf Skovoro-

da \303\274brigens anspielt
- an Plato an, etwa an die ber\303\274hmte \"Symposion\"-

Stelle oder aber an das Gleichnis im The\303\244tet, wo das Wissen mit den Tauben

im Taubenschlag verglichen wird. Bei B\303\266hmeist der Mensch\" Tempel und

Wohnhaus\" Gottes. Bei Angelus Silesius ist er ein Schrein, der das g\303\266ttliche

Sein in sich birgt:

Halt deinen Leib in Ehrn, er ist ein edler Schrein,

in dem das Bildnis Gottes soll aufbehalten sein.

Ich bin der Tempel Gotts und meines Herzens Schrein
ist's Allerheiligste, wenn er ist leer und rein.

Das Herz ist Gottes Burg und seines Leidens Schrein.)

Mit dem Sinnbild des Kernes und der Schale haben wir uns schon eingehend
besch\303\244ftigt.

Schon bei Philo ist der K\303\266rper nur ein Gewand, das den (g\303\266ttlichen)

I<.\303\266rperverh\303\274llt. Auch bei Makarius dem .i\\gypter ist der Leib nur Gewand

der Seele. In der Mystik des MitteIlIters bezeichnet man die Qualit\303\244ten, die

Eigenschaften der Seele als \"Gewand\", als \"Kleid\" der Seele, - diese Eigen-

schaften werden also als \"\303\244u\303\237erlich\"dem Wesen der Seele gegen\303\274ber be-

trachtet.

Das Sinnbild des Funkens ist ebenso alt: eigentlich findet es sich schon bei

Plato, und wenn man will, kann man es auch auf die pythagor\303\244ischen See-

lenvorstellungen zur\303\274ckf\303\274hren(Seele als Sonnenst\303\244ubchen). Auch im Buche
der Weisheit findet sich dieses Sinnbild: \"Der Gedanke ist ein F\303\274nklein, das

sich aus unserm Herzen regt\". Dieses Symbol verwendet Hieronymus. In
den Hymnen des Synesius kehrt es wieder. Und im Mittelalter beherrscht

es - wie wir schon sahen - den ganzen Gedankenkreis der Lehre vom

\"Herzen\". So etwa bei Lomardus: \"Superior enim scintilla rationis, quae
etiam, ut ait Hieronimus in Cain non potuit extingui, bonum semper vult
et malum semper odit\". Dann beim hl. Bernhard. Bei Thomas ist der Be-

griff der \"scintilla\" ebenso wichtig und f\303\244lltzum Teil mit dem Begriff der

synteresis zusammen. Zentral ist dieser Begriff bei den deutschen Mystikern.

Bei Eckhart ist die Seele scintilla animae divina, in welcher Gott und \"Bild\

136)))



zusammenfallen. F\303\274rTauler hat \"die Seele einen Funken, einen Grund in

sich\". Bei Thomas a Kempis ist die g\303\266ttliche Kraft im Menschen \"gleich

einem geringen Funkelein, das unter der Asche verborgen liegt\". Das
\"F\303\274nklein\" finden wir auch bei Franck; Weigel sagt: \"die erkennen/ das es

gutist/ so peiniget sie jhr eigener Hass/ denn sie sehen wol im F\303\274ncklein

ihres Gem\303\274ths/ das jhr Hass b\303\266ssist. Dann das F\303\274nddein des Liechtes der
Wahrheit/ vnd der nat\303\274rlichen Liebe des Guten ist nicht in jhnen erloschen/

durch welches sie erkennen/ dass sie vnrecht thun\". Wir finden es bei Arnd,
bei B\303\266hme:\"Die Seele stehet im ungr\303\274ndlichen Willen Gottes in dem ewig-

sprechenden Worte: Sie ist ein Funke vom G\303\266ttlichen Sprechen/ da sich der

Ungrund/ als das ewige Eine/ in die Scienz/ Verstand und Erk\303\244ntn\303\274ssder

Unterschiedlichkeit ausspricht\"; bei Arnold. Und auch bei Angelus Sil\037us:

\"Ein F\303\274nklein liegt in dir\" - - -
Das Sinnbild des Brennens, des \"Verbrennens\" der ,,\037u\303\237erheit\" ist im

Mittelalter au\303\237erordentlich verbreitet. - Und bei Angelus Silesius:)

Das Herz ist Gottes Herd.)

Wo Gott ein Feuer ist, so ist mein Herz der Herd,
auf welchem er das Holz der Eitelkeit verzehrt.,91)

Gott wirket wie das Feuer.

Das Feuer schmelzt und eint: sinkst du in'n Ursprung ein,
so muss dein Geist mit Gott in Eins geschmolzen sein.

Das Sinnbild des Spiegels, in welchem sich das g\303\266ttliche tin widerspiegelt,
und das Sinnbild des Schattens des g\303\266ttlichen Seins ist auChtschon bei Plato

zu finden . . . Bei Plutarch, Philo (Mensch - ElXWV, Abbild des Logos). Bei

Plotin, Proklus kommt dies Sinnbild ebenfalls vor. Bei den Kirchenv\303\244tern ist

es (schon wegen des 11. Korintherbriefes) verbreitet. Bei Gregor von Nyssa
kehrt die Seele \"zu sich selbst wieder zur\303\274ck,sieht sich selbst genau, wie sie

ihrer Natur nach beschaffen ist, und schaut wie in einem Spiegel und Bilde
durch ihre eigene Sch\303\266nheit auf das Urbild\". In den \"Areopagitica\" ist der

Spiegel das Sinnbild nicht nur des menschlichen Seins, sondern auch des Seins

der Engel. In der Mystik des Mittelalters kehrt das Sinnbild wieder - bei

Mechtild, Hugo von St. Victor, Eckhart, Tauler, Suso; in der Neuzeit - bei

Arnd (\"reiner Spiegel ... menschliche Seele\,") bei B\303\266hme,Comenius, bei

Angelus Silesius und noch bei Leibniz.
Die Seele ist ein St\303\274ckEisen, angezogen vom Magneten Gott. Ein \303\244hn-

liches Sinnbild gebraucht schon Plato als Symbol der dichterischen Begeiste-

rung. Bei Clemens von Alexandrien ist ein jedes Ding ein Glied der Kette

aller Dinge, die einander die \"magnetische Kraft\" Gottes weitergeben. Das-

selbe Bild gebraucht Tauler: \"Gerade wie der Magnetstein das Eisen nach sich

zieht, so zieht der liebreiche Christus alle Herzen nach sich, die je von ihm

ber\303\274hrtwurden\". Und Suso betet zu Christus: \"ziehe mich durch Lust und

durch Leid von aller dieser Welt zu dir an dein Kreuz\". Auch bei Comenius)

137)))



treffen wir dasselbe Sinnbild: \"Die Zeiger des Kompasses, wenn sie mit

einem Magnet ber\303\274hrt werden, wenden sich alle zu einer und derselben

Seite. So auch die Herzen, die mit dem Geist der Liebe angehaucht sind,

wenden sich alle zu einer und derselben Seite\". Angelus Silesius singt:

Gott, der ist ein Magnet, mein Herz, das ist der Stahl,
es kehrt sich stets nach ihm, wenn er's ber\303\274hrteinmal.

Mein Herz, weil es stets in Gott gezogen steht

und ihn hernieder zieht, ist Eisen und Magnet.

Die Lieb ist ein Magnet, sie ziehet mich in Gott.

Das menschliche Herz ist eine im \303\244u\303\237erenMenschen verborgene Perle schon

bei Clemens, bei Makarius dem Xgypter und in der neueren Zeit etwa bei

Franck, Weigel, B\303\266hme,Comenius und noch bei J. M. Hahn und Baader.

Originell scheint der Gebrauch des Sinnbildes des Narzissus bei Skovoro-

da; wie es scheint, ist dieses Sinnbild nur noch bei Plotin belegt. Sonst er-

scheint Narzissus immer als das Sinnbild des Egoismus, der \"Philautia\"

(Angelus Silesius).

Das Sinnbild des Hirsches stammt aus der Schrift. Man findet es auch bei

Angelus Silesius:

Der Hirsch, der l\303\244uftund sucht ein k\303\274hlesBr\303\274nnelein,

damit sein Herz erquickt und ruhig m\303\266gesein.

Die Seele, die Gott liebt, die eilet zu den Bronnen,
aus dem die s\303\274sseBach des Lebens kommt geronnen.

Auch in den Emblemensammlungen kommt dieses Symbol mehrfach vor:
etwa in der interessanten Zusammenstellung, die Mme de Guyon benutzt
hat. Und selbst die seltsame Vorstellung, da\303\237ein Hirsch Schlangen ver-
schluckt, die sich bei Skovoroda widerspiegelt, ist nicht nur in den mittel-

alterlichen \"Physiologen\" zu finde\037 sondern auch in der emblematischen

Li tera tur der N euzei t.

Interessant ist es auch festzustellen, da\303\237im Buche Sandaeus' \"Pro

theologia mystica clavis. . .\" (K\303\266ln,1640) mehrere dieser Sinnbilder anzu-

treffen sind. \"Quemadmodum ignis non desinit agere in lignum... donec

illum totum consumendo in se convertit haud secus ignis hic amoris divini

animam ... penitus absumit et in Deum consumendo transformit\" oder

\"Huius (der mystischen Vereinigung mit Gott) enim magnes est symbol um.
Virtute et affricatione magnetis ita temperatur ferrum ut polum aspiciat

. .. At proprietatem hanc coniunctio cum magnete in ferro causat. Quid
mirum Divinitatem magis occulta vi et efficatia tangentern an imam cui est

coniuncta proprietatem illi suam inserere.\"
Ebenso sind mehrere dieser Symbole in die moderne Dichtung \303\274bergegan-

gen. Bei Rilke begegnet uns eine Reihe der oben besprochenen Sinnbilder:

Ich bin dein (Gottes) Krug - --
Ich - - aber will dich sammeln
in ein Gef\303\244ss,das dich erfreut.)

138)))



Menschen und Dinge seien

- - die Gew\303\244nder, welche ganz allein
nicht stehen k\303\266nnen,und sich sinkend schmiegen.

Die Zeit und das zeitliche Sein sind)

- - - das gl\303\244nzendeGewand,
das Gott verworfen hat. . .

Wir sind nur die Schale und das Blatt. . .
Ich will dich immer spiegeln in ganzer Gestalt. . .)

15. Der Abgrund)

Hier k\303\244mpfl:mit Gott der Teufel, und

das Feld des Kampfes sind die Men-

schenherzen.)

Dostoevskij

Die Tiefe des Herzens wird auch als \"Abgrund\" bezeichnet. Darin kommt
eine Auffassung zum Ausdruck, mit der Skovoroda allen sp\303\244teren Lehren

vom \"Unbewu\303\237ten\" oder \"Unterbewu\303\237ten\" sehr n,\",ekommt. Seine Lehre
unterscheidet sich freilich von den sp\303\244teren Lehren 'i1eutlich dadurch, da\303\237

dieser Abgrund nicht als eine dunkle Tiefe angesehen wird, als die Quelle des

Abnormen und B\303\266sen.Der Abgrund der Seele ist vielmehr doppelseitig: gut
und b\303\266se,licht und dunkel. Man kann vielleicht von zwei Abgr\303\274nden der

Seele sprechen und den einen als Unterbewu\303\237tsein (den d\037klen Abgrund),
den anderen als Oberbewu\303\237tsein (den lichten Abgrund) bezei.nen.

Das Herz ist \"bodenloser Abgrund\", \"seelischer Abgrund\", \"bodenloser

Abgrund des Gedankens\". \"Der Geist des Menschen ist ein Abgrund, breiter

als alle Gew\303\244sser und Himmel\", der \"selige Abgrund\". \"Der Herzensab-

grund ist Kopf und Quelle aller Taten und der ganzen Weh.\"

Die Bezeichnungen, die auf die Helle und auf die g\303\266ttliche Macht der

Seelentiefe hinweisen sollen, haben wir teilweise schon im Kapitel vom
Herzen angef\303\274hrt. Nicht selten wird aber auch vom \"b\303\266senAbgrund\" der

Seele gesprochen; im Herzen liege ein \"finsterer Abgrund\", der, bevor er den

\"g\303\266ttlichen Funken\" aufgenommen hat, \"die b\303\266seTiefe\" ist. Wenn dieser

Abgrund vom Teufel, vom \"Schlangenhaupt\" bewohnt wird, ist er diese

\"b\303\266seTiefe\". Der Teufel \"beobachtet, bewacht, liebt und beherrscht die

Finsternis\". Man kann dort eine \"Unmenge\" von \"unreinen Geistern,

schwarzen Raben\", \"Geistern der irdischen Bosheit, die im finsteren und

grenzenlosen Abgrund unserer Seele wie in der weiten Luft [ sph\303\244re] hin-

und herwandeln \", sehen. Das ist die \"anfanggeb\303\244rende Finsternis\", die den

Menschen \"unmenschlich durch die leeren Xu\303\237erlichkeiten dieses Weges

[durch die Weh] umhertreibt\".

\"Das Herz jedes Menschen ist ein grenzenloser Abgrund.
- - - Wenn

dieser Abgrund dunkel ist, - - - so ist er die H\303\266lle,d. h. ein. Gef\303\244ngnis,)

139)))



und ist wie mit Nachtv\303\266geln mit finsteren Tr\303\244umen angef\303\274llt. Der Nacht-

adler, der Kaiser und Vater aller anderen [V\303\266gel], ist der Satan. Die leeren

Tr\303\244umesind die b\303\266senGeister, und die b\303\266senGeister sind die b\303\266senGedan-

ken, das hei\303\237tdie fleischlichen Gedanken, die die Welt beherrschen - - -
Die irdischen Geister der Bosheit - das sind die Tr\303\244ume des leiblichen,
viehischen und tierischen Herzens.\" \"Nacht, Finsternis, Dunkelheit, Tr\303\244ume

Gespenster, Ungeheuer, all diese h\303\266llischen Seen sind die Verb\303\274ndeten deines

Abgrunds. Der Wille des Fleisches, das Herz der Welt, der Geist der H\303\266lle,

der Gott des Bauches und seiner Wollust und das unreine Herz - das alles

ist ein und dasselbe. Das ist der Archisatan, der unreine Herzensabgrund,

der im Augenblick unz\303\244hlige Legionen von Geistern und Unmengen von

Gedankentr\303\244umen allen zur Qual gebiert.\" \"Geist des Weltmeeres\" - ist

\"das fleischliche Herz, Vater der L\303\274ge,Satan\". Der \"dunkle Abgrund eines

h\303\266llischen Herzens\" ist finster, bis ihn das Licht von oben \"erleuchtet\"; \303\274ber

dem dunklen Abgrund soll das (lichte) Herz \"aufgehen\". Diese Erleuchtung
des dunklen Seelenabgrundes ist der Sieg Gottes im Kampfe mit dem Teufel,

ist die Urentscheidung, die der Finsternis den Untergang bereitet.

Die Abgr\303\274ndigkeit des Herzens ist seine Uners\303\244ttlichkeit. Wie der finstere

Herzensabgrund, so l\303\244\303\237tsich auch der lichte mit der ganzen Welt nicht

s\303\244ttigen. Das erhebt den Menschen \303\274berdie ganze Welt. Die Unruhe des

finsteren Abgrundes und der \"ungehinderte freie Flug\" des lichten Geistes

sind die dynamischen Ausdrucksformen dieser Uners\303\244ttlichkeit. Das Herz

\"brennt, raucht, d\303\274nstet, kocht, brodelt, sch\303\244umt. . .\" fortw\303\244hrend. Immer

in einer die Unendlichkeit intendierenden Bewegung zu sein: das ist das
Wesen der menschlichen Seele.

\"Jeder hat seine eigenen Gedanken und schrankenlosen Bestrebungen, die

sich wie ein Blitz \303\274berunerme\303\237liche Entfernungen zerstreuen; [diese Ge-

danken] sind durch keinen Raum'zu fassen, durch keine Zeit zu beruhigen,
sind nur Gott bekannt.\" Skovoroda unterstreicht ausdr\303\274cklich, da\303\237auch bei

denjenigen, die ihr lichtes Herz \"verloren haben\", dieses Tendieren zur
Unendlichkeit bestehen bleibt und nur eine andere Ausdrucksform annimmt,
indem es sich auf die Unendlichkeit des B\303\266sen,des Weltlichen richtet. \"Auch

bei ihnen (die das Herz verloren haben) vermehren sich und zerflie\303\237en die

Gedanken. Was bilden sie sich nicht ein? Was umfassen sie nicht? Die ganze
Welt vermag nicht, sie in sich zu fassen. Nichts gen\303\274gtihnen. Sie verzehren,
verschlucken eines nach dem anderen und finden doch keine S\303\244ttigung. Ist

denn nicht auch ihr Herz ein bodenloser Abgrund?\" \"Sehr weit\" ist der

Mensch - \"er fliegt von einem Ort zum anderen, sieht alles, versteht
alles . . .\"

\"Die Kinder der Schlange lieben die Erde, sie aber ist Ferse und Fu\303\237-

gestell Gottes und Schatten. Darum k\303\266nnen sie nimmer satt werden\".

\"Ein Maler aus der alten Zeit hat auf einer Wand die Beeren so lebenswahr

gemalt, da\303\237V\303\266gelchen, die von Natur ein scharfes Auge haben, trotzdem

gegen die Wand flogen, da sie (die gemalten Beeren) f\303\274rwirkliche Beeren)

140)))



hielten. Darum schlucken solche Herzen [alles] und k\303\266nnennicht satt wer-
den! Zeige mir einen solchen Staubliebhaber, der Zufriedenheit in seiner
Seele h\303\244tte.Die Liebe zum Staub ist die Mutter des Hungers, und die Toch-

ter dieses Vaters (sie!) ist der Tod. Was f\303\274rBewegungen haben denn solche

Herzen? sie bewegen sich nur, um sich zu beunruhigen. Hast du in den

gro\303\237enG\303\244rten die gro\303\237enrunden, lauben\303\244hnlichen Vogelk\303\244fige gesehen?
- - - Sie sind von Eisengittern umgeben. Viele V\303\266gelchen

- Zeisige, Stieg-

litze - werfen sich dort hin und her, schlagen [gegen das Gitter], finden

aber keinen Ausweg. Das ist ein genaues Gleichnis f\303\274rdie Herzen, - - -
die sich nach verschiedenen Seiten blitzschnell hin und herwerfen. Sie wer-

fen sich hin und her und qu\303\244lensich, da sie in Mauern eingesperrt sind. Was

ist so eng und schmal wie der Schein? Darum hei\303\237ter auch die H\303\266hle.\"st es

denn schwer, durch das Netz in die Freiheit des Geistes hindurchzufliegen?

Aber wie kann man dorthin fliegen, was man nicht f\303\274rseiend h\303\244lt?- - -
Wir haben uns von Kindheit an auf der Erde verirrt, haben uns mit ihr ver-

fangen. Wer rettet uns vor ihr? Wird unser Herz wie die V\303\266gelaus ihren

Netzen herausfliegen? Ach! Es wird nicht mehr herausfliegen k\303\266nnen, da

ihr Herz zu unserm Herzen geworden ist.\" \"Unser Begehren ist das nie

erl\303\266schende Feuer, das Tag und Nacht brennt. Das.liolz - das ist alles, was
wir begehren. Dieser Herd und dieser Abgrund \037d die feurigen Kohlen,
die den Rauch bis zum Himmel aufsteigen lassen und die st\303\244ndigbis zum

Abgrund reichende feurige Wellen ausspeien, die selbst die Weite der Mee-
restiefen und aller Himmel haben.\"

Die st\303\244ndige Bewegung ist die Seinsform des
mensjtlichen Abgrundes.

Der \"unendliche Abgrund des Gedankens\" ruht nie, \"Wie \037s Feuer und der
Flu\303\237ce. \"Sein stetiges Streben ist das Begehren. Feuer erl\303\266scht, ein Flu\303\237

kommt zum Stillstand, der unmaterielle und unelementare Gedanke aber
- - - k\303\244nnseine Bewegung nicht einen Augenblick lang zum Stehen brin-

gen und setzt das blitzartige Streben seines Fluges durch grenzenlose Ewig-
keiten, dur\037 unendliche Millionen hindurch fort - - Er sucht seine S\303\274\303\237e

und seine Ruhe; seine Ruhe ist aber nicht im Stillstehen und im Sich-Aus-

strecken, wie [die Ruhe] eines toten Leibes - - seiner lebendigen Natur

ist das zuwider und fremd -; im Gegenteil: er sucht wie auf einer Wande-

rung seine Verwandtschaft in den toten Elementen, und da er durch gemeine

Unterhaltungen seinen Durst nicht zu l\303\266schenvermag, sondern ihn nur ver-

gr\303\266\303\237ert,hebt er sich um so rei\303\237ender empor aus der sklavischen materiellen

Natur zu seinem heimatlichen und anfanglosen Anfang, um in seinem Feuer
und im Lichte des geheimen Sehens sich von der materiellen Erde und vom

irdischen Leibe zu reinigen. Das hei\303\237t:in den Raum Gottes eintreten, von

aller Verg\303\244nglichkeit sich befreien, sich ganz freies Streben und ungehinderte

Bewegung erm\303\266glichen, indem er aus den engen materiellen Grenzen in die

Freiheit des Geistes hinausfliegt.\" \"Die Seele ist ein mobile perpetuum, un-

unterbrochene Beweglichkeit.\"

Diese ununterbrochene Beweglichkeit, dieses Streben und diese Unruhe)

141)))



haben einen st\303\244ndigen, unbeweglichen Richtungspunkt, eine best\303\244ndige Ten-

denz: zum Ewigen, zum G\303\266ttlichen, zum Wahrhaft-Seienden hin. Wer diese

Uners\303\244ttlichkeit mit etwas anderem als mit der Ewigkeit stillen will, der

\"will mit einer Handvoll Sand den Abgrund des Ozeans versch\303\274tten und

mit einem Tropfen das Feuerreich erquicken - - Der Geist des Menschen ist

ein Abgrund, breiter denn alle Gew\303\244sser und Himmel. Du wirst ihn mit all

dem nicht s\303\244ttigen k\303\266nnen, womit diese Welt die Seele an sich fesseln

kann.\" Das Objekt des Seelenstrebens ist wesensgem\303\244\303\237unendlich - denn
die Befriedigung des auf das Endliche gerichteten Strebens erweckt nur
\"Sehnsucht\", \"Langeweile\", \"Betr\303\274bnis\". \"Die ganze Kreatur s\303\244ttigtnicht.\"

Den Seelenabgrund s\303\244ttigtnur der g\303\266ttlicheAbgrund.

Die \"Abgr\303\274ndigkeit\" der Seele ist auch ein immer wiederkehrendes The-

ma der mystischen Literatur. Im Anschlu\303\237 an das Psalterwort \"abyssus

abyssum invocat\" spricht Augustinus von dem \"Abgrund des menschlichen

Bewu\303\237tseins\", und das Wort kehrt im Mittelalter wieder. Bei Eckhart f\303\244llt

der g\303\266ttliche Grund mit dem \"Grund\" der menschlichen Seele zusammen,
man erreicht Gottes \"Grund\", indem man sich in den Grund der eigenen
Seele vertieft; wird die Tiefe Gottes als \"Abgrund\" bezeichnet, so ist \"der

Abgrund des Herzens\" ebenso \"grundlos\". - \"Der geschaffene Abgrund\",

\"der verborgene Abgrund\" der menschlichen Seele - lesen wir bei Tauler.
Bei ihm, wie auch bei Suso, wird das Wort sehr oft gebraucht! \"Den Grund
der Seele verm\303\266gen\" nach Tauler \"alle Kreaturen nicht zu erf\303\274llen oder zu

ergr\303\274nden; sie k\303\266nnenihm nicht gen\303\274gennoch ihn befriedigen, niemand ver-

mag es als nur Gott mit all seiner Unerme\303\237lichkeit. In diesen Abgrund

geh\303\266rtallein der g\303\266ttlicheAbgrund: Abyssus abyssum invocat.\" Suso spricht
von der \"tiefen Abgr\303\274ndigkeit aller Kreaturen\", wie \303\274berhaupt der \"Ab-

grund\" sein Lieblingswort ist. Auch bei Jakob B\303\266hmekommt das Wort oft:

vor. Czepko dichtet vom \"unerrle\303\237lichen Abgrund\" der Seele. Und bei An-

gelus Silesius:

Der Abgrund meines Geistes ruft immer mit Geschrei
den Abgrund Gottes an: sag welcher tiefer sei?

Auch die eigent\303\274mliche Weite der Seele wird oftmals geschildert: f\303\274rEck-

hart \"ist das geringste Verm\303\266gen, das es in meiner Seele gibt, weiter als der
weite Himmel\", f\303\274rArnd \"kann die Seele nichts s\303\244ttigenals Gott\" und f\303\274r

Angelus Silesius:

Wie geizig ist das Herz, wenn tausend Welten w\303\244ren,

es w\303\274rdesie gesamt und mehr dazu begehren.

Die Weite des Menschen ist nicht zu beschreiben.

Die Welt ist mir zu eng, der Himmel ist zu klein:
was wird doch noch ein Raum f\303\274rmeine Seele sein?

Die \"ununterbrochene Bewegung\" als Wesen des Seelenlebens f\303\274hrtbis zu

Plato hin, bei dem sie das Hauptthema des Unsterblichkeitsbeweises ist.

Dann ging dieses Thema in die christliche Philosophie \303\274ber:die \"Areo-)

142)))



pagitica\" sind voll von solchen Motiven. F\303\274rAntonius den Gro\303\237enist \"die

Seele die ewige Bewegung\". Das Wesen der Seele ist \"motus per se\" f\303\274r

Cusanus. Und Angelus Silesius besingt die \"ungehinderte Bewegung\" der

seligen Seelen:

Die Kron ist die Geschwindigkeit

der h\303\266chstgeschickten Glieder,
durch die ich flugs kann weit und breit

nach Wunsch seyn hin und wieder;
wo ich nur wil, da bin ich bald
im Augenblick ohn Aufenthalt.

Sie sind subtiler als die Luft

die Berge zu durchdringen,

sie gehn durch Steine, Maur und Gruft,

nichts h\303\244lt,noch kann sie zwingen.
Sie k\303\266nnenwie mit einem Ball

mit Sonn und Monde spielen;
die Erde hindrehn \303\274berall

kann sie nicht einst vervielen.

Sie sind so hurtig und geschwind,

unz\303\244hligund behende,
sie k\303\266nnensein eh als der Wind

in allen Ort und Ende.

Sie sind in einem Augenblick

wo sie nur hingedenken,
und k\303\266nnengleich so stracks zur\303\274ck,

sollts tausend Meiln sein lenken.

Und auch bei den Romantikern wieder (und schon
19

den \"Pr\303\244romanti-

kern\") und im deutschen Idealismus erklingen dieselben\037otive. Die Seele

als reine Aktivit\303\244t, das Wunder der Unerme\303\237lichkeit des Geistes, die unein-

geschr\303\244nkte Freiheit des Geistes, auch nicht zuletzt die unersch\303\266pfliche Tiefe

und der -Reichtum der Phantasie und die dunklen Tiefen des Unbewu\303\237ten

wurden wieder mit gro\303\237emNachdruck hervorgehoben. Auch bei den ukrai-

nischen Romantikern spielen diese Motive mit, die aber - wie gesagt - in

keinem genetischen Zusammenhang mit Skovoroda stehen.)

16. Mikrokosmos)

Der Mensch ist ein \"Mikrokosmos.. Denn in seinem doppelten Wesen spie-

gelt sich die ganze Welt wider. Diese wirklich \"uralte\" Mikrokosmoslehre

scheint Skovoroda so selbstverst\303\244ndlich zu sein, da\303\237er ihrer Darstellung nur
sehr wenig Platz einr\303\244umt.

\"Ich wei\303\237und glaube, da\303\237es alles, was es in der gro\303\237enWelt gibt, auch in

der kleinen gibt, und da\303\237dasselbe wie in der gro\303\237enauch in der kleinen

m\303\266glichist, infolge der \303\274bereinstimmung bei der und der Einheit des alle

Erf\303\274llung erf\303\274llenden Geistes\" - so fa\303\237tKovalinskyj diese Lehre zu-
sammen.)

143)))



Skovoroda schlie\303\237tsich damit wirklich einer \"uralten\" Tradition an, die
sehr oft im Zusammenhange mit einer mystischen Weltanschauung auftrat.

Die Lehre vom \"Mikrokosmos\" ist mit mannigfaltigen metaphysischen und

mystischen Motiven verbunden. Bei Skovoroda treffen wir, wenn auch

keinesfalls alle, so doch mindestens einige dieser wesentlichen Motive.
Sehen wir uns die Tradition der Mikrokosmoslehre etwas n\303\244heran.

Die bei Plato und Aristoteles angedeuteten Elemente der Mikrokosmos-
lehre werden bei Philo mehrfach und mit voller Klarheit ausgesprochen -
der Mensch sei die kleine W el t, der kleine Himmel; nicht immer entschieden

und nicht immer klar auch von den Kirchenv\303\244tern: wir finden den Gedan-
ken bei Clemens, Origenes, Basilius, Gregor von N azianz, Gregor von

N yssa. Meist wird der Gedanke aber eingeschr\303\244nkt, vor allem wird meist

nur die physische Natur des Menschen darunter begriffen, denn die Seele des

Menschen (oder der Mensch qua Mensch) ist doch nach christlicher Lehre als

Bild Gottes geschaffen. Deshalb erhielt diese Mikrokosmoslehre, die das

Denken des Mittelalters auf verschiedenen Wegen beeinflu\303\237te, \303\274berhaupt nur

beschr\303\244nkte Bedeutung. Hie und da aber finden wir diesen Begriff (bei Eriu-

gena, Bernhard von Chartres, Hugo de St. Victor, Alanus ab insulis, Hilde-

gard von Bingen) und sogar bei Bonaventura: \"Votandum igitur quod iste

mundus, qui dicitur macrocosmus, intrat in animam nostram quae dicitur

minor mundus\", \"homo, qui dicitur minor mundus habet, quinque sensus

quasi quinque portas, per quas intrat cognitio omnium quae sunt in mundo

sensibili in animam ipsius\". Und bei Eckhart ist \"die Seele das All\". Eine

anonyme Schrift aus dem Kreise Eckharts fa\303\237tden Gedanken des Mikro-
kosmos so zusammen: ,.Alles, was erschaffen ist, es sei geistig oder leiblich,

ist im Menschen vereint, so da\303\237er Gleiches mit allen Kreaturen hat. Er hat
das Sein mit den Sternen und das Wachsen mit den B\303\244umengemeinsam und

die \303\244u\303\237erenf\303\274nfSinne mit deA Tieren und ist auch den Engeln gleich in

seiner geistigen Natur. Was alle Kreaturen in sich haben, das ist im Men-

schen ausgebildet - - - -\". Jedenfalls gelangt die Mikrokosmoslehre erst

in der Renaissance-Zeit zur Bl\303\274tezugleich mit der Entfaltung der Lehren

von den \"Entsprechungen\" zwischen allen Teilen des Weltalls und der auf
ihnen fu\303\237enden Astrologie und Magie . . . Sie findet sich bei beinahe allen

typischen Vertretern der Renaissance - von Marsilio Ficino und Agrippa
von Nettesheim bis zu Bruno, Fludd und Paracelsus! \"Im Menschen sind
Sonne und Mond und alle Planeten und alle Sterne und das ganze Chaos\"

(Paracelsus ).
Aus der Philosophie der Renaissance stammt die Mikrokosmos-Lehre

der deutschen Mystiker der Neuzeit. F\303\274rWeigel gilt: \"Wie nun ein Sohn

seinem Vater gleich ist/ also auch der Mensch der gro\303\237enWelt/ mit aller

Natur/ Art vnd Eygenschafft/ als die gro\303\237eWelt ist zweyfach/ sichtbar/

vnnd greifflich/vnsichtbar vnd vngreifflich/ Also ist auch der Mensche zwey-
fach/ sichtbar/ greifflich/ vnnd vnsichtbar/ vngreifflich/ Die gro\303\237eWelt hat

alle Gesch\303\266pff in jhm/ der Mensch hat auch alle Gesch\303\266pff in jhm/ Darumb)

144)))



heisset er auch Microcosmus, Griechisch/ Paruus mundus, auff Lateinisch/ Die

kleine Welt/ auff Deutsch\". \"Dann alles was in der gro\303\237enWelt ist/ das ist

auch alles in mir Geistlich\". Ebenso sagt auch B\303\266hmevom Menschen: \"Es ist

Himmel! Erde/ Steine und Elemente alles im Menschen/ darzu die Drey-
Zahl der Gottheit/ und kan nichts genant werden/ das nicht im Menschen

w\303\244re.Es sind alle Creaturen im Menschen . . .\" Manchmal nennt B\303\266hme,so

wie es fr\303\274herdie Kirchenv\303\244ter taten, den Menschen \"Mikrotheos\". Die

Mikrokosmoslehre finden wir auch bei Comenius. Ja, man trifft sie \303\274berall

dort, wo man die Lehre von den \"drei B\303\274chern\"findet. Bei Angelus Silesius

gibt es mindestens Anspielungen auf die Mikrokosmoslehre:)

Der Mensch ist alle Ding. . .

Du in Dir haltest Gott und alle Ding umfangen.
Mensch, alles, was Du willst, ist schon zuvor in Dir.

Zur Mikrokosmoslehre bekennen sich auch Oetinger und Hahn. Skovoroda

spricht nun die Mikrokosmoslehre in einer allgemeinen Form aus, hebt aber

gelegentlich auch verschiedene Einzelmotive dieser Lehre besonders hervor.
Die Struktur\303\274bereinstimmung zwischen der gro\303\237enund der kleinen Welt

ist f\303\274rSkovoroda nur ein Einzelfall der
allgemein\037B \303\274bereinstimmung zwi-

schen den verschiedenen Seinssph\303\244ren : nicht nur dMr Mensch ist eine \"kleine

Welt\", sondern - wie wir vorhin schon gesagt haben - auch die Bibel. Eine

weitgehende \303\274bereinstimmung besteht zwischen dem menschlichen und dem

g\303\266ttlichen Wesen. Die Christologie l\303\244\303\237tsich auf die Weltlehre \303\274bertragen.

Ebenso zeigt auch die Anthropologie eine vielseitige \303\274jereinstimmung
mit

der Kosmologie. Die Lehre vom Mikrokosmos ist nur ein Ausschnitt aus
dieser allgemeinen Weltauffassung Skovorodas. Diese Weltauffassung ist

\303\274brigensdie wichtigste Voraussetzung des \"Symbolismus\", der vielleicht als
der Grundzug der Philosophie Skovorodas zu gelten hat.

\"Der Mensch ist eine kleine Welt.\" \"Der Mensch ist ein kleines Welt-

chen.\" \"Es gibt drei Welten - - - Die erste ist die allgemeine oder bewohn-

bare Welt, wo alles Geborene haust - - - Die beiden anderen sind kleine

und Teil-Welten. Die erste ist ein Mikrokosmos, d. h. Weltchen, Weltlein
oder der Mensch\", die zweite ist die Bibel. Im Gegensatz zu den Spekula-

tionen der Renaissance-Zeit und des 17. Jahrhunderts, wo man im Men-

schen alle Elemente, alle den einzelnen Teilen der gro\303\237enWelt analoge
Strukturen aufgefunden zu haben glaubte, wird der Vergleich nicht ein-

gehender ausgef\303\274hrt. Nur zuweilen finden wir Einzelbemerkungen etwa

folgender Art: der Herzensgrund sei \"die Luft, die die Planeten tr\303\244gt\"
-

ein offensichtlicher Anklang an die astrologische Mikrokosmoslehre. Im

Gegensatz zu der naturphilosophischen Art der Renaissance und des Barock

ist die Mikrokosmoslehre Skovorodas ausgesprochen ethisch-religi\303\266s gef\303\244rbt.

Metaphysisch wird der Mikrokosmosgedanke bei ihm eigentlich gar nicht

gewertet. Er ist vielmehr der \303\274bergang von der \"Metaphysik\" zur Ethik

und \"Erkenntnistheorie\".)

145)))



Der Mensch ist der zentrale Punkt der Welt. \"Zentral\" ist der Mensch in
einem besonderen Sinne. Alles \"erf\303\274lltsich\" im Menschen. \"Was es auch sein

mag: Sache, Tat und Wort - alles das ist Leere, wenn es nicht seine Ver-

wirklichung im Menschen selbst findet. Ist denn nicht jeder Atem und die

ganze Kreatur in dem Bilde der heiligen Bibel dargestellt? Der Himmel, die

Erde, das Meer und alles, was sie f\303\274llt.Aber dieses vielgestaltige Fleisch,

diese ganze unerme\303\237liche Unz\303\244hligkeit und aller Schein flie\303\237enim Menschen

zusammen, werden im Menschen verzehrt und verbergen sich in ihrem Sa-
men wie der gr\303\266\303\237teBaum, der mit der Zeit alt, gebrechlich wird und im
Samen wie im kleinsten Punkte samt seinen i\\sten, seinem Laub und seinen
Fr\303\274chten verschwindet. Alles, was dort (in der Bibel, die doch eine \"kleine

Welt\" sui generis ist, die symbolische Welt) genannt wird, mu\303\237unbedingt

bis zum letzten Strich, bis zum kleinsten Punkt im Menschen selbst zur

Erf\303\274llung kommen.\" In der Bibel ist die ganze Welt \"genannt\", d. h. im
Wort symbolisch gegeben, im Menschen aber komn1t diese ganze W el t noch-

mals zur Abbildung: \"Der Mensch ist Zentrum und Ende aller Zeremonien,
aller Knoten, aller geheimen Bildersiegel, aller L\303\244nderund aller Zeiten.\"

N ur eine Folgerung aus dieser Lehre wiederholt Skovoroda immer und

immer wieder von neuem: \"Erkenne dich selbst!\", \"h\303\266redir sclbst zu!\",

\"gehe in dich selbst hinein!\", \"kehre zu dir selbst zur\303\274ck!\" ... Denn die

Selbsterkenntnis ist ja notwendigerweise Gotteserkenntnis, aber zugleich

auch Erkenntnis der Bibel und Erkenntnis der \"bewohnbaren Welt\". - Das
ist das Hauptthema des ersten Dialogs Skovorodas, seines \"Narzissus\". Die-

sem Dialog liegt ein Bild aus der \"uralten \303\244gyptischen Theologie\" zu-

grunde. \"Die alten i\\gypter, Hebr\303\244er und Hellenen haben dieses Wort

geehrt.\" Skovoroda stellt aus der Bibel eine \"Symphonie\" zusammen \303\274ber

die Worte \"h\303\266redir selbst zu\". \"In der g\303\266ttlichen Finsternis der Mosaischen
Schriften befindet sich fast z\037anzig Mal [der Ausdruck] ,h\303\266redir selbst

ZU
C

und der Schl\303\274sselzu allen [diesen Stellen] ist - ,erkenne dich selbst
c
.\"

Aber auch in den Evangelien kehrt dieser Spruch wieder -
\"gehe wieder

heim\" .

\"Wenn wir Himmel, Erde und Meer messen wollen, m\303\274ssenwir erst uns
selbst - - - mit unserm eigenen Ma\303\237gemessen haben. Wenn wir aber

unser in uns selbst liegendes Ma\303\237nicht finden, womit k\303\266nnen wir dann

messen?\" \"Du sollst nur eines erstreben -, ,erkenne dich selbst'. Wie kannst
du ein Platz f\303\274rGott werden, wenn du seine unverg\303\244ngliche Stimme nicht

h\303\266rst?Wie kannst du sie h\303\266ren,wenn du Gott nicht erkannt hast? Wie
kannst du ihn erkennen, wenn du ihn nicht gefunden hast? Wie kannst du

ihn finden, wenn du dich selbst nicht erkannt hast?\" \"Du wirst niemals
einen vom Geschlechte Gottes erkennen, wenn du nicht vorher dich selbst
erkannt hast.\" \"Das allein notwendige Wort ist: erkenne dich selbst.\" \"Es

gibt nichts N\303\274tzlicheres und Erhabneres, als sich selbst zu erkennen.\"

Gotteserkenntnis ist unm\303\266glich, wenn man \"sich selbst nicht erkannt hat
- - - Man sucht sie aber au\303\237erhalb seiner selbst!\" \"Sich selbst erkennen\

146)))



wird zu einem religi\303\266sen Gebot - - \"Wenn du dich selbst erkennen w\303\274r-

dest, so w\303\274rdest du Gottes und Gott w\303\274rdedein sein\" - und wie wir noch
sehen werden, bezeichnet dieser Ausdruck nichts anderes als die mystische

Einung mit Gott. Das sagt aber anderswo Skovoroda selbst: Wenn ein

Mensch \"sich selbst erkennt\", wenn er \302\273insein Inneres eindringt\" ..., so

wird er \"bis zum Sehen Gottes gelangen\". \302\273Erkenne zuerst dich selbst.
Wandere nicht zwischen den Planeten und zwischen den Sternen. Kehre
heim. Dort ist der Vater.\" \"Gl\303\274cklich sein, - das hei\303\237tsich selbst finden.
- - - Alles habt ihr und alles kennt ihr, nur euch selbst finden k\303\266nntund

wollt ihr nicht.\" Doch damit kommen wir bereits zur Ethik Skovorodas.
Skovoroda ist keinesfalls das letzte Glied in der Geschichte der Mikrokos-

moslehre: sie tritt im 19. Jahrhundert wieder auf und wird vielleicht 'erade

in unserer Gegenwart wieder aktuell.

Zun\303\244chst tritt die Mikrokosmoslehre bei den Romantikern auf: bei Nova-

lis, bei Baader. Der Mensch sei \"Auszug, Extrakt der Welt um ihn, Mikro-

kosmos\", \"Zentrum, Extrakt, Ideal, Brennpunkt des ganzen sinnlichen Uni-

versums\", \"die Welt au\303\237erihm als disjecti membra poetae vereine sich in
ihm als Mikrokosmos in sch\303\266nstem Einklang\". Selbst bei den Dichtern der
Romantik klingen gelegentlich die Motive der

Mi\037rRkosmos-
Lehre an:

.

Und nun klingen all die hellen

Sternensph\303\244ren meiner Seele,
deren Takt ein Gott mir z\303\244hle.

Alle Sonnen meines Herzens,

die Planeten meiner Lust,

die Kometen meines Schmerzens

klingen hoch in meiner Brust.)

Bei den Romantikern erklingen dabei aber gleichzeitig schon neue Motive:
diejenigen der Transzendentalphilosophie und vor allem die Lehre von der

Einbildungskraft, die ja auch im deutschen Idealismus eine zentrale Stelle

einnimmt. Eigent\303\274mlicherweise klingen aber diese Motive an die Mikrokos-

moslehre in einer neuen \302\273Transposition\" an, ja man kann sagen, die Mikro-

kosmos-Lehre wird in der Romantik und vor allem im deutschen Idealismus

auf eine neue h\303\266hereEbene gehoben. So lebt diese uralte Lehre in der neuen
Gestalt weiter bis in unsere Gegenwart hinein (Husserls \" Ich-All \"!).

Mit ihr ist auch der Gedanke verbunden, die Erkenntnis der Weh sei nur

Selbsterkenntnis: ist doch \"Erkenne dich selbst!\" - der Lieblingsausspruch

Skovorodas. Skovoroda selbst f\303\274hrtdiese These auf Sokrates und auf die

\"uralte heidnische Theologie\" zur\303\274ck.Es ist f\303\274runs von Interesse, da\303\237diese

These in einer der Skovorodinischen verwandten Form ebenfalls von Philo,
von den Kirchenv\303\244tern und von den deutschen Mystikern vertreten wird.

\"Sich selbst erkennen\" - dieses Gebot liest Philo aus der Bibel heraus. Basi-
lius schreibt Homilien \303\274berden biblischen Ausspruch \"H\303\266redir selbst zu!\"

Freilich liegt dabei auch der Gedanke (der auch bei Skovoroda eine Rolle

spielt) zugrunde, da\303\237Selbsterkenntnis moralisch besser und \"n\303\274tzlicher\

147)))



sei als Erkenntnis der \"\303\244u\303\237eren\"materiellen Welt. F\303\274rBernhard ist \"Er-
kenne dich selbst!\" der Anfang der Erkenntnis Gottes. Und nach Bonaven-
tura liest der Mensch in sich selbst ein \"liber scriptus intus\".

Dieser Gedanke taucht bei den deutschen Mystikern von neuem auf und

wird auch wieder an die Mikrokosmos-Lehre angekn\303\274pft. So bei Eckhart:

\"Lieber Mensch, lerne dich selber erkennen, das ist dir besser, als ob du aller

Kreaturen Kr\303\244fteerkennest!\" \"Niemand vermag Gott zu erkennen, der sich

nicht vorerst selbst erkennt.\" Dasselbe sagt Tauler, wenn er ausruft: \"Kehrt
euch zu euch selbst. . .\", \"Kehre dich in dich selbst\". \"Richte deinen Blick auf

dich selbst\" - r\303\244tdie \"Imitatio Christi\". Und der Verfasser der \"Deutschen

Theologie\" schreibt: \"Mensch, erkenne dich selbst!\" - \"so du dich selber
recht erkennest so bist du vor Gott besser und l\303\266blicher, denn da\303\237du dich

nicht erkennst, und k\303\244nntest den Lauf der Himmel und aller Planeten und

Sterne\". Die Verbindung mit der Naturphilosophie der Renaissance, eine Ver-

bindung, die den 11ikrokosmosbegriff zu einem ihrer Zentral begriffe machte,

brachte auch die Wiederbelebung der Selbsterkenntnisidee in einem neuen

Gewande mit sich. Denken wir nur daran, welche Rolle das \"Erkenne dich

selbst\" bei Paracelsus spielte ! Von den Mystikern der Neuzeit macht Valen-

tin Weigel die Selbsterkenntnis geradezu zu einem Leitmotiv seiner Schriften
und betitelt auch eins seiner Werke \"rNQ8I \037EA YTON. Nosce te ipsum.

Erkenne dich selbst. Zeiget vnd weiset dahin, dass der Mensch sey ein

Microcosmus, dass gr\303\266ssteWerck Gottes ... Er sey die kleine Welt, vnd

tregt allein in jhme, was da funden wird, in Himmel vnd Erden, vnd auch
dar\303\274ber\". \"Dann cognitio, ist in cognoscente, vnnd nicht in cognito: Iudi-
ci um stehet in iudicante, vnnd nicht in iudicato.\" \"Dass alle B\303\274chergeschrie-

ben werden zum Bewehr/ Kundschaft/ Zeugnuss dess Geistes/ oder zur

Lehr/ Erweckung/ Erinnerung/ Ermunterung dess inneren Grundes im Men-

schen/ vnd zum 11emorial.\" \"Nfchts newes kan ich dich lehren, sondern
nur das jenige das in dir ist, dass du in dir tregst, aber noch nicht gewusst

hast, welches dich verwundern must.\" \"Alle Erkenntnis G\303\266ttlicher ding, nit

auss den B\303\274cherngenommen werde, sondern aus dem Menschen selbst her-
fliesse.

\"
\"Diss Buch oder Wort liegt verborgen im Hertzen.\" B\303\266hmever-

feinert die Fragestellung: \"Es kan ein Mensch von Mutterleibe an/ im

gantzen Lauff seine Zeit in dieser Welt nichts f\303\274rnehmer das ihme n\303\274tzlicher

un n\303\266tigersey/ als dieses/ das er sich selbst recht lerne erkennen.\" \"In sich

selber kan man alles finden und sehen/ was in viel tausend B\303\274chernkaum

ist entworfen worden.\" \"Was suchen wir denn lange? Lasset uns nur uns
selber suchen und kennen : Wenn wir uns finden/ so finden wir alles/ wir

d\303\274rfennirgend hinlauffen Gatt zu suchen.\" Dasselbe sagt A. von Francken-

berg. \"Erkenne dich selbst\" - lesen wir auch bei Daniel Czepko.)

Wenn du an Gott gedenkst, so h\303\266rstdu ihn in dir.
Wer in sich selber sitzt, der h\303\266retGottes Wort,)

schreibt Angelus Silesius . . .)

148)))



Und w\303\244hrend die Transzendentalphilosophie den Menschen wieder zur

Selbsterkenntnis aufruft, kehren Vertreter der deutschen Romantik, wie

Schleiermacher (\"Im Innern bildet sich das Universum ab, und nur durch
das Innere wird erst das \303\204u\303\237ereverst\303\244ndlich\") oder Baader, auch zu den

Formeln und dem Wort- und Spruchschatz der deutschen Mystiker zur\303\274ck:

\"yvwih OEaUtOv\", \"nosce te ipsum, nec te quaesieris extra\". In uns liegt \"das

gro\303\237eArcanum, der von tausend Narren t\303\244glichgesuchte Stein der Weisen,

\303\274berall,wo wir sind, Gold der Erkenntnis und G\303\274tezu finden, alles, was
uns vorkommt, in dasselbe umzuwandeln, der gro\303\237eZauberschl\303\274ssel, der uns

alle Abgr\303\274nde, in und au\303\237eruns aufschlie\303\237t, das m\303\244chtige Siegel, das die
f\303\274rchterlichsten Gespenster, die uns immer nachjagen, Unwissenheit und

Gewissensunruh, auf immer von uns bannt und den Feentempel der \\tahr-
heit und des inneren Friedens in uns zaubert! Das einzige Kriterium der

Wahrheit ist innigstes Bewu\303\237tsein dessen, was wir f\303\274hlen.\" \"Der Samen

aller Erkenntnis, alles Guten und B\303\266senliegt in mir, alles \303\244u\303\237erekann diesen

nur entwickeln; Hebammendienste und weiter nichts leisten alle B\303\274cher.\"

\\Vie Skovoroda, spielt Baader mit den letzten Worten auf Sokrates an.)

17. Erkenntnis)

Zu den auf den ersten Blick wunderlichen - ja beinahe grillen haften - Sei-

ten der Werke Skovorodas geh\303\266ren seine \"erkenntnistheoretischen\" \037u\303\237e-

rungen. Das symbolische Gewand, in das sie geh\303\274lltsin;,
l\303\244\303\237tuns nur mit

M\303\274hezum richtigen Sinn dieser recht zahlreichen Stellen <Mrchdringen. Und

doch ist die \"Erkenntnislehre\" Skovorodas durchaus traditionell: platonisch-

mystisch und aufs engste mit einem seiner Grundgedanken - mit seinem

\"Symbolismus\" - verbunden. \"Indem - - - du das Buch dieser sichtbaren

und b\303\266senWelt liest, hebe deine Herzensaugen in jeder Sache empor zum

Haupt der Sache, zu ihrem Herzen, zu ihrer Quelle, dann wirst du, den

Anfang und den Samen erkennend, ein rechtm\303\244\303\237igerRichter jeder Sache

sein, da du das Haupt der Sache und ihr Wesen siehst. Die Wahrheit aber
wird dich von allem Ungl\303\274ckerl\303\266sen.\"

Der Gedankengang Skovorodas beruht auf der These, da\303\237der Sinn alles
Seins - in der Bibel, im Menschen, aber auch in der \"gro\303\237enWelt

cc
unter

einer symbolischen Form verborgen ist. Die symbolische Kruste mu\303\237besei-

tigt werden, dann erst gelangen wir zum Sinn des Seins. Der Sinn aber, wie

wir eben gesehen haben, liegt \"in uns\" verborgen. Deshalb ist die \"Erkennt-

nislehre\" Skovorodas doppelseitig: einerseits ist sie auf die Negation des

Sinnlichen gerichtet, andererseits fordert sie eine Vertiefung des Menschen

in sich selbst, ein Niedersteigen in den Abgrund der eigenen Seele, damit

man dort das - wie unter einem Schleier -
verborgene, verdeckte Sein er-

blicke.

Der erste - der negative - Erkenntnisakt wird in Anlehn.ung an Philo)

149)))



als \"Kauen\" versinnbildlicht. Dieses Sinnbild hat augenscheinlich die bisheri-

gen Skovoroda-Forscher vollkommen irregef\303\274hrt, so da\303\237sie diesen ganzen

Fragenkomplex (wahrscheinlich als \"sinnlos\" oder noch schlimmer!) einfach

verschwiegen und gar nicht versucht haben, dieses \"sinnlose\" Symbol \"zu

erkauen\" !

\"Kaue\", \"zerkaue\", \"zerkauet\", \"zerbei\303\237et, zerstampft, zerschlagt dieses

Idol, zerrei\303\237et den L\303\266wen-Teufel und findet im Innern die verborgene Nah-

rung und die s\303\274\303\237eWabe der Ewigkeit, der unbekannten und geheimen

Wahrheit Gottes\", \"zerkauet gut\", \"mahlet die Nahrung mit den Z\303\244hnen\"

- wiederholt Skovoroda immer wieder von neuern! Man soll \"die rechte

Wahrheit\" \"suchen und kauen\". Man soll \"die Schale oder Kruste mit dem

Erraten (Einsicht) durchdringen\". Das Symbol ist n\303\244mlich ein \"geheimes

Zeichen\", welches nur \"das Geheime bezeichnet und unsere Vernunft zum

Erraten bringt\", \"den Gedanken zum Zentrum f\303\274hrt\".- Dazu, um dieses

Zentrum zu bezeichnen, sind die Symbole \303\274berhaupt da. Und symbolisch ist

f\303\274rSkovoroda alles und jedes Sein!

Statt \"Zerkauen\" wird das Erkennen auch als \"Scheidung\" bezeichnet,
als \"Scheidung\" n\303\244mlich der in jedem Sein vereinigten \"zwei Naturen\".

\"Zerteile!\" - \"Zerteilen, zerhacken oder urteilen - das ist dasselbe.\" Man

soll eben in allem Sein \"zweierlei\" sehen, \"zwei Naturen\" finden k\303\266nnen-

\"die \303\244u\303\237ereund die innere\". Denn die Erkenntnis entsteht erst aus dieser

\"Scheidung zwischen dem Licht und der Finsternis\", - der symbolischen

Konkretheit und dem in ihr verschlossenen Gehalt. \"Scheide zwischen dem

Guten und dem B\303\266sen,zwischen dem Hochwertigen und dem Guten und

, dem Gemeinen und B\303\266sen.\"Wieder in Anlehnung an Philo wird als Symbol
f\303\274rdiese Scheidung der gespaltene Huf gebraucht. \"Der gespaltene Huf. . .

folgt der Wahrheit Gottes nach.\" Wie in der Bibel wird \"das Herz\", \"die

Herzenswurzel
\"

, das innere Str\037en durch den Fu\303\237versinnbildlicht. -

Zuweilen tritt zum Symbol der \"Scheidung\" noch das Bild der \"Knoten-

Aufl\303\266sung\", des Erratens hinzu.
Wie bei Philo werden die Wiederk\303\244uer zum Sinnbild der wahren Er-

kenntnis, das darauf hinweist, da\303\237der Mensch \"sein Inneres durchdringen
soll\". \"Das erste Kauen besteht darin, da\303\237man die geschichtliche, zeremo-

nielle,
- - - kurz gesagt fleischliche Kruste oder Schale zerkaut - - -

Dann soll man zum zweiten Mal kauen, um den in der unn\303\274tzen Nu\303\237schale

verborgenen Geschmack - \303\244hnlichwie einen Kern, der in der Schale geheim

verborgen liegt - zu suchen - -\", damit man \"den Kern der Auferstehung,
den Samen des Wortes und der Weisheit Gottes, die im Schmutz des Flei-
sches und des Blutes vergraben liegt\", finde. - - - \"Das ist die Nahrung
f\303\274rdie Vollkommenen, die Judas Z\303\244hnehaben.\" Denn \"welchen Nutzen

hat man davon, zu kauen, ohne Geschmack zu empfinden?\" Wenn man zum
Essen \"ohne Geschmack und ohne Z\303\244hnekommt, so kaut man nur die ein-

fache und bittere Schale\".

Man soll auch die \"Reste\" zerkauen und nicht liegen lassen - \"nicht mit)

150)))



den F\303\274\303\237enzertreten\". Gerade in der Bibelinterpretation h\303\244ltSkovoroda

jedes Wort f\303\274rsehr wichtig. \"Was ist ein nur einmaliges Kauen?\" Nichts

anderes als \"nur das Fleisch in uns sehen\". Das zweite Kauen bedeutet aber

\"sich selbst zerkauen\", d. h. bis zur Wesenserkenntnis des \"Nichtfleisch-

lichen
\"

in uns durchdringen. Durch die unendliche F\303\274lleder symbolischen

Bedeutungen ist uns eine \"unendliche\" Aufgabe gestellt. An einer Legende
versinnbildlicht Skovoroda diesen Gedanken_ Es ist die Parabel von dem

wunderbaren Vogel, der sich nie fangen l\303\244\303\237t.

\"Wenig essen, viel kauen.\" Denn im Innern der menschlichen Seele ist das

Weltall verborgen, denn der Mensch ist ein Mikrokosmos. Das\" Viel kauen\"

kann dazu f\303\274hren,da\303\237\"aus dem kleinen Funken ein Feuer w\303\244chst,welches

das ganze Weltall umf\303\244ngt\". Das Erkennen darf nicht in die Weite, sorl!ern

mu\303\237in die Tiefe gehen. \"I\303\237eine Speise mit Geschmack und du wirst genug
haben.

ce
\"Zerkaue nur eine ehrbare Ehre und sie er\303\266ffnet dir den Eingang

und den Ausgang von vielen R\303\244umen des g\303\266ttlichen Labyrinthes.\" \"Wenn

einer auch nur einen Knoten l\303\266st,so gl\303\244nztin ihm das Auge Israels.\"

\"Nimm nur. . . eine Nu\303\237.. . zerbei\303\237e und zerkaue sie. Damit hast du die

ganze Bibel zerkaut. Alle N\303\274sse,die der Schale nach verschieden sind, sind

dem Kern nach aber - ich sage nicht \303\244hnlich,sondern - dasselbe. Die Teile

eines zerbrochenen Spiegels stellen alle ein und dassef8e Gesicht dar.\"

Die Scheidung, die Teilung ist die Grundlage dieser symbolischen Er-
kenntnis. Mit der Symbolik eng verbunden ist die Antithetik. \"Verstehe

das ,Hier\" so wirst du auch das ,Dort' verstehen. Erkenne das ,Tief',
so wirst du auch das ,Hoch' erkennen. Sieh dir die Nacht:ln, darin wird dir

von selbst der Morgen aufgehen. - - - Wer kann das \037r.pene Land der

alten Erde erkennen, wenn er das fl\303\274ssige,der Erde entgegengesetzte Ele-
ment nicht kennt? Ein und derselbe Blick sieht das Schwarze und das Wei\303\237e.

Das Feste bnd das Unstete wird von ein und demselben Strahl der Vernunft
erkannt.\" - \"Darum wird uns die Finsternis eingefl\303\266\303\237t,auf da\303\237sich das

Licht uns er\303\266ffne.Wer verstanden hat, was das Krumme ist, der hat l\303\244ngst

das Gerade gezeigt. - - - Ein Blick, der das Schwarze erkennt, erkennt
auch zugleich das Wei\303\237e.\"

Das \"zweite Kauen\" ist zugleich auch die Selbstbesinnung des Menschen.

Auf Platos \303\244VaJ.lVll(Jl\037wird angespielt. \"Ich kann etwas zerkauen: das,

was in mein Ged\303\244chtnis eingedrungen ist.\" Erkennen, d. h. \"sich erinnern\".

\"Unser Lehrer (Christus) sagt nicht: ,betastet\" sondern ,erinnert euch' - -

das Fleisch betastet man, und der Geist wird erinnert. Der Staub wird

betastet, und das Ewige wird geglaubt. Die Hand betastet einen Stein, und

unser Herz riecht in dem ewigen Ged\303\244chtnis den Weihrauch des Unverg\303\244ng-

lichen - - -. \"

Skovoroda unterscheidet verschiedene Formen des Ged\303\244chtnisses - unter

anderem das\" wahre\" Ged\303\244chtnis. - \"Diese Welt sieht sich in meinen Augen
wie in zwei Spiegeln an - - - Was du siehst, daran erinnerst du dich auch.\"

Aber wer sich erinnert an das, was er \"gestern gesehen hat\", der hat noch)

151)))



kein Ged\303\244chtnis. \"Das allein wird erinnert, was unsichtbar ist.\" \"Das ist das
wahre Ged\303\244chtnis: in unserm Ged\303\244chtnisspiegel das Heiligtum anzuerken-

nen, zu umfangen und zu empfangen, welches verborgen, das hei\303\237t,von

jeder Verg\303\244nglichkeit fern ist und st\303\244rkergl\303\244nztdenn die Sonne, das hei\303\237t

allem alles lebendig macht.\" \"Siehst du den Rauch? Erinnere dich ans Feuer!

Siehst du diese Welt? Erinnere dich an die Ewigkeit.\" Solcher Art ist das

\"reine\", das \"ewige\" Ged\303\244chtnis.

Die mystische Symbolik des \"inneren\", \"geistigen\" Auges und Ohres, des

\"Auges\" und \"Ohres der Seele\", pa\303\237tganz hierher. Bei Skovoroda finden

wir diese Ausdr\303\274cke auch \303\274berall.- \"Rei\303\237enwir - - unsere Augen, die

an die fleischliche Finsternis gew\303\266hnt sind, auf und stellen wir sie darauf

ein, auf den wahrcn Menschen zu sehen, indem wir sie allm\303\244hlich empor-

heben.\" \"Das n\303\244chtliche Auge\", \"das blinde Auge\", \"das alte Auge\" taugt
nichts. \"Das leere Auge sieht in allem nur die Leere.\" Man soll aber \"das

wahre Auge\" haben, das \"die Schale beiseite l\303\244\303\237tund in ihr die Neuheit

sieht\". Das ist \"das Auge des Herzens\", oder \"des Glaubens\". Das fleisch-

liche Auge sieht nur, was \"prangt\", darum soll man \"das Auge der Ver-
nunft\" gebrauchen, damit man das ersieht, was \"von allem fleischlichen

Schmutz gereinigt, vor allen unseren Sinnen verborgen, von jedem L\303\244rm,

Krach und jeder Ver\303\244nderung befreit ist\". Denn das Gotteswort \"donnert

nur geheim\", es klingt eine \"geheime Stimme Gottes\", man mu\303\237aber, um

sie zu vernehmen, das \"geheime Ohr des Verst\303\244ndnisses\" haben.

Erkenntnis ist aber nur in Gott m\303\266glich
- eine Lehre, die an Malebranche

erinnert. \"Man sieht das Licht nur dann, wenn man das Licht im Auge hat.
Durch die Mauer geht man hindurch, wenn Gott der F\303\274hrerist. Wenn aber

\037
die Kraft das Auge verlassen hat und nicht mehr in seinem Stoffe wohnt,

dann kann das Auge gar nicht zwischen dem Licht und der Finsternis unter-
scheiden.\" \"Das Licht erschlie\303\237t 1\302\2451S,was in der Finsternis nur [undeut-

lich] prangte. So beleuchtet nur Gott allein uns die ganze Wahrheit.
- - - Der irdische Mensch denkt von sich, da\303\237er [das] verstehe - - -
Es scheint uns aber nur so, da\303\237wir verstehen - - -.\" \"Die Zeit\" aber, \"das

Leben und alles andere ist in Gott enthalten - - - Der Anfang der Weis-
heit ist, Gott zu verstehen. Wenn jemand Gott nicht kennt, gleicht er einem

Gefangenen im Gef\303\244ngnis. Was kann der in der Finsternis verstehen? Der
Haupt- und Anfangspunkt der Wahrheit ist das Wissen von Gott.\"

Die Erkenntnis hat auch noch eine sehr wichtige ethische Funktion. \"Su-

che, klopfe an die T\303\274ren,kehre das Haus gut aus, grabe darin. Sieh alles

an. Durchschaue alle Winkel. Betaste alles Geheime, Versteckte. Lausche.

Das ist die wichtigste, allerbeste und s\303\274\303\237esteNeugier. Das ist die h\303\266chsteund

neueste Wissenschaft.\" \"Nur in der Wahrheit allein lebt die wahre S\303\274\303\237ig-

keit und sie allein macht unser den Leib beherrschendes Herz lebendig. - -
- Das Leben - - - lebt dann, wenn unser Gedanke, die Wahrheit liebend,
ihre Pfade verfolgt und das Auge [der Wahrheit] sehend dieses nie unter-

gehende Licht feiert und sich freut.\

152)))



\"Suchen und sich wundern ist dasselbe. Diese Bewegung erfreut und belebt

die Seele, wie das \303\274berdie Steine flie\303\237ende Wasser.\" Die Liebe ist das

Pathos des Erkennens.
Wissen ist aber keinesfalls Vielwisserei. \"Ein Gelehrter fri\303\237tviel. Ein

Weiser i\303\237twenig, aber mit Geschmack. Gelehrsamkeit ist Gefr\303\244\303\237igkeit.\"

Denn \"bei der vollen Er\303\266ffnung von allem verschwindet die Bewunderung.

Dann verringert sich der Appetit und es k()mmt die S\303\244ttigung, dann die

Langeweile und die Wehmut.\302\253 Damit ist aber gesagt, da\303\237nur eine Art der
Erkenntnis nicht zu Langeweile und \"S\303\244ttigung\" f\303\274hrt- die Erkenntnis des

Unendlichen. \"Wir sind in allen uns fremden Umst\303\244nden zu neugierig, zu

sorgf\303\244ltig und zu scharfsichtig: wir haben das Meer, die Erde, die Luft und
den Himmel gemessen und das Innere der Erde um der Metalle \037Ien

beunruhigt, die Oberfl\303\244che der Planeten aufgeteilt, auf dem Monde Berge,
Fl\303\274sseund St\303\244dteentdeckt, eine unz\303\244hlige Menge \303\274berfl\303\274ssigerWelten ent-

deckt, wir bauen die unverst\303\244ndlichsten Maschinen, versch\303\274tten die Ab-

gr\303\274nde,leiten das Wasser in den Fl\303\274ssenhin und wieder zur\303\274ck,- t\303\244gliche

neue Versuche und wunderbare Entdeckungen! Ein Ungl\303\274ck aber ist es, da\303\237

uns dabei etwas Gro\303\237es fehlt. - - - Alle diese Wissenschaften k\303\266nnen

unsern Gedanken nicht s\303\244ttigen. Der Seelenabgrund - - - wird durch sie

nicht ausgef\303\274llt. Wir haben unz\303\244hlige Mengen [un\037umkreisender (wie die

Uhren auf den englischen Kircht\303\274rmen) Planetensysteme und Planeten mit

Bergen, Meeren und St\303\244dten verschI ungen und trotzdem ist unser Hunger
nicht ges\303\244ttigt worden, sondern w\303\244chstweiter. Mathematik, Medizin, Phy-
sik, Mechanik, Musik mit ihren tobenden Schwestern. Je jeichlicher

wir von
ihnen essen, desto mehr brennt unser Herz vor Hunger un\037urst.

\"
Weil sie

alle nur \"Dienstm\303\244dchen der Herrin, der Schwanz und nicht das Haupt
sind\" und weil wir also \"die Kaiserin wegen ihrer dienenden Geister und
Wissensch\302\243ften, die aus der Erde sind und in die Erde zur\303\274ckkehren wer-

den\", vernachl\303\244ssigt haben. \"Wei\303\237tdu, wieviel Vulkane es auf der Erde

gibt? Die Wahrheit [in Bezug auf diese Frage] wird dich bereichern und in
die Reihe der ehrw\303\274rdigen M\303\244nnerstellen, . . . sie wird aber dein Herz nicht

selig machen. - - - Deine Wahrheit ist auf der Erdenkugel, die apostolische

Wahrheit aber ist in uns. Wie geschrieben steht ,das Reich Gottes ist in

euch'. Eins ist es, die Quellen des Nils und den Plan des Labyrinthes zu

kennen, ein anderes, das Wesen des Gl\303\274ckszu verstehen. Du erreichst nicht

gleich das Reich des Friedens, wenn du erf\303\244hrst, wer Athen gegr\303\274ndet hat.

Und das Herz, welches nicht wei\303\237,wo der gro\303\237eOzean und wo das Mittel-

mecr ist, ist nicht eine sinnlose und unaufgekl\303\244rte Kreatur, aber die Seele,

die Gott nicht f\303\274hlt,ist ein gef\303\274hlloser Balg. Das Meer ist weit von uns,
Gott aber ist in uns, in unserm Herzen.\"

Skovorodas Erkenntnislehre ist im gro\303\237enund ganzen phiIonisch: die

platonische Erkenntnislehre Skovorodas bedient sich durchweg der bibli-

schen Symbolik, worin eben auch die Eigenart von Philos Platonismus be-

steht.)

153)))



Bekanntlich hat Philo die \03710saischen Speisevorschriften als die biblische

Erkenntnislehre verstanden. Das Wiederkauen ist bei Philo Symbol der

Erkenntnis, der im platonischen Sinne aufgefa\303\237ten Erkenntnis - der Schei-

dung des inneren Sinnes von der Schale der Sinnlichkeit. Die Wiederk\303\244uer -

unter anderen das Kamel - sind deshalb f\303\274rPhilo Sinnbild der Weisheit.

Nach der biblischen Speisevorschrift kommt aber zum Wiederkauen noch
ein zweites Merkmal hinzu - der gespaltene Huf, der nach Philos Inter-
pretation die F\303\244higkeit darstellt, Gut und Schlecht, Recht und Unrecht zu
unterscheiden. Beide Sinnbilder sind zu den Kirchenv\303\244tern gelangt, so in den

Barnabasbrief, zu Justinus dem M\303\244rtyrer, und von da aus in die exegetische

Tradition eingegangen. Auch in sp\303\244teren Zeiten ist dieser Gedanke nicht

ganz verlorengegangen, einmal treffen wir ihn auch bei Sebastian Franck:

\"Moses befiehlt den Juden aus Gottes Mund, da\303\237sie alle Tiere, welche die

Klauen nicht spalten und mit einem Eindruck nicht wiederkauen, als unrein
ansehen. Das soll man allegorisch verstehen, da\303\237alle Dinge gespalten sind
und zwei Ansehen haben, eins nach dem Menschen, das andere nach Gott -
- - - Darum spreche ich: Jedes Ding hat zwei Ansehen; eins nach Gott,
das andere nach dem Menschen, von diesen wird durchaus in allen Dingen

das Wiederspiel geurteilt und gebilligt. Was da Ja ist, ist hier Nein und

ull1gekehrt. Es geh\303\266rtein Eindruck und eine gespaltene Klaue zu allen Din-

gen, sonst ist alles unrein.\" Eine Stelle, die an dieses eigent\303\274mliche Sinnbild

anklingt, finden wir auch noch bei Baader: \"Bilder tun der Seele wohl! Sie

sind ihre eigentliche Speise. Aufnehmen derselben, wiederkauen gew\303\244hrt

Lust und ohne diese Speise kann Gesundheit der Seele nicht bestehen. Wo
solche Bilderspeise stattfindet, da ist jugendliche V ollsaftigkeit, Bl\303\274teder

Seele: wo nicht, Auszehrung und Wassersucht des Geistes.\"

Die platonische Lehre von der Anamnesis, von der Erkenntnis als Wie-

dererinnerung fand ebenfalls in Philo einen Anh\303\244nger. Wissen ist Erinne-

rung auch f\303\274rOrigenes, Grundwahrheiten sind uns vom Finger Gottes ins
Herz geschrieben. Augustinus lehrt, da\303\237\"die Seele alle ihre Bindungen mit-

gebracht hat, und da\303\237,was wir lernen, nichts anderes ist als ein Gedenken
und Innewerden\". - Ausdr\303\274cklich sagen auch die deutschen Mystiker, da\303\237

das Wissen Wiedererinnerung ist. So ist f\303\274rEckhart die Seele \"eine Truhe

oder ein Schrein geistiger Gestalten oder gestalteter Bilder\", und das Ge-
d\303\244chtnis bringt diese Gestalten zum Bewu\303\237tsein: \"das Ged\303\244chtnis sch\303\274ttet

in der Seele den Schatz seiner Bilder in die anderen Verm\303\266gen aus\". F\303\274r

Weigel ist \"Studieren und Lernen eine Erweckung dess, das in mir und in

allen Menschen verborgen liegt. Denn das Himmlische und das Irdische

lieget in mir verborgen. Dannenher auch die Platonici gesagt Discere esse

reminisci\". F\303\274rWeigel (wie ja schon f\303\274rFranck) ist ja doch die Bibel (oder

gar jedes Buch) nur \"zum Memorial\" geschrieben, ja auch jede Erkenntnis

hat dieselbe \"Memorial \"-Funktion. - Da\303\237die Transzendentalphilosophie

wiederum eine Wiedergeburt dieser Wiedererinnerungslehre - auf einer

ganz neuen Grundlage - brachte, kann uns hier nicht weiter besch\303\244ftigen.)

154)))



Mit der platonistischen Erkenntnislehre h\303\244ngtauch das von Skovoroda so

oft gebrauchte Sinnbild des \"inneren\" Erkenntnisverm\303\266gens zusammen: das

\"innere Auge\", das \"innere Ohr\" oder \"das zweite Auge\", \"das zweite

Ohr\" . . . \"das Auge der Seele\" oder \"das geistige Auge\" Platos oder Philos

ist hier nicht schwer zu erkennen. Durch die Patristik (etwa die \"Areopagi-

tica\") und die Mystik des 11ittelalters (Bernhard, Hugo von St. Victor,
Bonaventura, Eckhart, Tauler, Suso) und der Neuzeit (Weigel, B\303\266hme,

Franckenberg, Angelus Silesius) bis zu Baader f\303\274hrtder geschichtliche Weg
dieses Sinnbildes.

Manche Frage l\303\244\303\237tdas \"gnostische\" Element bei Skovoroda aufkommen.

Es scheint, da\303\237die Erkenntnis f\303\274rihn eine eigent\303\274mlich hohe Bedeutung

hat, da\303\237die religi\303\266sen und ethischen Werte im Vergleich zu dem Wert Ar
Erkenntnis etwas zur\303\274cktreten. Erkenntnis, scheint es, ist f\303\274rihn der eigent-
liche Weg der Erl\303\266sung.

In gewissem Sinne ist eine solche Interpretation berechtigt. Denn Skovo-

roda unterstreicht besonders die Bedeutung der theoretischen Erkenntnis der

von ihm gepredigten mystischen Lehre. Er kommt aber kaum \303\274berAus-

dr\303\274ckehinaus, die f\303\274rdie Kirchenv\303\244ter kennzeichnend sind, und steht jeden-

falls weit hinter vielen Mystikern der Neuzeit
zur\303\274\037A

die ihm in anderen
Punkten am n\303\244chsten stehen. Von der christlichen \"Philosophie wird ein

gewisser Zusammenhang zwischen dem ethischen Handeln, dem religi\303\266sen

Erlebnis und der theoretischen Erkenntnis durchaus anerkannt. Skovoroda

sagt nur dasselbe, was z. B. bei Augustin zu lesen ist: \"In der Betrachtung
der Wahrheit liegt ein solcher Genu\303\237,eine solche

Reinhe\037
und ein so ge-

festigter Glaube, da\303\237man einsieht, fr\303\274her,da man etwas z\303\237.\037issen glaubte,

gar nichts gewu\303\237tzu haben, und da\303\237der Tod, den man fr\303\274hergef\303\274rchtet

hatte, nun als die Losl\303\266sung von diesem K\303\266rperf\303\274rdas h\303\266chsteGut gehal-
ten wird.\" ,:wir glauben, um zu erkennen, um zu glauben.\" \"Gl\303\274ckseliges

Leben ist die Freude an der Wahrheit.\" \"Wo ich immer die Wahrheit fand,

da fand ich dich, meinen Gott, der du die Wahrheit selbst bist.\" \"Was ist
die heilige Erkenntnis anderes als im Lichte der Wahrheit heller und voll-

kommener leben?\" - Wenn wir uns aber gewissen Richtungen der neueren

Mystik zuwenden (Rosenkreutzer!), so k\303\266nnenwir sagen, da\303\237Skovoroda

keinesfalls zu denjenigen geh\303\266rt,die dahin neigten, das Wissen von Gott

durch das Wissen von der Welt zu ersetzen. F\303\274rSkovoroda spielen die
Wissenschaften von der Welt - und noch mehr die Geheimwissenschaften -

eine durchaus untergeordnete Rolle im Vergleich mit der Theologie und

auch mit der lebendigen Religiosit\303\244t und mit der Ethik.)

155)))



v. ETHIK)

Wenn der\" wahre Mensch\" der \"innere Mensch\" ist und der \303\244u\303\237ereMensch

nur Schein und Schatten, so ist mit dieser Behauptung der Weg der ethischen

Lehre vorgezeichnet. Die Ethik besch\303\244ftigt sich mit dem \"inneren\" Menschen,

und ihre Aufgaben in bezug auf den \303\244u\303\237erenMenschen scheinen zun\303\244chst

rein \"negativ\" zu sein. Man mu\303\237doch nur eines erreichen, die H\303\274lledes

\303\244u\303\237erenMenschen abstreifen, damit der innere Kern des Menschen frei und

ungehindert zum Vorschein und zur Entfaltung kommen kann. So f\303\274hrt

die innere Notwendigkeit der Anthropologie Skovorodas seine Ethik auf

einen asketischen Weg. Seine konkrete Tugendlehre gibt vorwiegend die

Mittel an, mit denen man den \303\244u\303\237erenMenschen mit Erfolg \"bek\303\244mpfen\"

kann. Nun geh\303\266rtzum \303\244u\303\237erenMenschen, wie wir gesehen haben, nicht

nur die Leiblichkeit, sondern auch ein Teil der menschlichen Seele. So ist der

Kampf gegen den \303\244u\303\237erenMenschen im gro\303\237enund ganzen ein \"innerer

Kampf\". Es wird nicht so die \"Leiblichkeit\" wie die feineren und unmerk-
licheren Versuchungen des seelischen Lebens bek\303\244mpA:, die mit einem Wort
am besten als \"Selbstheit\" oder \"Eigenwille\" bezeichnet werden k\303\266nnen.

Nun ist die Methode des \"inneren Kampfes\" in der asketischen Literatur

der \303\266stlichenKirche genau ausgearbeitet, und auch die westliche Literatur, die

Skovoroda zug\303\244nglich war, kennt;ltine Reihe klassischer Schriften, die dieses
Thema behandeln, z. B. Thomas a Kempis oder Tauler. Die asketische

Literatur der \303\266stlichenKirche hat Skovoroda nachweislich gelesen, er zitiert
sie in seinen Briefen. Wir d\303\274rfenbei ihm nichts Neues in seiner asketischen

Lehre suchen und k\303\266nnenseine asketische Tugendlehre auch deshalb etwas

summarisch behandeln, weil er selbst sie nicht ausf\303\274hrlich darstellt, sondern

meist nur kurz als die erste Stufe des mystischen Weges behandelt.

Die dualistische antithetische Weltanschauung Skovorodas f\303\274hrte ihn

aber zu einigen Fragen, die, wenn sie auch nicht neu sind, so doch bei ihm

eine ungew\303\266hnlich wichtige zentrale Stelle einnehmen. Genauso wie die

materielle Welt f\303\274rihn einerseits \"nichtig\", andererseits aber ein \"Schatten
Gottes\" ist und als solcher sogar als \"ewig\" angesprochen wird, genauso
doppelseitig ist seine Einstellung der \"moralischen\", menschlichen Welt, der
menschlichen Kultur gegen\303\274ber: einerseits ist sie genauso \"verg\303\244nglich\" und

\"nichtig\" wie die materielle Welt und ist vielleicht f\303\274rden Menschen noch

gef\303\244hrlicher, da ihre\" Verf\303\274hrungen\" tief ins Innere des Menschen greifen,
andererseits ist sie aber ein notwendiger Boden, auf dem sich der innere)

156)))



Kampf des Menschen abspielt. Wenn Skovoroda nicht eine passive Flucht

von der Weh, sondern einen Kampf gegen sie anstrebt und predigt, so will

er aber auch dem Menschen die Stelle zeigen, auf der er stehen soll, um
seine ethische Aufgabe zu erf\303\274llen. So ist in seinem Gedankensystem die

Vorstellung voll gerechtfertigt, die zun\303\244chst uns als eine seltsame Paradoxie

erscheinen kann, da\303\237n\303\244mlichein jeder Mensch von Gott f\303\274reine bestimmte

Stelle innerhalb der\" Welt\" bestimmt und \"berufen\" ist. Vielleicht wird uns
aber dieser Gedanke viel weniger paradox erscheinen, wenn wir uns daran

erinnern, da\303\237die gro\303\237enMystiker und Asketen auf demselben Standpunkt

standen, wor\303\274ber wir im weiteren noch ausf\303\274hrlich sprechen werden.

So ist die ethische Lehre Skovorodas genauso antithetisch aufgebaut wie
alle anderen Lehren seines Systems. Einerseits spricht er oft und ausf\303\274\037lich

in der Art eines echten Barockdichters von der Nichtigkeit und Verg\303\244nglich-

keit der W el t, um uns aber den sinnvollen Charakter auch dieser Nichtig-
keit zu zeigen, um uns zu lehren, diese Verg\303\244nglichkeit ernst zu nehmen.
Doch ist diese gro\303\237eAntithese nur die Voraussetzung des weiteren mysti-
schen Weges. Die konkrete Tugendlehre Skovorodas bildet, wie wir schon

gesagt haben, eben den Anfang dieses Weges. Sie lehrt uns, wie man sich

von der Welt befreien, \"reinigen\" kann. Durch
diese.IReinigung\" (x(d}ap(Jl\037)

gelangt man zum \"inneren Menschen\", d. h. wie \037r schon gesehen haben,
zum g\303\266ttlichen Sein.)

18. Die Welt)

Die Welt wollte mich fangen,
doch das gelang ihr nicht.

Die innere Freiheit, das ist die richtige Einstellung der \"Welt\" gegen\303\274ber.

Innerlich frei zu sein, d. h. auf nichts i\\u\303\237eres\\VIert zu legen, durch nichts

Weltliches angezogen werden, die innere Freiheit ist \"die Bl\303\274tedes mensch-

lichen Lebens\". Skovoroda wurde, wie er selbst meinte, von der Welt \"nicht

gefangen\", er lie\303\237auf sein Grab die stolzen Worte setzen: \"Die Welt wollte

n1ich fangen, doch das gelang ihr nicht!\" \"Verla\303\237, 0 mein Geist, alle irdi-

schen Ortschaften\", \"wirf ab diese ganze garstige Wel t: sie ist wahrlich die

finstere H\303\266lle\".\"Die Hure Welt\".
Unter der Welt mu\303\237man selbstverst\303\244ndlich die menschliche\" Welt\" ver-

stehen, d. h. die Sph\303\244reder \"weltlichen Gemeinschaft\", die vollst\303\244ndig be-

fangen ist in der i\\u\303\237erlichkeit. Die Wirrnisse, die wilde Bewegung dieser

Welt stehen vor Skovoroda etwa so da, wie das \"Labyrinth der Weh\" vor

COffienius . . . Und trotz der bunten Mannigfaltigkeit ist dieses verschieden-

artige Durcheinander, diese ununterbrochene Bewegung nur eine W\303\274ste,Ode,

tiefer Schlaf ... \"Die ganze Welt schl\303\244ft- - schl\303\244fttief, hat sich ausge-
streckt - - Und die Lehrer, die Israel meiden, f\303\274hrenund wecken sie nicht,

nein, umgekehrt, sie beruhigen sie noch: schlaf, hab keine Angst, der Platz)

157)))



ist gut, wovor soll man Angst haben?\" So begann Skovoroda seine erste

Vorlesung am Charkover Collegium.

Die Welt ist ein Meer, ein Ozean, auf welchem der Mensch zu seinem

\"letzten Ziel segelt - zum festen Felsen des g\303\266ttlichen Seins. Auf diesem

Wege wird er von den Sirenen dieser Welt aufgehalten, die ihn bewegen, zu
schlafen und ruhig zu sein auf dem scheinbar ruhigen Element: 0 schmeichel-
hafte Sirene des Ozeans! die durch deine Stimme gefangen gehaltene arme

Seele will auf dem Wege einschlafen, bevor sie die K\303\274steerreicht hat.\" Die-
se Sirenen singen \"zart, s\303\274\303\237,klar, laut und mit den sch\303\266nsten modernen

Worten\". \"Wie viele ber\303\274hmte und ehrw\303\274rdige Philosophen haben wir. Sie

alle sind Sirenen. Sie verf\303\274hren die Segelnden, Alt und Jung, in diesem

Leben, durch das sie segeln. Schaue mit deinen Herzensaugen auf das

Lebensmeer. Schaue die Schiffbr\303\274che und die Unf\303\244lle der Segelnden und

[h\303\266re]ihr Jammergeschrei. Einer wollte auf dem Kapital nisten wie Noahs
Taube auf dem H\303\274gelund ging in sp\303\244teren Jahren unter, ein anderer wollte

auf der Fleischeslust sein Haus erbauen und am Ende der Jahre sch\303\244mteer

sich [dessen].\302\253

Die Sirenen singen vom Gl\303\274ckdieser Welt, vom Eitlen, K\303\266rperlichen,

Fleischlichen, Irdischen.

Die mannigfaltigen Darstellungen der Weltverlockungen geh\303\266renzu den

schriftstellerisch sch\303\266nsten und geistreichsten Seiten der Werke Skovorodas.
\"Einer ist dadurch beunruhigt, da\303\237er in keinem edlen Hause und mit

keinem sch\303\266nenAussehen geboren und nicht fein erzogen ist; ein anderer

gr\303\244mtsich dar\303\274ber, da\303\237ihn viele Adlige und gemeine Menschen hassen und

\037tadeln, ihn einen hoffnungslosen gro\303\237enTaugenichts und einen Heuchler
nennen, obwohl er stets den Weg eines s\303\274ndenlosen Lebens geht; der Dritte

trauert, weil er nicht einen Stand und eine Stelle erreichen kann, durch die

zehn G\303\244ngeauf seine Tafel k\303\244m\037,w\303\244hrend er sich jetzt nur sechs G\303\244nge

gestattet; der Vierte qu\303\244ltsich damit, seine freilich schwere, aber doch

eintr\303\244gliche Stellung nicht zu verlieren, sonst w\303\274rdeer in der Mu\303\237ean Lan-

geweile sterben - er denkt nicht daran, da\303\237es nichts gibt, was n\303\274tzlicher

und wichtiger w\303\244re,als weise - wie Gott es tut - nicht die \303\244u\303\237ereh\303\244usliche,

sondern die innere seelische \303\266konomie zu leiten, das hei\303\237t,sich selbst zu
erkennen und in seinem Herzen Ordnung zu machen; der F\303\274nftemartert

sich damit, da\303\237er in sich die F\303\244higkeit, der Gesellschaft zu dienen, f\303\274hlt,

aber sich wegen der Menge Anw\303\244rter nicht zu einer Anstellung durchsetzen

kann, als ob nur die Beamten Gelegenheit h\303\244tten,tugendhaft zu sein und als

ob der Dienst sich vom guten Werk unterscheide und das gute Werk von der

Tugend; der Sechste regt sich auf, weil sein Haar grau zu werden beginnt
und weil mit jeder Stunde das unbarmherzige Alter mit seinem furchtbaren
Heer n\303\244herkommt, dem mit einem anderen Heer der un\303\274berwindbare Tod

folgt, weil der ganze Leib anf\303\244ngt, schw\303\244cher zu werden, die Z\303\244hneund

Augen schwach werden, er nicht mehr tanzen, nicht so viel essen und nicht

so schmackhaft trinken kann usf. - - -.. \"Und wenn unser milchb\303\244rtiger)

158)))



Weiser zu einem zwei- oder dreisprachigen Papagei wird, wenn er die edle

Gesellschaft und ber\303\274hmte St\303\244dtebesucht, wenn cr sich mit der Arithmetik
und mit geometrischen W\303\274rfeln bewaffnet, wenn er gar eine Anzahl Liebes-

und politischer Geschichten durchbl\303\244ttert, wenn er cine Anzahl kopernikani-

scher Pillen verschluckt, - dann wird f\303\274rihn ein Plato, Solon, Sokrates,

Pythagoras, Cicero und die ganze Antike nur gleich Faltern, die \303\274berden

Erdboden huschen, im Vergleich zu unserm hochschwebenden Adler, der zu
den Fixsternen hinauffliegt und alle Inseln im Ozean aufz\303\244hlen kann; da

tauchen auch die Lobredner auf, die seine aus dem Meere geborene Weisheit

verk\303\274nden und bewundern, die allen alten, unaufgekl\303\244rten Zeiten verbor-

gcn geblieben ist, ohne die man aber nicht schlecht gelebt hat. Dann wertet

dieser Gro\303\237ealle Grunds\303\244tze der alten Zeiten um und wie ein Juwelie_die
Steine anerkennt und verwirft, so anerkennt und verwirft er [diese Grund-

s\303\244tze]nach seinem Gutd\303\274nken, und macht sich zu einem Weltrichter. Was

aber Moses und die Propheten betrifft, so ist es nicht n\303\266tigzu sagen, da\303\237er

diese sinnlosen und langweiligen Schw\303\244tzer nicht einmal eines Blickes w\303\274r-

digt; er bedauert sie, wie er die Nachtv\303\266gel und Flederm\303\244use bedauert, die

in die unselige Finsternis des Aberglaubens verliebt sind. Alles das ist f\303\274r

ihn Aberglaube, was sein Fieber nicht verstehen und anerkennen kann. Und

in der Tat: ist es m\303\266glich, da\303\237diese Dornb\303\274sche \037was von der Weisheit,

vom Gl\303\274ck,vom Seelenfrieden verstehen, wenn sie nicht einmal im Traume

geahnt hab\037n, da\303\237die Erde ein Planet ist? da\303\237der Saturn einen Mond
hat? und vielleicht nicht nur einen? - - - - - -\" Aber auch das wahre und
nicht nur vermeintliche Wissen der Welt kann da

keinf
Nutzen f\303\274runs

haben, wo es sich um das menschliche Leben, um das OWJ1schliche Gl\303\274ck

handelt: \"zur Zeit - -
predigt ein Historiker vom Gl\303\274ck,verk\303\274ndet es ein

Chemiker, macht den Weg des Gl\303\274ckesein Physikerkind, ein Logiker, ein

Grammatiker, ein Landvermesser, ein Soldat, ein Steuerp\303\244chter, ein Uhr-

macher, ein Adliger und ein einfacher Mensch, ein Reicher und ein Armer,
ein Lebendiger und ein Toter. . . Alle haben sich auf die Lehrkanzel gesetzt,

alle haben diese Wissenschaft f\303\274rihre eigene erkl\303\244rt.Ist es aber wirklich ihre

Sache, von der Gl\303\274ckseligkeit zu lehren, zu urteilen, zu wissen? Das sind

Worte der Apostel, Propheten, Priester, gottweisen Prediger und gebildeten

d1ristlichen Lehrer, die der Gemeinschaft nie fehlen.\" \"Alle anderen Wissen-

schaften sind nicht allein, nicht immer, nicht f\303\274ralles und nicht \303\274berall

n\303\274tzlich - - - Vom Frieden und Gl\303\274ckzu lehren - das ist Sache der

Gottesprediger allein: von Gott lehren, das hei\303\237tvom Frieden, vom Gl\303\274ck

und von der Weisheit lehren.\"

In seinen sp\303\244terenSchriften werden die Urteile Skoyorodas \303\274berdie Welt

immer sch\303\244rfer und sch\303\244rfer, so da\303\237sie zuweilen in ihrer H\303\244rtean die

asketische Literatur erinnern. \"Faules Wasser der weltlichen W\303\274nsche.\"

\"Die Welt tr\303\244gtnur das eitle Aussehen des Glaubens, wie sie das Laub des

verfluchten Feigenbaumes tr\303\244gt,der nur das Aussehen der Fr\303\266mmigkeit hat,

ihre Fr\303\274chteabcr ableugnet, nur um ihre Bl\303\266\303\237ezu decken, Hcuchler, Gleis-)

159)))



ner und Abergl\303\244ubischer und geputztes Grab. Wann hat sie den Geist des
Glaubens und seine Fr\303\274chte? Niemals!\" \"Was ist die Welt? H\303\266lle,Gift,

Verg\303\244nglichkeit!\" ,,0 du Welt, die du Leiden und Kummer lieb hast. Wie

schnell steigst du in die H\303\266llehinab und kehrst nicht wieder zur\303\274ck.Der

Satan hat dein Auge geblendet. Diese Blindheit ist die Mutter der Lebens-

begierden und der Fleischesl\303\274ste. Das ist der nie schlummernde Wurm und

das nie erl\303\266schende Feuer - - - Auf dem Meere dieser Welt segelnd sehe ich

in der Ferne das heilige Land. 0 du s\303\274\303\237estes,begehrtes Land! Errette mich

vor dem Verderber Fleisch und vor dem Meere dieser Welt!\" \"Unser Leben
ist der ununterbrochene Weg. Diese Welt ist ein gro\303\237erOzean f\303\274runs alle,
die wir da segeln. Sie ist der Ozean, der nur von wenigen Gl\303\274cklichen ohne

Unfall \303\274berquert wird. Auf diesem Wege trifft man gro\303\237eund kleine Fel-

senriffe; auf den Inseln Sirenen, in der Tiefe Walfische, in der Luft Winde,

\303\274berallSt\303\274rme,Schiffbruch durch die Felsen, Verf\303\274hrung durch die Sirenen,

Verschlungenwerden von den Walfischen, durch die Winde Widerstand,

durch die Wellen Untergang. Die felsigen Verf\303\274hrungen
- das sind die

Mi\303\237erfolge, die Sirenen - das sind die schmeichelhaften Freunde, die Wal-
fische - das sind die in unserm Busen lebenden Leidenschaften, die Winde
sind die Ungl\303\274cksf\303\244lle,der Wellengang die Mode und die Eitelkeit des
Lebens. . .\" \"Schaue dir diese Welt an! Schaue das Menschengeschlecht an!
Es ist ein Buch, ein schwarzes Buch, das Unheile jeder Art enth\303\244lt, die sich

wie die Wellen der See immer wieder von neuem erheben.\" \"Mundus

stul torum cavea, errorumque taberna.\" \"Wehe dir, 0 Weh! du lachst und im

Innern der Seele schluchzest du im Geheimen. Du hast dein i\\u\303\237eres ver-

sch\303\266nert, im Innern aber w\303\244schstdu dich Tag und Nacht mit Tr\303\244nen.Neid,

Kummer, Angst, uners\303\244ttliche Gier, Eifersucht, Aufruhr, Gram, Streit und

Feindschaft verbrennen dich Tag und Nacht. . .\" Das Sinnbild der\" Welt\"

sind f\303\274rSkovoroda die unruhigen.J:Q ogen der See. . .

Das subjektive Symptom dieser Unf\303\244higkeit der \"Welt\", f\303\274rden Men-

schen alles zu sein, ist die Schwermut (\"toska\,") die den im Weltlichen und

dem Weltlichen lebenden Menschen bef\303\244llt. Diese Schwermut ist zugleich

auch Sehnsucht nach etwas anderem, das Streben, \303\274berdie Grenzen der

\"Welt\" hinauszugehen. . .

Skovorodas Dichtung ist zu einem bedeutenden Teil von dieser Stimmung
durchdrungen. \"Als ich das Ungl\303\274ck dieses Lebens sah/ wie schreckte ich/

und wie erbleich' ich da/ wie's Rote Meer vom Sturm bewegt/ so Unfall/

Ungl\303\274ckalle Leben schl\303\244gt/Weh denen/ die es trifft.\"

Von Jugend an/ 0 Schwermut!

meine ganze Lebenszeit/
nagst du an mir/ 0 Wehmut/

wie die Motten an dem Kleid/

b\303\266seQuall \303\274berall/b\303\266seQual.

Wie im Wasser Fische sind/
so bist du immer bei mir/
wohin ich gehe/ ich dich find!/)

160)))



du bist dort/ und du bist hierl
b\303\266seQuall \303\274berall/b\303\266seQual.)

Ein Tier kann man erlegen/
wenn man scharfe Waffen find't/
doch hilA: hier kein Degen/

Schwermut kein Schwert \303\274berwind't/

b\303\266seQuall \303\274berall/b\303\266seQual.

Dasselbe steht auch in den Prosaschriften Skovorodas: \"Wenn man der Seele

die ihr verwandte Besch\303\244ftigung nimmt, so trauert sie und wirft sich hin und
her, wie eine Biene, die in ein Zimmer eingesperrt ist, wenn ein lichter

Sonnenstrahl durchs Fenster f\303\244lltund sie auf die bl\303\274henden Wiesen ruft.

Diese Qual bringt die Seele um ihre Gesundheit, das hei\303\237tum den Frieten,
nin1n1t ihr den Mut und macht sie kraftlos. Dann ist sie mit nichts zufrieden.

Es crf\303\274lltsie mit Ekel ihr Stand und ihr Wohnort, wo sie gerade ist; die

N\303\244chsten scheinen ihr abscheulich, die Unterhaltungen geschmacklos, die

Gespr\303\244che widerw\303\244rtig, die Zimmerw\303\244nde unangenehm, alle Hausgenossen
unlieb, die Nacht langweilig und der Tag \303\244rgerlich, sie lobt im Sommer den

Winter und im Winter den Sommer, ihr gefallen die vergangenen Zeiten
Abrahams oder Saturns, sie will aus dem Alter in die Jugend zur\303\274ckkehren,

aus der Jugend in die Kindheit, aus der Kindheit in\037annesalter kommen,
sie tadelt ihr Volk und die Sitten ihres Landes, sie l\303\244stertdie Natur, sie
n1urrt gegen GOtt und ist zornig gegen sich selbst; das allein ist ihr s\303\274\303\237,

\\vas unm\303\266glich ist, das begehrenswert, was vergangen, das beneidenswert,
was weit ist. Nur dort und dann ist es gut, wo und '1enn sie nicht da

ist. - - - Die Unzufriedenheit der Seele ist die T\303\274raller 'Sc;,lenkrankheiten
und aller Aufregungen. Die Luft, die die See sch\303\244umen l\303\244\303\237t,ist unsichtbar,
ebenso unsichtbar ist die Schwermut, die die Seele beunruhigt, unsichtbar ist

sie und qu\303\244lt,qu\303\244ltund ist unsichtbar. Sie ist der qu\303\244lende Geist, der un-
reine Gedanke, der wilde Sturm. Sie zerbricht und bewegt alles, fliegt und
l\303\244\303\237tsich auf den vergoldeten D\303\244chern nieder, dringt ein in die lichten Pa-

last r\303\244ume,setzt sich bei den Thronen der St\303\244rksten nieder, greift die Kriegs-
lager an, erreicht die Seefahrer, findet einen auf den Kanarischen Inseln,

dringt in die tiefe W\303\274ste,nistet sich ein im Seelenzentrum . . . Denn \303\274berall

fliegt die Schwermut, zu Lande und zur See; dieser Geist ist schneller denn
alle Blitze, er kann uns \303\274berallfinden. Nur der erhabene Vater kann diesen

Sturm in Frieden verwandeln, die Seele zum Hafen lenken und ein wildes
Tier n1it Z\303\274gelund Zaum aufhalten. . .\" \"Das Volk h\303\244ltaber die Schwer-

mut f\303\274rNichts und glaubt, da\303\237ein ausreichendes Mittel, um diesen Feind

zu vertreiben, Geld, Wein, G\303\244rten,Musik, Scherze, Kartenspiel und Reisen

seien ... 0 mein Freund, das ist kein Nichts, das gro\303\237werden kann.

HaI te das nicht f\303\274rklein, was keine Kleinigkeiten im Gefolge hat. Ein

klcines Loch im Schiff verursacht ein furchtbares Leck. Glaube nicht, da\303\237

Unsichtbares und Kraftloses dasselbe sind. Ein Volk, das nur das f\303\274rdas

\\Vesen h\303\244lt,was es mit der Hand greifen kann, f\303\274rchtet sich dort, wo es)

161)))



sich nicht f\303\274rchten sollte und umgekehrt. Ein Wechsel ist nicht wegen des

Papiers und der Tinte zu f\303\274rchten, sondern wegen der in ihm verborgenen
Verpflichtung. Eine Bombe ist nicht durch ihr Eisen gef\303\244hrlich, sondern

durch das Pulver und durch das im Pulver verborgene Feuer. Alles Unsicht-
bare ist st\303\244rkerals das Sichtbare und vom Unsichtbaren h\303\244ngtdas Sichtbare

ab. Die Schwermut hei\303\237tbei den alten christlichen Schriftstellern Teufel der
Wehmut. Was aber vermag nicht dieser Funke, wenn er lebendig wird? Alles

verwandelt er in Get\303\266seund Aufruhr, f\303\274hrtunreine Geister in die Seele

hinein, die Ausgeburt der Viper. Der nagende Gedanke - ist er nicht ein
nie schlummernder Wurm und nicht eine Viper? Der brennende Kummer -
ist er nicht ein wilder Geist und ein wilder Gedanke? Und der b\303\266seGe-

danke - ist er nicht die geheime und wilde Zunge, von welcher der Sohn

Sirachs sagt: seine Z\303\244hnesind L\303\266wenz\303\244hne,die die Seele t\303\266ten!\"

Die Schwermut k\303\274ndigt uns sozusagen nur die Nichtigkeit der Welt an.
Die endg\303\274ltige Enth\303\274llung dieser Nichtigkeit ist aber der Tod, dem alles

unterworfen ist, was nur \303\244u\303\237erlich,nur oberfl\303\244chlich, nur \"weltlich\" ist.

\"Ach! Alles das ist nicht unser, was uns verl\303\244\303\237t.Es soll bei uns sein, bis es

uns verl\303\244\303\237t.Wir sollen aber wissen, da\303\237wir daran keinen treuen Freund

haben. Einer stirbt mit drei\303\237ig,ein anderer mit dreihundert Jahren. Wenn

aber das Sterben Ungl\303\274ck ist, so sind beide gleich armselig. Es ist keine

gro\303\237eFreude f\303\274reinen Gefangenen (zu wissen), da\303\237man andere in drei

Stunden und ihn erst in drei Jahren auf das Schafott f\303\274hrenwird. Was

ist das f\303\274reine Gesundheit f\303\274rmich, wenn ihr Ende Krankheit ist? Was f\303\274r

eine Jugend ist das f\303\274rmich, die mir das Alter gebiert?\"

.i\\u\303\237erlich stehen diese Urteile Skovorodas \303\274berdie Welt in der Tradition
der Barockdichtung. Nicht nur die geistliche, sondern auch die weltliche

Barockdichtung kannte dieselben Sinnbilder der Welt: das st\303\274rmische Meer,

der gegenseitige Kampf, die fatschen Weisen, die verf\303\274hrerischen F\303\274hrer

und selbst die kleinen Bilder, Sirenen, Felsenriffe, Krankenh\303\244user lassen sich

aus der Dichtung des westeurop\303\244ischen und des ukrainischen Barock belegen.

Und manches Bild erinnert vielleicht um so eher an Skovoroda als der

antithetische Aufbau des Gedankens, welcher zu den theoretischen Voraus-

setzungen der Philosophie Skovorodas geh\303\266rt, auch ein Grundgesetz der

Barockpoetik ist: Um nicht ukrainische Gedichte in prosaischer \303\274bersetzung

zu zitieren, erinnere ich hier an ein paar deutsche Parallel beispiele:)

Was ist die arge Welt?

Ein ungest\303\274mesMeer/ ein Haus voll b\303\266serKinder.

Ein Richter sonder Ehr/ ein Stall voll dummer Rinder.
Ein Feld voll b\303\266serFrucht/ ein Reich vom Wahn regieret.
Ein Kriegsherr ohne Zucht/ die Blindheit stolz gezieret.

Der Thron der Eitelkeit/ die Feindin aller Tugend.

Ein Weg fast h\303\266llenweit/ die Freundin aller Jugend.

Der S\303\274ndenAufenthalt/ ein Hospital der Kranken.

Ein Raub- und M\303\266rderwald/ des Gl\303\274cksund Ungl\303\274cksSchranken.)

162)))



oder:)

Was ist die Welt und ihr ber\303\274hmtesGl\303\244nzen?

\\\037as ist die Welt und ihre ganze Pracht?
Ein schn\303\266derSchein in kurz-gefassten Grenzen,

Ein schneller Blitz bei schwarz-gew\303\266lbter Nacht,
Ein buntes Feld, da Kummer-Disteln gr\303\274nen,
Ein sch\303\266nSpital, so voller Krankheit steckt,

Ein Sklaven haus, da alle Menschen' dienen,
Ein faules Grab, so Alabaster deckt.

Lebte Skovoroda zu einer verh\303\244ltnism\303\244\303\237igruhigen Zeit, die wirtschaftlich

einen Aufschwung bedeutete, und hat ihn erst das Nachdenken \303\274berdas

Welt geschehen zu seiner Ablehnung des\" Weltlichen\" gef\303\274hrt, so
habsn

die
Mensd1en des 17. Jahrhunderts aus unmittelbarem Erlebnis herau\037 ihre

Urteile \303\274berdie Welt ausgesprochen. Diese Urteile sind aber genau die glei-

chen wie in den theoretischen Schriften und in den Dichtungen Skovorodas:

Also dein Leben (schnell verflogen)

hat sich nicht anderst denn ein Tag,
Stern, Morgenr\303\266t, Seufz', Nebel, Klag,
Staub, Tau, Luft, Schnee, Blum, Regenbogen,
Zweig, Schaut, Eis, Glas, Blitz, Wasserfall}

Strahl, Gel\303\244chter,Stimm, Widerhall, a;.}J

Zeit, Traum, Flug, Schatt und Rauch verzogen.

Die Traditionsgebundenheit alter Sinnbilder, die Skovoroda f\303\274rdie Welt

gebraucht, macht alle Versuche sehr fraglich, die pers\303\266nlichen Erlebnisse

Skovorodas auf Grund seiner dichterischen Werke
z\037konstruieren,

ja in
der Dichtung Skovorodas den Widerhall der uns sonstc nicht bekannten

Jahre seines Lebens h\303\266renzu wollen.

Wenn aber f\303\274rSkovoroda alles \"Wel tliche\" nichtig ist, so f\303\244lltunter den

Begriff des \"Weltlichen\" keinesfalls die Natur. Wir k\303\266nnten immer nur der

Sph\303\244reder Kultur entnommene Beispiele des\" Weltlichen\" sehen und w\303\274r-

den auch sonst bei Skovoroda keine anderen Beispiele finden. Denn die Na-
tur ist f\303\274rSkovoroda keinesfalls die \"Welt\", sie ist im Gegenteil direkt mit
den tiefsten Quellen des Lcbens verbunden. Dar\303\274ber wird noch sp\303\244terzu

sprechen sein.)

19. \" Ungleiche Gleichheit\

\"Gott ist einem wasserreichen Springbrunnen \303\244hnlich, der verschiedene

Gef\303\244\303\237e,jedes nach seincm Umfang, f\303\274llt.\303\274berdem Brunnen steht die Auf-

schrift: allen eine ungleiche Gleichheit. Aus verschiedenen R\303\266hren flie\303\237en

verschiedene Str\303\266me in verschiedene Gef\303\244\303\237e,die um den Springbrunnen
herum stehen. Das kleinere Gef\303\244\303\237enth\303\244lt weniger, ist aber dem gro\303\237en

darin gleich, da\303\237es gleich voll ist. Und was ist denn t\303\266richter als die gleiche
Gleichheit, die die Narren in die Welt einf\303\274hren wollen? . . .\" \"Alle [mensch-)

163)))



lichen] Bcgabungen stiftet der heilige Geist. [Es ist] wie in ciner \0371usikorgcl

wo dieselbe Luft durch verschiedene R\303\266hren verschiedene Stimmen er-
\"

zeugt . . .

I n diesen Worten dr\303\274cktSkovoroda einen seiner Lieblingsgedanken aus.

Der Weg jedes einzelnen Menschen ist an und f\303\274rsich ein individueller, nur
f\303\274rihn g\303\274ltiger Weg. Eben deswegen achtet Skovoroda gar nicht so sehr
auf die Aufstellung ethischer\" Vorschriften\", Gesetze, Maximen. Die ethische

Aufgabe eines jeden Menschen ist eine durchaus individuelle Aufgabe. Man
soll seinen \"eigenen\" Weg gehen, seine \"eigenen\" Ziele verfolgen; auf
diesem individuellen Wege und durch Verfolgung der individuellen Ziele

kommt jeder zu dem, was f\303\274rihn gut und sch\303\266nist. Die Menschen sind
nicht schlechterdings einander gleich, sind aber auch nicht einander ungleich,

sondern zugleich gleich und ungleich. Das ist der Sinn der eigent\303\274mlichen

Lehre von der \"ungleichen Gleichheit\", die Skovoroda verk\303\274ndet. Sie ist f\303\274r

seine geistige Einstellung besonders kennzeichnend. Denn sie bringt zum

Ausdruck, da\303\237seine Ethik keinesfalls eine \"abstrakte\", \"formelle\" Ethik ist,

da\303\237sein Blick keinesfalls nur in die \"H\303\266he\"gerichtet ist, sondern zugleich

auch \"nach unten\", - nicht nur auf das g\303\266ttliche Sein, in welchem alles

Konkrete \"schmilzt\" und \"vernichtet wird\", sondern ebenso auch auf das
menschliche Sein in seiner ganzen Konkretheit.

Freilich diese Konkretheit ist nicht als die Konkretheit der den Menschen

\"umgebenden\" Unlst\303\244nde, seiner \303\244u\303\237erenStellung in der Welt und im

sozialen Sinne zu verstehen. Die Konkretheit, die Individualit\303\244t, das Prin-

zip der Ungleichheit, nach welchem jeder Mensch sein Leben ausrichten

soll, liegt nicht in der \"\303\244u\303\237eren\"Welt, sondern im Innern der menschlichen
J

Seele \"verborgen\". Und die Verwirklichung dieser \"Ungleichheit\" ist nicht

auf dem Wege des \"kleinsten Widerstandes\", nicht auf dem Wege der Er-

f\303\274llungaller Ziele und Aufgaben, .ie dem Menschen durch \303\244u\303\237ereUmst\303\244n-

de zuf\303\244llig zugeschoben werden, zu erreichen. Vielmehr soll man sich von

der ganzen \"Xu\303\237erlichkeit\" des Weltlichen befreien und sich auf Grund

seines innercn Wesens zu diesem oder jenem Lebensweg bestimmen. Das

Individuelle, welches gesucht wird, kann nur in der Tiefe der Innerlichkeit

eines jeden Menschen gefunden werden.
Skovoroda lehrt eine gewisse Gleichg\303\274ltigkeit der \303\244u\303\237erenWelt gegen-

\303\274ber.11an soll die Sph\303\244reseines ethischen HandeIns und der Erf\303\274llung

seiner ethischen Aufgabe an keinem bestimmten \"Ort\" suchen: \"Hier\" ist

ein verruchtes Wort, welches den Menschen nur ungl\303\274cklich machen kann.

\"Wir wissen nicht, wo wir suchen sollen.\" \"Viele suchen im Imperium des

Kaisers Augustus, in den Zeiten des Tiberius, in dem Lande Pilatus' usf.

. . . Suche besser: er ist nicht hier! Viele wandern in einem J erusalem, an
einem Jordan, in einem Bethlehem, auf einem Karmel, Tabor, schn\303\274ffeln

zwischen Euphrat und Tigris herum - - - Ich wei\303\237,ruft ein Engel: ihr
sucht den gekreuzigten Jesus, er ist nicht hier! Viele suchen ihn in hohen

weltlichen Ehren, in pr\303\244chtigen H\303\244usern, bei feierlichen Mahlen usf. ...)

164)))



Viele suchen ihn staunend in dem sternetragenden Himmel, auf der Sonne,
auf dem Monde, in allen kopernikanischen Welten. . . Er ist nicht hier! Man
sucht ihn in langen Gebeten, im Fasten, im Almosengeben, im Priester-
ritus ... Man sucht ihn im Gelde, in hundertj\303\244hriger Gesundheit, in der
leiblichen Auferstehung ... Er ist nicht hier!\" \"... verfluchtes Hier ...
gesetzwidriges Hier!\" \"Was w\303\244re,wenn

da\037 Gl\303\274ck,das notwendigste und
liebste f\303\274ralle, von Ort, von Zeit, von Leib und Blut abhinge? Ich sage
deutlicher: was w\303\244re,wenn Gott das Gl\303\274ckin Amerika, auf den Kanari-
schen Inseln oder im asiatischen Jerusalem, oder in den k\303\266niglichen Pal\303\244-

sten, oder in dem Salomonischen Zeitalter, oder im Reichtum, oder in der
Einsamkeit oder in einem Rang oder in den Wissenschaften, oder ie der

Gesundheit eingeschlossen h\303\244tte?. . . Dann w\303\274rdeunser Gl\303\274ckund wir mit
ihm ungl\303\274cklich sein. Wer k\303\266nntejene Orte erreichen? Wie k\303\266nnten alle in

eincm Zeitalter geboren werden? Wie k\303\266nnteman in einem Stande oder
einem Rang Platz finden?\" \"Gott hat das Gl\303\274ckweder an die Zeit Abra-

hams, noch an die Grenzen Salomons, noch an das Kaisertum Davids, noch
an Wissenschaften, noch an St\303\244nde,noch an Naturgaben, noch an Reichtum

gebunden: darum hat er dazu nicht allen den Weg ge\303\266ffnet. . .\" Das Thema

\"Er ist nicht hier!\" wird auch wieder im Dialog \"E\303\266fGespr\303\244ch vom Seelen-

frieden\" behandelt und ist das Leitmotiv einer ganzen Reihe von Betrach-

tungen dieses Gespr\303\244chs. In seinem letzten Werk \"Sintflut der Schlange\" hat

Skovoroda seine Charkover Antrittsvorlesung, die wir oben zitierten, fast

ohne Ab\303\244nderungen aufgenommen und so nochmals am Schlusse seines

Lebens wieder eine \"Symphonie\" \303\274berdas Thema \"Er
It;t:nicht

hier\" zu-

sammen gestell t.
Nicht in den \303\244u\303\237erenUmst\303\244nden des Lebens liegen das Gl\303\274ckund die

Bestimmuqg des Menschen, denn sie liegen in seinem Inneren, in der Tiefe

seiner Seele, mit anderen Worten: \"in uns selbst\"! \"Willst du also gl\303\274cklich

sein? Suche das Gl\303\274cknicht jenseits der See, erbitte es nicht von einem Men-

schen, wandere nicht \303\274berdie Planeten, irre nicht in den Pal\303\244sten umher,

krieche nicht auf der Erdkugel, treibe dich nicht in den J erusalemen um-
her . . . Mit Gold kannst du ein Dorf kaufen, - eine schwierige, weil nicht

unumg\303\244ngliche Sache; das Gl\303\274ckaber als eine notwendige Notwendigkeit

wird immer und \303\274berallumsonst verschenkt.\" \"Wohin treibt dich der Teu-
fel? Kehre in dein Haus zur\303\274ck!\" \"Sage mir, wo Galil\303\244aist? Du w\303\274rdest

dich irren, wenn du au\303\237erhalb deiner zu suchen anf\303\244ngst.\" \"Man kann

[das Gl\303\274ck]nicht au\303\237erhalb seiner finden. Das wahre Gl\303\274ckist in uns.\"

\"Dieser Friede ist wie ein unsch\303\244tzbarer Schatz in unserm Hause, in uns

selbst verborgen. Das kommt den heimatlosen Vagabunden nicht in den

Sinn, die ihr Herz in der leeren Fremde verloren haben. . .\"

Das Gl\303\274ckist in uns - das bedeutet, da\303\237das Reich Gottes, ja Gott selbst

in uns ist: \"Das Reich Gottes kommt nicht wie ein Gast aus \303\274berseeischen

L\303\244ndern, so da\303\237wir seine Ankunft von den Bergen, von1 See, aus den

Wolken begr\303\274\303\237enk\303\266nnten. Es ist nicht weit von uns. Es ist in -uns selbst.\

165)))



\"Gott ist in uns: \303\274berall ist Gott. Warum dann von einem Ort zum andern
wandeln? Wo kann man ihn n\303\244hersuchen als in sich selbst?\" \"Die See ist

weit von uns, Gott aber ist in uns, in unserm Herzen.\" \"Willst du das
Paradies au\303\237erhalb Gottes finden und Gott au\303\237erhalb deiner Seele? Dein

Gl\303\274ck,dein Frieden, dein Paradies, dein Gott ist in dir.\" Auch Paradies und
H\303\266llesind in uns.

Aus dieser Tiefe der menschlichen Seele wird aber auch der individuelle

Weg eines jeden Menschen bestimmt. Obwohl Skovoroda an manchen der
oben zitierten Stellen, wo er es abweist, da\303\237der Mensch das Gl\303\274ckin \303\244u\303\237e-

ren Umst\303\244nden finden k\303\266nne,auch hervorhob, da\303\237das \"Gl\303\274ck\"des Men-

schen nicht in seinem \"Beruf\" liegt, so bedeutet der Beruf f\303\274rihn doch etwas
anderes als alle anderen \303\244u\303\237erenUmst\303\244nde des menschlichen Lebens. Der
echte Beruf wird aufgrund einer inneren Berufung ergriffen. Beruf geht im

Grunde genommen auf diese g\303\266ttliche Berufung zur\303\274ck. Das, was einen
Menschen als ein individuell-charakterisiertes Wesen bestimmt, ist eben diese

Berufung. Die innere Berufung bestimmt und soll den Weg eines Menschen

bestimmen, nicht aber sollen es die \303\244u\303\237erenVorteile eines Lebensweges.
Deshalb richtet sich Skoyorodas Kritik nur gegen die T\303\244tigkeit in einem

Beruf, der einem Menschen nicht durch sein Wesen bestimmt ist. Man soll
die Berufe meiden, zu welchen man nicht \"berufen\", nicht durch sein Wesen

bestimmt ist. Der Mensch soll sich - mit anderen Worten - nicht in einem

ihm wesentlich \"fremden\" Beruf bet\303\244tigen! Der Beruf besteht eben nicht in

einer \303\244u\303\237erenT\303\244tigkeit in dieser oder jener Richtung, sondern in Berufung,

Bef\303\244higung, \"Erw\303\244hlung\".

\"Willst du Kaiser werden? Wozu dann Salbung, Krone, Szepter, Garde?
Das ist Schatten und Maske. Hole dir von oben her das kaiserliche Herz.\"

Man darf nicht alles zugleich erstreben, was einem Menschen nicht zug\303\244ng-

lich sein kann. Sondern f\303\274reinen\037estimmten Weg soll man sich entschei-

den, eben zu dem, f\303\274rwelchen man \"berufen\" ist. Skovoroda lacht die

Menschen, die alles gleichzeitig erstreben, ebenso aus, wie diejenigen, die

\303\274berhaupt nur nach Xu\303\237erlichkeiten trachten: \"Ich wollte ein Mann hohen

Ranges sein und w\303\274nschte, da\303\237meine Untergebenen so stark wie die Rus-

sen, so tugendhaft wie die alten R\303\266merw\303\244ren;da\303\237mein Haus so w\303\244rewie

in Venedig und mein Garten so wie in Florenz; da\303\237ich klug und gelehrt
und adlig und reich w\303\244rewie ein Ochse. Reich wie ein Jud, stark wie ein

Stier, sch\303\266nwie Venus, ruhig wie ein kleiner Landwirt - - - da\303\237ich einen

Schwanz h\303\244ttewie ein L\303\266we,einen Kopf wie ein B\303\244r,Ohren wie ein Esel.
(I

\"Sehr zweifelhaft\", wendet eine andere Gespr\303\244chsperson ein: \"da\303\237Gott so

sinnlose Bitten erh\303\266rt;du bist mit deinen Launen einer Weide \303\244hnlich,die

zugleich Eiche und Ahorn, Linde und Birke, Feigenbaun1 und Esche, Dattel-

palme und Rose und Raute, Sonne und Mond, Schwanz und Kopf sein

wollte. . .\" \"Mir scheint es das Beste zu sein, mit allem zufrieden zu sein -

- - mit Geld, Grundbesitz, Gesundheit, Menschen und mit allem, was es in

der Weh gibt . . . Dieser will auch so einen Buckel haben wie ein Kamel,)

166)))



einen Bauch wie ein Walfisch, eine Nase wie ein Krokodil, so sch\303\266nsein wie

ein Windhund, so schmackhaft wie ein Schwein usf.\"

Man kann nicht einmal alles erreichen, noch viel weniger ist alles f\303\274r

einen Menschen n\303\266tigund gut! \"Sonne und Luft sind immer mit dir; von
allem aber, was vor dir flieht, wisse, da\303\237es dir fremd ist und halte es nicht
f\303\274rdcin eigen.\" \"Du findest keine auch noch so gemeine Seele, die nicht

gleich bereit w\303\244re,und wenn es auch heute sofert sein sollte, den h\303\266chsten

Rang anzunehmen, ohne zu fragen, ob sie ihm verwandt ist. - - - ohne

Zweifel seid ihr \303\274berzeugt, da\303\237unser Gl\303\274ckan irgendeinen Rang oder
Stand gebunden ist, obwohl sie hundert Mal vom Reiche Gottes geh\303\266rt

haben, welches jedem, der es gefunden hat und sich ihm unterwirft, indem er
seinen nat\303\274rlichen Beruf betreibt, alles andere Notwendige erreichbar macA\\.

Und ohne dieses ist auch der Beruf kein Beruf. Und wie kann er Beruf

sein, wcnn ich nicht vom h\303\266herenKaisertum dazu berufen bin? Gottes Reich

ist \303\274berallund das Gl\303\274cklebt in jedem Stande, wenn man nur gef\303\274hrtvon

seinem Sch\303\266pfer, welcher einen dazu in der Welt erschaffen hat, in ihn ein-

tritt; hundert Mal gl\303\274cklicher ist ein Hirt, der seiner Natur gem\303\244\303\237Schweine

oder Schafe h\303\274tet,als ein Priester, der gegen Gott k\303\244mpft. Warum finden

wir alle die Landwirtschaft so gemein, da\303\237wir sie alleJ},iehen? Gl\303\274cklich ist,

wer f\303\274rMedizin, f\303\274rdie Malerei, f\303\274rArchitektur, ltrs Studium geboren
ist . . .

iC
\"Hundert Verwandtschaften, hundert St\303\244nde,- und alle sind sie

ehrbar, weil alle gesetzm\303\244\303\237igsind.\" \"Gott ist \303\274berall,und das Gl\303\274ckist in

jedem Stande, wenn man ihn mit Gott ergreift. . .\"

Die Berufung zu dem einen oder anderen Beruf, zu der
\037en

oder ande-
ren T\303\244tigkeit beruht auf dem Wesen jedes einzelnen Mensd.,n, das hei\303\237t

auf seiner \"Natur\", auf seiner nat\303\274rlichen Veranlagung. \"Gl\303\274ckh\303\244ngt

wcdcr von den Wissenschaften, noch vom Rang, noch vom Reichtum, son-

dern allein da von ab, da\303\237man sich gern dem Willen Gottes anvertraut.
Nur das allein kann die Seele beruhigen,

- - - Zerbei\303\237en wir dieses Wort:
sich dem Willen Gottes anvertrauen. - - - Erinnert euch meines Wortes:

je mehr jemand mit Gott \303\274bereinstimmt, um so friedlicher und gl\303\274cklicher

ist cr. Das hei\303\237t:der Natur gem\303\244\303\237leben. Aber wer sagt das nicht: der
Natur gem\303\244\303\237leben? Der Fehler ist aber ... wenn jemand die sklavische

mit der herrischen Natur verwechselt und statt der prophetischen Natur die

viehische und blinde sich zur F\303\274hrerin nimmt. . .\" Die \"herrliche\", \"prophe-

tische\", \"g\303\266ttliche\" Natur spricht aber in jedem Menschen! \"Gl\303\274cklich sein

hei\303\237tsich selber oder seine Natur erkennen, sein Schicksal in seine H\303\244nde

nehmen und den Teil von den gesamten Pflichten auf sich nehmen, der

einem verwandt ist. Diese Teilnahme an den Pflichten hei\303\237tgute Tat oder

Dienst . . . Die beste Seele lebt um so unruhiger und ungl\303\274cklicher, je wich-

tigere Pflicht sie tr\303\244gt,wenn sie f\303\274rdiese nicht geboren ist ...\" Sie hat

\"kein richtiges Bestreben und leistet keine unerm\303\274dliche Arbeit. Woher die

Arbeit nehmen, wenn [die Seele] keine Lust und keinen Flei\303\237hat ? Woher

nimmt man die Lust, wenn nicht aus der Natur? Die Natur ist die erste)

167)))



Ursache und die selbstbewegende Triebfeder von allem. Sie ist die Mutter

der Lust. Lust ist Brennen, Neigung, und Bewegung, Lust ist st\303\244rkerals

Zwang, sagt das Sprichwort. Sie strebt zur Arbeit und freut sich \303\274bersie

als \303\274berihr Kind. Die Arbeit ist der lebendige und ununterbrochene Gang

der ganzen Maschine. . . Kurz gesagt, regt die Natur zur Tat an und st\303\244rkt

bei der Arbeit, indem sie die Arbeit s\303\274\303\237macht. Und was ist die Natur,
wenn nicht der selige Geist im Menschen?\" \"Das hei\303\237tmit Gott gl\303\274cklich

einen Beruf ergreifen, wenn einer nicht nach seinen Launen und nicht nach

einem menschlichen Rat, sondern sich selbst verstehend und dem in ihm
lebenden und ihn rufenden heiligen Geist gehorchend, seinem geheimen Wink

folgend, den Beruf ergreift, f\303\274rwelchen er in die Welt geboren und von
Gott selbst vorbestimmt ist. . . Erkenne dich selbst. H\303\266redich selbst an und

gehorche deinem Gott. In dir ist dein Kaiser, Vater, und Lehrer. H\303\266redir

selber zu! Suche ihn und gehorche ihm. Er allein wei\303\237,was dir verwandt

ist; das ist auch n\303\274tzlich.\" \"Ich staune, wie s\303\274\303\237die Arbeit f\303\274reinen arbei-

tenden Menschen ist, wenn diese Arbeit nat\303\274rlich ist. Mit welcher Lust jagt

der Hund den Hasen! Was f\303\274reine Freude, wenn die Jagdsignale erschal-

len! Wie f reu t sich die Biene beim Honigsuchen ! Des Honigs wegen wird sie

get\303\266tet,solange sie lebt, h\303\266rtsie aber nicht auf zu arbeiten. Die Arbeit ist
so s\303\274\303\237wie Honig, und s\303\274\303\237erdenn Waben. Zu dieser Arbeit ist sie geboren.
o mein Gott! Wie s\303\274\303\237ist die bitterste Arbeit mit dir! - --\"

Dagegen ist die Besch\303\244ftigung ohne Natur, ohne nat\303\274rliche Veranlagung -

ein Ungl\303\274ckohnegleichen. \"Die menschliche Seele ist tot, wenn sie von ihrer

nat\303\274rlichen T\303\244tigkeit getrennt wird, sie ist tr\303\274bemund stinkendem Wasser
\303\244hnlich ... iC

Alle, die von \"Schwermut, Langeweile, Kummer\" geplagt
werden, sind diejenigen, die ihre Berufung noch nicht geh\303\266rthaben. Alles,

\"was nicht verwandt\" und \"nicht passend\" ist, ist l\303\244cherlich. \"Wenn ein

Wolf Fl\303\266tebl\303\244st,ein B\303\244rtanzt \037d ein Pferd wie ein Hund kleine Sachen

tr\303\244gt,so lacht man unwillk\303\274rlich. Denn jede unsch\303\244dliche Unschicklichkeit

ist l\303\244cherlich. Wenn aber ein Wolf zum Hirten wird, ein B\303\244rzum M\303\266nch

und ein Pferd zum Rat, dann ist es kein Scherz mehr, sondern ein Un-

gl\303\274ck.
- - - - -

Diejenigen, die gegen die Natur k\303\244mpfen, sind Selbst-

m\303\266rder.Was f\303\274rein Leiden ist es, eine nicht verwandte T\303\244tigkeit zu betrei-

ben. Sogar ein Gastmahl ohne Lust ist schwer. Umgekehrt ist nicht nur die
nat\303\274rliche Arbeit s\303\274\303\237,sondern sogar der Tod ist angenehm. Das ist die

Ursache daf\303\274r,da\303\237sich in jedem Beruf Gl\303\274ckliche und Ungl\303\274ckliche finden,

Ruhige und Unruhige, Frohe und Schwerm\303\274tige. . .\" \"Reichtum wird nur
vom K.\303\266rpergenossen, die Seele aber freut sich \303\274bereine ihr verwandte Ar-
beit.\" \"Es ist besser, ein nat\303\274rlicher Kater zu sein als ein L\303\266wemit Esels-

natur ... U
\"Erschaffen, berufen, nennen, schicken, die Macht geben, h\303\244ngt

von der Geburt ab, und diese vom Reiche Gottes - - - Wenn einer zu

etwas geboren ist, kann man ihn mit der Berufung nicht umgehen . .. Wie

kannst du die Krankheiten heilen, wenn du keine Macht hast? Woher kannst

du die Macht haben, wenn du nicht von GOtt geschickt bist? Wie bist du)

168)))



gesandt, wenn nicht ernannt? Wie ernannt, wenn nicht berufen? Wie beru-

fen, wenn nicht dazu geboren? - - - - - -
Sag mir, woher solcher Strom

der Gottlosigkeit? Woher aller Aberglauben, die Gleisnerei, die Ketzereien?
Woher die Beschimpfung der heiligen Bibel bei den Christen ? Wo ist die
s\303\274\303\237esteFreundschaft? Wo die \303\274bereinstimmung des teuersten Friedens? Wo
die Lebendigkeit der seelischen Freude? Wer verunstaltet und zersetzt jeden

Beruf? Unverwandtschaft. Wer t\303\266tetWissenschaften und K\303\274nste? Unver-

wandtschaft. Wer entehrt den Priester- und M\303\266nchsrang? Unverwandtschafl.

Sie ist f\303\274rjeden Beruf Gift und M\303\266rder. - - - - Es gen\303\274gtnicht, da\303\237

du klug und gelehrt bist. Man soll ein Freund seines Berufes und nicht nur
des Gewinnes von ihm sein. - - - Was f\303\274rein toller Unsinn, die Leiter, die

von den irdischen Gemeinheiten in die H\303\266heemporf\303\274hrt, zum Niede\037ang
in den Abgrund zu benutzen\".

Skovoroda nennt dieses Gef\303\274hldes Vorherbestimmtseins f\303\274rseinen be-

stimnnen Beruf, das Bewu\303\237tsein seiner Berufung \"Minerva\". \"Mir scheint,

da\303\237diese g\303\266ttliche Kraft im Menschen, die ihn zu dem, was ihm verwandt

ist, zieht, die alten Plgypter Isis, die Griechen aber' A\303\237Tlva,die R\303\266merMi-

nerva, das hei\303\237tdie Natur genannt haben. . . Ich glaube, Minerva hie\303\237ein

Mensch - - -, der f\303\274rsich und seine N\303\244chsten erfahren konnte, wo das
Gl\303\274cklebt. Wer das gelernt hat, hie\303\237bei den Grit-'ien Euba(J!oov . . . Wenn

jemand etwas anfing, ohne diesen Geist anzuh\303\266ren, sagten die Heiden von
ihm: invita Minerva - ohne Segen Minervas, oder wie man bei uns sagt:
ohne Gott. Zuerst sprach man von den Wissenschaften so, sp\303\244teraber von

jedem auch noch so kleinen Gesch\303\244ft- - - so viele
Berjfe

- so viele Ver-

wandtschaften. ce)

Tu nihil invita dices facies-ve Minerva:

qua natura negat, scillicet illa fuge.h
Si non es na tus musis, fuge discere musas.

Heu multos perdit fistula docta virose

Paucos justa parens musis Natura creavit.
Esse-ne vis felix? Sorte quiesce tua.)

,,- - - - Mit Flei\303\237Gott folgen, ist die s\303\274\303\237esteQuelle des Friedens, des

Gl\303\274cksund der Weisheit. Jeder soll seine Natur kennen und soll fragen:

was gef\303\244lltGott. Die Gesellschaft ist dasselbe wie eine Maschine. Jede

St\303\266rungin ihr entsteht dadurch, da\303\237ihre Teile nicht das tun, wozu sie vom

K\303\274nstler gemacht sind.\" Skovoroda interpretiert (mit Berufung auf Plut-

arch) auch den D\303\244mon Sokrates', im Sinne seiner Lehre. Kovalinskyj be-

tont u. a., da\303\237Skovorodas Einstellung dem Berufsproblem gegen\303\274ber sehr

eng n1it seiner Lehre von der Abt\303\266tung des Willens zusammenh\303\244ngt: die

Berufswahl ist f\303\274rjeden Menschen die vollkommene Unterwerfung unter

den Willen Gottes, der im Wesen eines jeden Menschen zum Ausdruck
kommt.

Unter \"Natur\" eines jeden Menschen versteht Skovoroda hier nur die

\"selige\", die g\303\266ttliche Natur. Er l\303\244\303\237teine Gespr\303\244chsperson fragen: \"Und)

169)))



,venn jemand zum Stehlen geboren ist?\" Die Antwort lautet: \"Ich spreche

nur von den menschenliebenden Seelen, von den ehrlichen Gesch\303\244ften und

von den gesegneten Berufstaten, welche weder vom g\303\266ttlichen noch vom

menschlichen Gesetz aus der Gesellschaft verwiesen werden und die in ihrer

Gesamtheit den fruchtbaren Garten der KinDe, oder besser gesagt: der

Gesellschaft so bilden wie die Teile des Uhrwerks die Uhr. Ci
Die falsche

Auffassung der Berufung stammt direkt vom Teufel: \"Wer hat ihnen den
falschen Weg zum Gl\303\274ckso tief ins Herz eingepr\303\244gt? Selbstverst\303\244ndlich der

Vater der Finsternis.\"

Skovorodas pers\303\266nliche Einstellung seinem \"Beruf\" gegen\303\274ber war eben

auf diesen Grunds\303\244tzen begr\303\274ndet: wenn er an K.ovalinskyj schrieb: \"Ich

baue nicht mein Feld, s\303\244enicht, kaufe nicht, k\303\244nlpfenicht und verwerfe jede

Lebenssorge. Was tue ich aber? - - Ich lobe imnler Gott und besinge seine

Auferstehung\", so stand er danlit keinesfalls im Widerspruch mit seinen

eigenen Lehren. \"Ich bekenne vor Gott und vor euch, meine Freunde, da\303\237

ich im seI ben Augenblicke, da ich mit euch spreche, ich meinen jetzigen Be-

ruf, obwohl ich in ihm alt geworden bin, verlassen und zum letzten T\303\266pfer

werden w\303\274rde,wenn ich f\303\274hlenw\303\274rde,da\303\237ich mich bis jctzt [in meinem

Beruf] ohne Natur bet\303\244tigt habe, und [in Wirklichkeit] zum T\303\266pferge-

werbe Verwandtschaft habe. Glaubt mir, da\303\237es hundert Mal besser und

froher ist, t\303\266nerne Pfannen zu modellieren, als ohne Natur zu schreiben.

Ich f\303\274hleaber bis jetzt, da\303\237mich in meinem Beruf die Hand Gottes h\303\244lt.

Ich k\303\274ssesie und folge ihr. Ich verachte die Ratlosigkeit aller \303\244u\303\237erenRat-

geber. Wenn ich sie geh\303\266rth\303\244tte,so w\303\244reich schon l\303\244ngstzu einem Feind
meines Gottes geworden. Und jetzt bin ich sein Sklave.\" Kovalinskyj und

I
andere Lebensbeschreiber Skovorodas berichten von ihm mehrere Anekdoten,
die eben denselben Gedanken ausdr\303\274cken. Wenn Skovoroda seine Lehrer-
steIlen auch anscheinend manchm\037aus \303\244u\303\237erenGr\303\274nden verlassen hat, so

hat er aber eine andere Laufbahn jedenfalls nidlt ergriffen, eben darum,
weil sie seiner Natur zuwider gewesen w\303\244re.Deshalb scheiterten auch wohl
die wiederholten Versuche seiner Freunde, ihn zum Eintritt in ein Kloster
zu bewegen. Sp\303\244terwollte ihn, nach einer Mitteilung Kovalinskyjs, der

Charkover Gouverneur E. \037cerbinin zu einer \"gemeinn\303\274tzigen\" T\303\244tigkeit

heranziehen. Die Antwort Skovorodas (die Kovalinskyj sicher nach Sko-
vorodas eigenen Erz\303\244hlungen wiederherzustellen sucht) lautete: \"Die Welt

ist einem Theater \303\244hnlich: um auf dem Theater mit Lob und Erfolg zu
spielen, mu\303\237man eine seiner Begabung entsprechende Rolle \303\274bernehmen.

Ein Theaterspieler wird nicht wegen einer ausgezeichneten Rolle, sondern

f\303\274rgutes Spiel gelobt. Ich habe mir das lange \303\274berlegt und nach einer

Selbstuntersuchung eingesehen, da\303\237ich auf der B\303\274hneder \\Velt keine andere
Person treffend darstellen kann, als eine niedere, einfache, sorglose, einsame:
ich habe diese Rolle gew\303\244hlt und angenommen - und bin zufrieden. - -
- - Wenn ich heute gef\303\274hlth\303\244tte,da\303\237ich tapfer T\303\274rkenschlagen kann, so

h\303\244tteich noch heute einen Husarens\303\244bel unlgeschnallt, einen Helm aufgesetzt)

170)))



und w\303\244rezum Armeedienst gegangen.
CI

\"Wenn Gott mich dazu bestimmt

hat, in einer erniedrigten Rolle auf dem Theater dieser Welt aufzutreten,
so soll ich in meiner Aufmachung, in Kleidung, in Handlungen, im Verkehr

mi t hochstehenden, einen hohen Rang einnehmenden ber\303\274hmten und ehr-

w\303\274rdigen Menschen Anstand und Hochachtung bewahren und mir immer
meiner Nichtigkeit im Vergleich mit ihnen bewu\303\237t sein\", sagte Skovoroda
selbst.

Man darf aber nicht denken, Skovoroda habe sein Schicksal, eine niedrig-
stehende Person \"auf dem Theater der Welt darzustellen\", als ein schweres
Schicksal empfunden. Wir finden vielmehr in seinen Werken genug Stellen,

aus welchen sich ergibt, da\303\237er im Grunde genommen seinen \"Beruf\" f\303\274r

einen \303\274berdie anderen Menschenschicksale erhabenen hielt. Skovoroda fbt
mehrmals anschauliche Schilderungen des Welttaumels. Diese Schilderungen

geh\303\266ren \303\274brigens zu den sch\303\266nsten kulturgeschichtlichen Zeugnissen vom
ukrainischen Leben des 18. Jahrhunderts. Bei dieser Gelegenheit stellt
er seinen Beruf, seinen Stand allen anderen menschlichen Berufen gegen\303\274ber

und tut es in Worten und Ausdr\303\274cken, die keinen Zweifel dar\303\274ber lassen,

da\303\237die \"Selbstverminderung\" Skovorodas eigentlich recht aristokratisch

ist. \\Y/\303\244hrendsich Skovoroda einigen Berufen - vor allem der Landwirt-
schaft und der Kriegskunst gegen\303\274ber noch durchwils vers\303\266hnlich verh\303\244lt,

werden die meisten Berufe (allerdings vielleicht nicht die Berufe als solche,

sondern ihre Vertreter und die gew\303\266hnliche Auffassung von der Berufs-

t\303\244tigkeit) f\303\274rihn zum Gegenstand einer satirischen Darstellung.

Vor allem ist das ber\303\274hmteste geistliche Lied Skovorodjs, welches in der

Ukraine schon bald nach seinem Tode zu einem Volksl\037\037wurde, seinem

ganzen Aufbau und seiner ganzen Auffassung nach ein Beweis dieser aristo-

kratischen Einstellung Skovorodas. Wir geben hier dieses Lied in Prosa\303\274ber-

setzung wieOoder:

\"Jede Stadt hat ihre Sitten und Rechte. Jeder Kopf hat seinen Verstand.

Jedes Herz hat seine Liebe. Jeder Hals hat seinen Geschmack. Ich aber habe
nur einen einzigen Gedanken, nur eines geht mir nicht aus dem Sinn.

Peter schmeichelt des Ranges willen den hohen Herren. Fed'ka, der

Kaufmann, l\303\274gtst\303\244ndigbei seinem Messen und W\303\244gen.Dieser baut sein

Haus nach moderner Art. Jener sitzt imn1er in Prozenten: er\303\266ffnemir bitte

Kredit! Ich aber habe nur einen einzigen Gedanken, nur eines geht mir nicht

aus dem Sinn.

Dieser kauft dauernd Grund und Boden an. Jener z\303\274chtetfremdl\303\244ndisches

Vieh. Diese dressieren Hunde f\303\274rdie Jagd. Jenes Haus ist vor lauter G\303\244-

sten l\303\244rmerf\303\274lltwie eine Kneipe. Ich aber habe nur einen einzigen Gedan-

ken, nur eines geht mir nicht aus dem Sinn.

Ein Jurist stimmt die Rechte nach seinem Ton. Ein Student hat Kopf-

schmerzen von den Disputationen. Diese sind von dem Amor Venus' aufge-

regt. Jeden qu\303\244ltseine eigene Narrheit. Ich aber habe nur einen einzigen

Gedanken, wie ich nicht ohne Verstand sterbe.)

171)))



Dieser schreibt eine Panegyrik voll von L\303\274gen.Ein Arzt gibt in einem

Dokumcnt Tote f\303\274rLebende aus. Dieser verehrt die Bilder der Kartenasse.

Stepka eilt wie zum Hochzeitsfest zu eincr Gerichtsverhandlung. [Ich
aber habe nur einen einzigen Gedanken, wie ich nicht ohne Verstand
sterbe. ]

o du furchtbarer Tod! 0 du erhobene Sense! Du schonst auch die kaiser-
lichen K\303\266pfenicht. Du schaust nicht hin, ob jemand Kaiser oder Bauer ist -

alles verschlingst du wie eine Feuersbrunst Stroh verschlingt. Wer verachtet
aber seinen scharfen Stahl? Derjenige, dessen Gewissen wie reiner Kristall
. \"
1st.

Auch eine Nachahmung der Horazischen Ode 11,16 ist zu einer vollkom-
menen Ablehnung der Welt zugespitzt, denn die Schlu\303\237worte dieser Umar-

beitung, die kurz alle Berufe und alle St\303\244nde\303\274berblickt, um zu einem ver-
nichtenden Urteil \303\274bersie alle zu kommen und ihnen den eigenen Lebensweg
gegen\303\274berzustellen, dicse Schlu\303\237worte lauten: \"Mir aber hat das Schicksal

ein kleines St\303\274ckLand gegeben, ein wenig von den reinen griechischen

Musen, den Trank des Geistes und die Gabe, diese verfluchte Welt zu ver-
achten.

\"

Skovoroda betont, da\303\237es \"nur wenige gibt, die zu Gottes Wahrheit stre-

ben\". Er stellt den Weg eines\"Theologen\"
- was man eher aus dem Ton

und der Stimmung als aus dem Inhalt und der Argumentation der betref-

fenden Stellen ersieht - hoch \303\274beralle anderen Wege. Die Welt wird ja
meist in ihrer Ganzheit abgelehnt: \"die Mode ist dasselbe wie die Welt. Die

Weh ist aber das Meer der Ertrinkenden, ein Land, welches von Pest ver-
seucht ist, eine Umz\303\244unung der wilden L\303\266wen,ein Gef\303\244ngnis der Gefange-

nen, ein Markt der Unsittlichen, eine Stra\303\237eder Wollust, ein Ofen, der die

Begierden sch\303\274rt,ein Gastmahl der W\303\274tenden, ein Chor und ein Reigen der

Trunken-Verr\303\274ckten, die nicht \037er n\303\274chtern werden, bis sie ihre Kr\303\244fte

verlieren, kurz gesagt: die Blinden folgen einem Blinden in den Abgrund
nach. Selig ist derjenige, der nicht den Weg [der Welt] geht . . .\" \"Die Welt

ist eine wurmstichige Nu\303\237,ein Blinder ohne Augen und ohne F\303\274hrer, ein

B\303\244r,der an seinem Nasenring gezogen wird, ein Sklave Satans, ein Gefan-

gener des Teufels, ein L\303\266wenk\303\244fig. . .\" \"Die Welt ist ein Gastmahl von den
Teufeln Besessener, ein Markt der Schwankenden, die H\303\266lleder Gequ\303\244lten.

ce

Dieser Aristokratismus Skovorodas kommt vielleicht am st\303\244rksten in der

Auffassung des Allgemein-Angenommenen zum Ausdruck, da\303\237es falsch und
teuflisch sei: \"In unserer Sprache gemein und in der griechischen XOlVOV, d. h.

{All)gemeines, das ist dasselbe wie Gemeines, Weltliches, Schlechtes. Die
weltliche Meinung ist kein reines Wasser im Herzen eincs Menschen, son-

dern Schmutz, 'XOlVOV, coenum, die Wohnung der Schweine und Teufel. ce

\"Griechisch XOlVOV, lateinisch - commune, slawisch - [all] gemein; denn alles

ist schlecht, was der Welt, d. h. vielen gemeinsam ist. Deswegen nennen
auch die R\303\266merden Schmutz - coenum . . . Die weltlichen Gedanken sind

Sumpf.
ce

Deshalb liebt Skovoroda \"Eigenartigkeit\" . \"Die weltliche Gemein-)

172)))



schaft ist mir ekelhaft und schwer. S\303\274\303\237aber und gut ist die Jungfrau, wun-
dersame Eigenartigkeit, eigenartige Neuheit, neue Wunderbarkeit. Indem
die Frommen diese liebgewinnen, entfernen sie sich von der Welt, [wahr-

lich] nicht von der Welt, sondern vom faulen Herzen der Welt.\" \"Die

Wahrheit herrschte immer und herrscht auch jetzt in einer kleinen Anzahl

erleuchteter Gottesmenschen, aber die Welt kann sie nicht umfangen. . . Die

k\303\274nstlerische Wahrheit lebt in wenigen Herzen, die meisten verharren aber
in Unkenntnis und Unkunst.\" \"Eine kleine Kirche ist das Licht der Welt.\"

Nur eine Folgerung aus der eben dargestellten Lehre Skovorodas ist seine

Lehre von der Leichtigkeit der sittlichen Vervollkommnung. Jede nat\303\274rliche

T\303\244tigkeit ist f\303\274reinen Menschen leicht und angenehm. Darum ist f\303\274rden

Menschen nichts leichter und angenehmer als tugendhaft zu sein. V orat1sset-

zung des tugendhaften Lebens ist freilich, da\303\237man durch Selbsterkenntnis
seinen individuellen Weg festgestellt hat. Seine Vorlesungen 1766 f\303\244ngt

Skovoroda mit den Worten an: \"Gelobt sei der selige Gott, da\303\237er das Not-

wendige leicht gemacht hat und das Schwierige nicht notwendig. Es gibt
f\303\234rden Menschen nichts S\303\274\303\237eresund nichts Notwendigeres als das Gl\303\274ck;

es gibt aber auch nichts, was leichter w\303\244reals das Gl\303\274ck...\" Und:

\"Was f\303\274rein Gl\303\274ckist es, welches auf dem SaI)g. des Leibes gegr\303\274ndet

ist, in einem beschr\303\244nkten Raume und in einet'\037eschr\303\244nkten Zeit, auf

dem sterblichen Menschen? Ist das nicht schwierig? Ja, schwierig und

unm\303\266glich. Gelobt sei der selige Gott, da\303\237er das Schwierige nicht notwendig

gemacht hat - - - Luft und Sonne sind immer mit dir, \303\274berallund um-

sonst; von alledem aber, was dich flieht, wisse, da\303\237
e\037dir

fremd ist und
halte es nicht f\303\274rdein Eignes; alles das ist fremd und \303\274l)\037\303\274ssig.Was geht
es aber dich an? Darum ist es auch schwierig - - - Was aber ist dir not-
wendig? Das was am leichtesten ist. Und was ist leicht? - - - Das was not-

wendig ist. - - - Nur eines ist dir notwendig und das ist auch gut und

leicht, alles andere aber ist Leiden und Krankheit. Was ist dieses Eine?

Gott - -\302\253.Die Behauptung, da\303\237das Gute schwierig sei, wird als eine teuf-

lische Lehre der \"Sirenen\" dargestellt. \"Speie diesen Geist der L\303\274geaus! Und

setze diesen wertvollsten Stein: XC1AEJta Ta XC1XQ als Fundament in dein

Herz. Schwierig ist es, b\303\266sezu sein... Wenn jemandem etwas nicht be-

quem ist - schreibe, da\303\237es auch unn\303\266tig ist - - -\" \"Der leere Ruhm ist

schwieriger als der wahre . . . Ist es f\303\274reinen Hund nicht schwieriger, den

Schatten zu ergreifen als den wahren Geschmack? Da steht ein Apfelbaum

vor dir -
ergreife und gib mir seinen Schatten. Seinen K\303\266rper kannst du

aber gleich umfangen.\" \"Der engste, h\303\244rteste, steilste Pfad wird leicht,

wenn Gott selbst den Weg zum Ziele zeigt. Und selbstverst\303\244ndlich zeigt er

[den Weg] demjenigen, welchen er dazu geboren hat.\"

Der Dialog \"Kampf des Erzengels Michael mit dem Satan\" tr\303\244gtden

Untertitel: \"Leicht ist es gut zu sein\", in anderen Manuskripten: \"Sehr

schwierig ist es, b\303\266sezu sein, leicht ist es, gut zu sein.\" \"Mut wegnehmen und

Angst einpflanzen: das ist: die Seele beengen, verschlie\303\237en und binden, da-)

173)))



mit sie sich bei einer guten Tat nicht freue, sondern sich bek\303\274mmere.\" Der

Teufel ist daran schuld, da\303\237die Menschen das N\303\266tigef\303\274rschwierig halten:

\"er hat das Notwendige zum Schwierigen umgeschmiedet\". \"Notwendigkeit
kann mit der Schwierigkeit ebenso wenig zusammen sein wie das Licht mit

der Finsternis - -
Zeiget mir, wo die Schwierigkeit wohnt. Nicht in der

H\303\266lle?Ich glaube, 0 Gott, da\303\237ebendort Arbeit, Krankheit, Kummer und

Seufzen wohnen. Ist denn die Notwendigkeit nicht dort? Ach, sie ist nicht

dort gewesen. Durch ihre Anwesenheit wird die H\303\266lleim Nu zum Paradies.
In der H\303\266llewird alles gemacht, was nicht notwendig, \303\274berfl\303\274ssig,unn\303\266tig,

unschicklich, widerw\303\244rtig, sch\303\244dlich, garstig, abscheulich, schlecht, unsch\303\266n,

ekelhaft, schmerzlich, verrucht, gottl\303\244sternd, verflucht, weltlich, leiblich,

verg\303\244nglich, wetterwendisch, teuer, selten, modern, sorgvoll, kostspielig,

verderblich, h\303\266llischist.\" Man soll dabei nicht vergessen, da\303\237die H\303\266llevon

Skovoroda \"spiritualistisch\" aufgefa\303\237t wird: da\303\237sich also die oben ange-
f\303\274hrteCharakteristik auf den inneren Zustand des in innerer Zerrissenheit
mit sich selbst lebenden Menschen bezieht, was f\303\274rSkovoroda mit einem

seinen Beruf \"mit Schwierigkeit\", mit M\303\274heund Not betreibenden Men-
schen gleichbedeutend ist. \"Selig ist, wer sich beherrscht. Das ist das Reich

Gottes! Es gibt nichts Leidueres, und es gibt nichts Notwendigeres, weil es

nichts Angeboreneres gibt [als sich zu beherrschen]. Und was ist Gott,
wenn nicht diese unsere in uns wie funkenatmende Kohle brennende selige

Natur?\"

Der Dialog \"Streit des Teufels mit Barsabba \"
ber\303\274hrt wieder dasselbe

Thema; dort bekennt \"Barsabba \", das ist Skovoroda selbst, seine fr\303\274here

S\303\274nde,die darin bestand, da\303\237er fr\303\274herfalscher Meinung war. Der rechte

Weg ist \"wahrhaftig f\303\274rdie b\303\266senMenschen unbequem und schwierig. Sie

tragen aber die Schwierigkeit in sich selbst. Auf dem Wege Gottes aber

finden sie sie nicht und sie ist HiI' alle Ewigkeit nicht da. Die Bosheit ver-
wandelt durch sid1 selbst das Gute in Schaden, Gift, Arbeit, und Leiden.\"

\"Der Geist, der Schwierigkeit und Leiden liebt\", ist der Teufel selbst.

Skovoroda zitiert die Worte Epikurs: Xa(HtE \"Cfl \037luxae(\037 <pUeJEL, \303\226\"CL\"Ca J!EV

avayxaia E1tOL'Y)eJEV EU1tOeleJ\"CU \"Ca \303\226E\303\226UeJ1tOeLeJ\"CUoux avayxuia, die er so \303\274ber-

setzt: \"Gelobt sei Gott, da er das Notwendige leicht erreichbar machte,

Schwererreichbares aber unn\303\266tig\". Deswegen auch die eigent\303\274mliche Ver-

ehrung Epikurs (von welchem freilich nie irgendeine andere Meinung als die

eben angef\303\274hrte zitiert wird), die in seiner Gegen\303\274berstellung mit Christus

im Schlu\303\237liede der San1mlung \"Garten der g\303\266ttlichen Lieder\" gipfelt: \"so

lebte der athenische, so lebte auch der hebr\303\244ische Epikur, Christus\"; das Ge-

meinsame ist die Freude, die Angstlosigkeit bei der. Die scheinbare Gleich-

setzung Christi mit Epikur am Schlu\303\237des Gedichts, verf\303\274hrte manche nicht-

informierte Verfasser von Arbeiten \303\274berSkovoroda zu phantastischen
Kombinationen \303\274berSkovorodas \"Epikureismen\" oder gar seinen Materia-

lismus und Atheismus.
Skovoroda zitiert das Fragment Epikurs in einer etwas freien Nachbil-)

174)))



dung: \"blagodarenie blazennomu Bogu, za to, cto sdclal nuznoe netrud-

nym, a trudnoe nenuznym\".

Diescs Fragment zitierten auch die Kirchenv\303\244ter, von wo Skovoroda
wohl das Zitat hat, und zwar finden wir es bei Gregor von N azianz: Cant.

X und De virtute 785 f. und bei Clemens von Alexandrien: Stromata IV,
23. Clemcns zitiert Epikur (fast immer ablehnend) in \"Stromata\" 23 Mal!
Hervorgchoben wird meist die \"Freude\" alS' Kennzeichen des tugendhaften
Lebens und die hohe Einsch\303\244tzung der Freundschaft durch Epikur. Bei

Skovoroda steht dieses Zitat auch in seinen Fabeln. Auf die Quellen des

Zitats hat bereits 1895 in cinem schwachen Aufsatz A. Lebedev hingewie-

scn (\"Voprosy filosofii i psichologii\", Heft 27, S. 173 f.).

Wie eigenartig auch manche Motive der Lehre Skovorodas von der\"\"un-

gleichen Gleichheit\" klingen m\303\266gen,
- sie sind doch alt und im Boden der

christlichen Tradition tief verankert.
Das Thema \"nicht hier\" f\303\274hrtuns eigentlich bis zu Plato zur\303\274ck.Philo

bespricht dieses Problem: \"Der Schlechte denkt, da\303\237Gott sich an einem Orte

befindet, nicht umfangend, sondern umfangen ...\" \303\274berzeitlichkeit und

\303\274bcrr\303\244umlichkeit des g\303\266ttlichen Seins sind ein gew\303\266hnliches Thema der kir-
chenv\303\244terlichen Schriften. Die deutsche Mystik ni\037t

dieses Thema wieder

auf, es erh\303\244ltjedoch eine besondere F\303\244rbung
-

eine\"'\037pitze gegen das \"\303\244u\303\237e-

re Christcntum\" - so bei Eckhart: \"Du brauchst nicht erst nach ihm zu
suchen hier oder dort, er ist nicht weiter als vor der T\303\274rdes Herzens\". \"Die
Leute suchen den Frieden in \303\244u\303\237erenDingen: bei Orten und Weisen, durch

Mcnschen oder Werke, durch Unbehaustheit, Armut unq.Niedrigkeit
- wie

stattlich es sich auch ausnin1mt, das ist dennoch alles niJ;reund gibt keinen
Frieden.\" \"Der Wechsel der Orte und die Einbildung, da\303\237es anderswo

besser sei, hat schon viele get\303\244uscht\", behauptet die ,Imitatio Christi\" eben-

so die ,Theologia deutsch'. Auch f\303\274rFranck ist der echte Glaube \"weder

FUrst noch Bauer, Speise noch Trank, Hut noch Kappen, [weder] dort

oder da, heut oder morgen, Tauf oder Beschneidung oder etwas au\303\237eruns,

sondern Frieden und Freude im heiligen Geiste, ungef\303\244rbte Liebe vom rei-
das Reich Gottes/ in dieser Welt au\303\237erhalben vns an keinem Ort ist/ viel

nen Herzen, gutem Gewissen und unerfundenem Glauben\". Besonders breit
cntwickelt dieses Thema Weigel: \"So nun der Himmel! oder Christus/ oder

Beschwerung vnd Unlust findest/ so begerstu bald einer andern Stelle/ solchem

weniger wird es seyn m\303\266genan einem Ort au\303\237ervns/ hie vnd da/ nach

Zerbrechung der Welt/ da alle \303\266rtersind auffgehoben mit der sichtbaren

Welt.\" \"Dann vnser Vaterland ist nicht diese Welt/ nicht Europa/ nicht

Deutschland/ nicht dies oder jenes F\303\274rstentumb/ nicht Leipzig oder Wormbs/

nicht diss oder jenes Hauss ist vnser Heymat vnd Wohnung/ denn daraus

\"Ist nicht also/ wenn du an einem Ort bist/ darinne der Widerwertigkeit/

mag dich jagen ein sterblicher Mensch/ das giA:ige Gew\303\274rm/ oder der Todt . . .\302\253

allen zu entfliehen/ vnd besser Ruhe oder Gl\303\274ckseligkeit zu besitzen/ als aus
einem Hause in ein anders/ aus einer Stadt in eine andere/ aus einem Dor{f)

175)))



in ein anders/ aus einem Ampt zu einem andernl aus einem Lande in ein

anders/ sc. Vnd das thustu darumbl wie gesaget/ da\303\237du aus nat\303\274rlicher

angeborener art seufftzest nach dem rechten Ort oder Vaterlandt/ nach der
Ruhe vnd Seligkeit/ in welchem du ohne Vnruhe/ Vnlust/ Vnfriede vnd seyn
m\303\266gestmit Frewden/ Vnd dass du solches hie vnd vermeynest zu finden von

aussenzu an den Creaturen/ ist die Vrsache/ dass du noch nicht kennest

dein rechtes Vaterland/ dein Heymat/ das Reich Gottes in dir/ die Ruhe

vnd Frewde in Gott in dir selber.\" \"Du findest kurzumb kein Friede/ Gen\303\274ge

noch Seligkeit ausser dir/ weder in K\303\266nigreichen/ noch in k\303\266stlichen Gew\303\244ben/

auch nicht in Ges\303\244ngen/ nicht in Harfen/ nicht in wohlklingenden I nstru-

menten/ nicht in Frewdenmahlen/ nicht in Gesellschaften/ nicht bey dem

Weine/ nicht bey vollem Tische/ nicht in Weiber Lust/ nicht in K\303\266niglicher

Tracht noch Ehre/ nicht in tantzen und spielen/ nicht in Posterey / nicht in

B\303\274chernnoch Schrifften/ nicht im gesunden Leibe/ auch nicht in der gantzen
Weh/ sondern allein in Gott in dir selbst/ vnd mit nichts au\303\237erdir.\"

Dasselbe sagt B\303\266hme:\"darum bedarf die Seel keiner langen Fahrt, wenn die

vom Leibe scheidet, an der Stelle, da der Leib stirbt, ist Himmel und H\303\266lle,

und der Mensch Christus wohnt \303\274berall; so ist Gott und Teufel allda, aber

ein jeder in seinem Reiche. Das Paradies ist auch da und darf die Seele nur
durch die tiefen Tore ins Zentrum eingehen. Ist sie heilig, so steht sie schon

in Himmelspforten und hat sie nur der irdische Leib au\303\237erdem Himmel

gehalten. So der nun zerbricht, so ist sie schon im Himmel, sie bedarf keiner

Aus- oder Einfahrt. Christus hat sie im Arm. . .\" Comenius spricht ebenso,
auch Czepko:)

Bleib innen.

Wohin, 0 Mensch? Zur\303\274ck.Umsonst gehst du herf\303\274r.

Bleib in dir, willst du GQJt. Gott selber wartet dir.

Und - wie immer - mit gr\303\266\303\237terFeinheit des Ausdrucks -
Angelus Silesius:

Mensch, geh nur in dich selbst! Denn nach dem Stein der Weisen
darf man nicht allerorts in fremde Lande reisen.

- - wend ich mich, um Gott zu finden, nirgends hin.)

\"Das Reich Gottes ist in euch.\" An diese Stelle kn\303\274pfen die Betrachtungen
aller Mystiker an. Da\303\237alles in mir sei, lehrten Eckhart, Suso und Weigel, f\303\274r

welchen die H\303\266lledas Paradies, das Reich Gottes \"im Menschen\" ist:

\"Das ist die innere Helle/ die Helle aller Hellen/ also des endlosen Gutes

ewiglich von eigener Bosheit wegen beraubet zu seyn/ vnd dasselbige den-

noch lieb haben.\" \"Du seyst in Aphrica oder America, du seyst in der Welt

oder ausser der Welt/ so findestu doch das Reich Gottes/ den Himmel! dein

Vaterlandt nicht ausser dir/ sondern inwendig in dir im Geiste.\" Dasselbe
lehrt B\303\266hme:\"Dan du darffst nicht fragen: Wo ist GOTT? H\303\266redu blinder

Mensch/ du lebest in GOTT/ und GOTT ist in dir. ..\" \"Gott ist im Him-

mel/ und der Himmel ist im Menschen: wil aber der Mensch im Himmel)

176)))



seyn/ so mu\303\237der Himmel im Menschen offenbar werden.\" \"Dan der rechte

Himmel ist allenthalben/ auch an dem Orthe/ wo du stehest und gehest/

wan dein Geist die innerste Geburt Gattes ergreifft/ und durch die sideri-

sche und fleischliche hindurchdringet/ so ist er schon im Himmel.\"

Und f\303\274rAngelus Silesius:

Der Himmel ist in dir und auch der H\303\266llenQual.

Mensch, wird in dir das Paradies nicht 'erstlich sein,
so glaube mir gewiss: du kommest nimmer drein.

Das Himmelreich ist inwendig in uns. . .

Das Reich Gottes ist in uns. . .

Ja, auch selbst die \"ungleiche Gleichheit\" Skovorodas ist nichts Neues.
D\037n

in dieser oder jener Form war die Vorstellung, da\303\237ein jeder Mensch einen

eigenen Weg gehen soll, schon in der Antike verbreitet. Bei Plato und den

Stoikern angedeutet, findet diese Lehre bei Philo wieder Aufnahme:

O\037lOjIoOYOU\037lEV(J)\037'tfl <pUeJEL tiiv, \"das Leben nach der rechten Stimme der Na-

tur\", ist die Form, in der er sie ausspricht. Im Anschlu\303\237 an die Schrift findet

sie bei den Kirchenv\303\244tern Verbreitung, wobei die antithetische Formel auf

ganz nat\303\274rliche Weise aus der Anerkennung der individuellen \"Natur\" eines

jeden Menschen und der f\303\274rdas Christentum doch sq:,.,esentlichen Behaup-
tung der Gleichwertigkeit aller Menschen folgt. Die Sinnbilder, die zur

Symbolisierung der \"ungleichen Gleichheit\" dienen, sind sehr verschieden.

So schreibt Makarius: \"Wie ein T\303\266pfernach dem geb\303\274hrenden Ma\303\237den

Ofen heizt, wenn er die T\303\266pfeins Feuer stellt, nicht zu stark, damit die Ge-

f\303\244\303\237e,die zu lange gebrannt werden, keine Risse bek\303\244men, ater auch nicht zu
schwach, damit sie nicht verderben, indem sie nicht genug geb1annt w\303\274rden;

ebenso macht auch ein Gold- oder Silberschmied ein geb\303\274hrend starkes Feuer

an; wenn er..das Feuer verst\303\244rkt, so werden die silbernen und goldenen Er-

zeugnisse zerflie\303\237en und verderben; der menschliche Verstand kann die
Lasten an die Kr\303\244fteder lasttragenden Tiere anpassen, sei es eines Kamels
oder eines anderen Tieres -, wie gro\303\237eLast ein jedes tragen kann; um so

mehr denn gestattet Gott, der die Kraft der menschlichen Gef\303\244\303\237ekennt,

den feindlichen Kr\303\244ften [auf die Menschen] zu wirken.\" Die verschiedene

Wirkung der g\303\266ttlichen Kraft auf verschiedene Menschen versinnbildlicht

\0371aximus Confessor mit der Wirkung der Sonne auf verschiedene Substan-
zen - \"der Schmutz wird von der Sonne hart, der Wachs - weich\". Auch

die weltlichen Berufe werden in die Charakteristik der individuellen Wege

der einzelnen Menschen einbezogen - etwa bei Clemens. Der Begriff des

\"Berufs\" wird im Mittelalter von Thomas ausf\303\274hrlich besprochen, n\303\244mlich

im Sinne einer Anerkennung der Berufe als der von den Menschen im Leben
auszuf\303\274hrenden \"\303\204mter\" (officia), die vom sittlich-religi\303\266sen Standpunkt

aus durchaus anerkannt werden. Auch in der Mystik wird das Recht der

individuellen menschlichen \"Natur\" voll anerkannt. So bei Eckhart: \"Man
soll der Leute Art mehr achten, das ist eine gute Erinnerung, und man)

177)))



verschm\303\244he niemandes Weise. Ein jeder mag seine gute Art behalten und

jede andere einbeziehen und in seiner Weise alle gut nehmen. Seine eigene

Art zu \303\244ndern,bringt unst\303\244tesWesen und Gem\303\274thervor - - - Nicht alle

Menschen k\303\266nneneinen Weg gehen.\" Auch die Sinnbilder werden verwendet:
Gott sei Feuer und der Mensch -

Teig: \"Wenn man einen Backofen heizt

und legt hinein einen Teig von Hafer und einen von Gerste und einen von

Roggen und einen von Weizen, nun ist nichts als eine und dieselbe Hitze im

Ofen und sie wirkt doch nicht gleich auf alle Teigarten; von einer wird

sch\303\266nesBrot, die andere wird grob, die dritte noch gr\303\266ber.Die Ursache

davon ist nicht die Hitze, sondern die Stoffe, die nicht gleich sind. Ebenso

wirkt Gott nicht gleich in allen Herzen\". - Auch Tauler bespricht das
Problem des Berufes ausf\303\274hrlich mit Betonung der Frage nach den \"welt-

lichen\" Berufen. \"So ungleich die Leute sind, so ungleich sind auch ihre Wege
zu Gott; was eines Menschen Leben w\303\244re,das w\303\244redes anderen Tod; und
wie der Leute Komplexionen sind und die Naturen, darnach richtet sich

oft ihre Gnade. . . Nimm vor allen Dingen wahr, welches dein Ruf sei; in

dem, das dir Gott gerufen hat, in dem folge.\" \"Denn jede Kunst und jedes
Werk, wie klein sie auch sind, das sind alle Gnaden, und alle wirkt derselbe

Geist zu Nutz und Frucht des Menschen. Nun heben wir an mit dem Unter-

sten. Der eine kann spinnen, der andere kann Schuhe machen, und etliche
sind in diesen \303\244u\303\237erenDingen so bewandert, da\303\237sie vollauf besch\303\244ftigt

sind, und ein anderer kann es nicht. Und dies alles sind Gnaden, die der

Geist Gottes wirkt. Wisset, w\303\244reich nicht ein Priester und nicht bei einem

Orden, ich n\303\244hmees als etwas Gro\303\237es,wenn ich Schuhe machen k\303\266nnte,und

ich wollte gern mein Brot mit meinen H\303\244nden verdienen. - - Kinder, der

Fu\303\237und die Hand sollen nicht Auge sein wollen. Ein jeder soll sein Amt

tun, das Gott ihm zugef\303\274gt hat, wie grob es auch sei, und das ein anderer
vielleicht nicht tun kann. Und voa unseren Schwestern soll auch eine jede

ihr Amt tun. - - - Und daran, ob du damit zufrieden bist oder nicht,

sollst du auch erkennen und soll erkannt werden, ob dein Tun allein auf

Gott gerichtet gewesen sei.\" - DasseI be hebt Valentin Weigel hervor: \"Was

ist die Vrsache/ das so viele Menschen in jhren Handthierungen zu Boden

gehen? Nichts anders/ als da\303\237man nicht brauchet das gnothi seauton, da\303\237

man den nicht auss seiner Nativitet dess Gestirns erkennet/ worzu er

eygentlich geboren sey: Mancher ist durch das Gestirn geordnet zum Stein-

metzen/ vnd wird ein Schuster! da wird das Liecht der Natur nicht ge-
halten/ darulnb bleibet solcher ein H\303\274mpler: Ein ander ist geboren zu einem

Tuchmacher/ vnnd wird ein Goldschmidt/ da wird das Liecht der Natur

gebrochen/ Darumb wird ein solcher ein unn\303\274tzer verderbener Mensch:

Mancher wird geboren zum J uristen/ vnd wird Medicus: Jetzt ist das Liecht

der Natur verr\303\274cket/ da\303\237dieser wenig Gl\303\274cksp\303\274ret/ vnnd mit grosser
M\303\274heseinen Handel f\303\274hretmit ander Leuth Schaden. . .\", - es ist hier ohne
Belang, da\303\237Weigel den Versuch macht, sozusagen eine \"astrologische Be-

rufsberatung\" zu begr\303\274nden
- diese Stelle, die in einem durchaus mystisch-)

178)))



religi\303\266sen Kontexte sich befindet, darf darum mit Recht deo andern oben

angef\303\274hrten angeschlossen werden. Auch ein anderes Sinnbild finden wir
noch bei Weigel: \"Es ist in einer Stuben ein Fenster, dreyerley Glas, ein gelb

dickes, ein smwartz finsters vnd ein weiss lauters; auff diese zugleich scheinet
die Sonne ohne Ansehen der Geschicklichkeit, da\303\237aber das Schwartze finster

bleibt vnd nicht erleuchtet wird vnd das Gelb nicht soviel Empfahet als

das Weisse, da hat die unparteyische Sonne kein schuld daran, das Glas ist

an ihm selber ein Hindernis.\" Und f\303\274rB\303\266hme: \"Gleichwie die manchen
Blumen alle in der Erde stehen und alle nebeneinander wachsen, keine beisst

sich mit der anderen um Farben, Geruch und Geschmack; sie lassen die Erde
und Sonne, Regen und Wind, Hitze und K\303\244ltemit sich machen, was sie

wollen, sie aber alle wachsen, eine jede in ihrer Eigenschaft
- so ist es \037ch

mit den Kindern Gottes.\" Auch Angelus Silesius hebt dieselbe Grundidee der

\"pluralistischen Ethik\" hervor:

Freund, solln wir allesamt nur immer eines sdtrein,

was wird das f\303\274rein Lied und f\303\274rGesinge sein?)

Wie du bist, so wirst du gewirket.

Die Sonn erweicht das Wachs und mamet hart den Kot,
so wirkt auch Gott nam dir das Leben und \037 Tod.

Ein etwas pessimistisch gef\303\244rbtes Sinnbild - die Vorstellung von der Welt
als einem Theater und der individuellen Rolle des Menschen aber als einer

\"Rolle\" auf dieser B\303\274hne- treffen wir bei Skovoroda. Es geht wahrschein-
lich auf das Marionettentheater der Platonischen

\"Ges;.tze\" zur\303\274ck, ein

Bild, das auch bei Plotin wiederkehrt: \"das Leben ist w\037 -tio Drama, die
Menschen sind die Schauspieler; das Drama ist ein vollkommenes Kunstwerk
aus dem Geiste des Dichters, aber die Charaktere (die Typen), die im Drama

auftreten, bringen die Schauspieler auf die B\303\274hnemit\". Gott ist \"Mario-

nettenspieler\" auch f\303\274rSebastian Franck; bei Czepko:)

.Das Leben ist ein Smauspiel-.
Was ist dein Lebenslauff und thun, 0 Mensm? Ein Spiel. . .

Und auch in der Romantik wird das Sinnbild des Theaters verwendet: bei

Kleist und bei Solger
- wobei nicht ins Gewicht f\303\244llt,da\303\237bei dem einen

darin tragischer Pessimismus, bei dem anderen eine romantisch \"ironische\"

Einstellung zum Ausdruck kommt.
Das Motiv \"Leicht ist es, gut zu sein\" ist in verschiedenen Variationen

unz\303\244hlige Male in der christlichen Literatur zu finden. Ja schon bei Philo,

der freilich nicht sehr konsequent ist und zuweilen auch die Ansicht vertritt,

da\303\237die Tugend auf Anstrengung begr\303\274ndet sei. Ebenso bei Clemens. F\303\274r

Eckhart \"macht die Tugend das Unm\303\266gliche m\303\266glich, ja sogar leicht und
s\303\274\303\237\".Nach Comenius ist mit Gott \"alles leicht und bequem\". Czepko glaubt,
da\303\237\"Dein Heil ist schwer, die H\303\266llist schwerer zu erwerben\". Und f\303\274r

Angel us Silesius:)

179)))



Die Seligkeit ist leichter zu erlangen als die
Verdammnis.

Es d\303\274nktmich leichter sein, in Himmel sich zu schwingen.
als mit der S\303\274ndenM\303\274h,in Abgrund einzudringen.

Mensch, lebest du in Gott und stirbest deinem Willen,
so ist dir nichts so leicht, als sein Gebot erf\303\274llen.

Das Himmelreich wird leicht eroben und sein Leben.

Und auch ein so eigenartiger Satz wie der Vergleich Epikurs mit Christus
braucht uns nicht zu verwundern, denn kein anderer als Gregor von Nyssa

spricht ein Lob auf Epikur aus, und Clemens zitiert denselben Spruch Epi-
kurs wie Skovoroda.)

Der einzige Beruf, den Skovoroda im Leben ergriff, war der Lehrerberuf. Er

gab Stunden in einer ukrainischen Magnatenfamilie. Er las an zwei ukraini-
schen theologischen Schulen Dichtkunst, griechische Sprache und in den \"Er-

g\303\244nzungsklassen\", die in Charkov f\303\274r\"adlige J\303\274nglinge\" aufgemacht wur-

den, christliche Ethik. Der Unterricht Skovorodas hat mehrmals durch seine

neue Art Widerspruch hervorgerufen. Andererseits aber bewahrten seine

n\303\244heren Sch\303\274lerdie besten Erinnerungen an ihren Lehrer. I n den sp\303\244teren

Jahren seines Lebens hat Skovoroda den p\303\244dagogischen Problemen einen

Dialog gewidmet und dadurch sein tiefes inneres Interesse f\303\274rdie P\303\244dago-

gik bekundet. Dieser Dialog, \"Der dankbare Storch\", unterscheidet sich von

den meisten Dialogen der sp\303\244terenJahre durch seine auffallende Einfachheit

und Durchsichtigkeit, was jedenfalls daf\303\274rspricht, da\303\237dieser Dialog von

\037Skovoroda gewisserma\303\237en als eine popul\303\244re Schrift gedacht war.
Die p\303\244dagogischen Probleme sind wirklich, wie aus dem genannten Dialog

und anderen Schriften zu ersehen ist, keine Probleme, zu denen Skovoroda
nur durch \303\244u\303\237ereUmst\303\244nde seinef Lebens gekommen ist, sondern sie be-

r\303\274hrensich mit den Grundlagen seiner Welt- und Lebensanschauung. Man
kann sagen, die P\303\244dagogik Skovorodas ist nur eine Folgerung seiner ethi-
schen Anschauungen

- wir k\303\266nnendeshalb unsere Darstellung auch auf ein

Mindestma\303\237 beschr\303\244nken.

Das Gespr\303\244ch wird von einem Storchen und einem Affen gef\303\274hrt. Die

Vorstellungen des Affen sind die \303\274blichenVorstellungen von dcr Erziehung
und vom Unterricht, wie sie in den gesellschaftlichen Kreisen jener Zeit
herrschen. Dem Storch legt aber Skovoroda seine eigenen p\303\244dagogischen

Gedanken in den Mund.
Der Affe interessiert sich f\303\274rFremdsprachen: \"\303\274berall bl\303\274hen jetzt

Schulen, in welchen allsprachige Papageien lehren.\" Auch die gesellschaft-

liche Erziehung ist notwendig - \"tanzen oder Laute spielen ce, singen. \"Man

soll nicht hinter den anderen zur\303\274ckbleiben. Die Mitmenschen aber und die

Mode, das ist dasselbe.\" Zweck der Erziehung ist au\303\237erdem die \"praktische\"

T\303\274chtigkeit: \"ein Blutegel kann auf verschiedenen Wegen aus seiner Um-

gebung viel Gutes aussaugen. . . Rang, Landbesitz, Geld. . .\

180)))



Das alles lehnt der Storch ab. Die Erziehung besteht gar nicht in Mit-

teilung von Kenntnissen, sondern vielmehr in der Unterst\303\274tzung der Natur-

anlagen, welche jedes Kind hat. Man soll \"gut geb\303\244ren\", \"die junge Ge-
sundheit des Kindes wahren\". Die \"richtige Geburt\" bestimmt Skovoroda
nach gewissen astrologischen und eugenischen Regeln. F\303\274rdie Erhaltung
der Gesundheit werden eigentlich keine Regeln angegeben. Daf\303\274r aber

spricht Skovoroda etwas ausf\303\274hrlicher von der\037Erziehung selbst. Die besten

Erzieher sind die Eltern, wobei er freilich mit keinem Wort sich gegen
Lehrer, Schulen usf. \303\244u\303\237ert.Nach seinem Lebenslauf ist jedenfalls zu

schlie\303\237en, da\303\237er die Lehrert\303\244tigkeit nicht abgelehnt hat.
Gute Erziehung haben auch \"die Armen n\303\266tig\",vorausgesetzt da\303\237\037n

\"nicht eine luxuri\303\266se, sondern eine seligmachende Erziehung\" meint. t}ie

Aufgabe der Erziehung ist es, \"zum Guten zu lehren\". Diese Aufgabe ist
nicht schwer: \"wer zum Guten geboren ist, dem ist es nicht schwer, zum

Guten zu lehren\". \"Das Angelernte, das \303\274bliche und das Angew\303\266hnte ist

ein und dasselbe. Von Natur reift die Lehre von selbst ... Diese ist die

allgemeine und einzig wahrhafte Lehrerin. Einen Falken kann man schnell

fliegen lehren, aber nicht die Schildkr\303\266te. Einen Adler wirst du im Nu

lehren, auf die Sonne zu blicken und sich zu
freue\037

aber nicht die Eule.
Einen Hirschen ist es leicht, auf die Kaukasusberge \037u schicken, ihn lehrst
du ohne Schwierigkeit aus den reinen Bergquellen trinken, aber nicht das

Kamel und den Eber.\" Auch die Kinder zeigen schon die in ihnen liegenden

Anlagen: \"Jedes Geheimnis hat seinen enth\303\274llenden Schatten - - - Schau,

wie ein Bub beim Spielen ein Joch verfertigt und es
deDJ

H\303\274ndchen oder

dem K\303\244tzchen auflegt. Ist das nicht der Schatten seiner land*irtschaftlichen

Seele ? Wenn er einen S\303\244belumbindet, ist das nicht das Streben zur Kriegs-
kunst? .. . Wenn ein dreij\303\244hriges Kind vom H\303\266rensagen g\303\266ttliche Lieder

lernt, gerne die heiligen B\303\274cheranschaut, die Seiten umschl\303\244gt, bald auf die

geheimnisvollen Bilder schaut, bald auf die Buchstaben, zeigt denn das nicht

den geheimen Funken der Natur, die es zur Theologie geboren hat und

beruA:? ... Dementsprechend soll man den Kindern auch ihrer ,Natur'

entsprechend geistige Nahrung geben.\"

Der Erziehung soll die Natur zugrunde gelegt werden. Diese Natur

\303\244u\303\237ertsich in der Psyche des Kindes, und Skovoroda r\303\244t,diese Natur aus
der Psyche des Kindes herauszulesen. \"Es ist schwer, seine Natur zu er-

kennen, noch schwieriger aber - die fremde. Man erkennt sie aber erst sp\303\244t.

Eine Schildkr\303\266te hat den Fehler erst bemerkt, als sie beginnen wollte zu

fliegen.\" Auf diesen m\303\266glichen Einwand erwidert Skovoroda seinerseits fol-

gendes: \"Rede nicht von der Schwierigkeit im Notwendigen. Es ist unm\303\266g-

lich, da\303\237die Natur das Notwendige schwer gemacht hat . . . Es sei schwer

zu erkennen. Wer will denn erkennen? - - - Wei\303\237tdu, da\303\237die Geometer

aus dem Schatten die H\303\266heeines - - - Geb\303\244udes erfahren. Jedes Geheimnis

hat seinen enth\303\274llenden Schatten.\" Aus diesem Schatten soll man das Wesen
erkennen k\303\266nnen.)

181)))



Der Lehrer soll der Natur helfen, indem er die \"\303\266konomie\" der Seele,

\"die \303\266konomie unserer kleinen Welt\" in Ordnung h\303\244lt,er soll \"Ordnung im

Herzen machen\". Das bedeutet gar nicht, da\303\237die Mitteilung von Kenntnis-
sen unn\303\266tig ist. \"Ich verurteile die Wissenschaften nicht und lobe auch das

letzte Gewerbe; es ist nur verurteil ungsw\303\274dig, da\303\237wir uns auf sie verlassen
und die h\303\266chsteWissenschaft vernachl\303\244ssigen.\"

Eigent\303\274mlich ist, da\303\237f\303\274rSkovoroda die Erziehung eigentlich mehr eine

Hilfe der Natur als eine aktive T\303\244tigkeit des Erziehers bedeutet. Das Leben

eines Menschen ist wie das Leben einer Pflanze, die von der \303\244u\303\237erenUm-

gebung an der Entwicklung in ihr verborgen liegender Eigenschaften gehin-
dert sein kann, aber keine neuen Eigenschaften von au\303\237enher erhalten kann.

\"Wenn die 'weise und selige Natur alles baut, ist dann nicht sie allein es, die

lehrt und verbessert? Jede Sache reift, wenn sie es leitet. Verhindere sie nur

nicht, und wenn du kannst, so beseitige die Hindernisse und ebne den Weg:
wahrlich wird sie selbst alles rein und gl\303\274cklichvollziehen. Eine Kugel wird
von selbst vom Berge herunterrollen : nimm nur den hindernden Stein des

Ansto\303\237es weg. Lehre sie nicht zu rollen, hilf nur. Lehre nicht einen Apfel-
baum Xpfel tragen: die Natur selbst hat ihn gelehrt. Sch\303\274tzeihn nur vor

Schweinen, schneide die wilden Zweige weg, s\303\244ubereihn von den Raupen,
leite das schmutzige Wasser, das auf die Wurzeln flie\303\237t,weg usf. Lehrer und
Arzt sind nicht Lehrer und Arzt, sondern nur Diener der Natur, die die

einzige und alleinige Xrztin und Lehrerin ist. Wenn jemand etwas erlernen

will, so soll er dazu geboren werden - - - \"
Vorbild dieses Symbols der

Erziehung scheint die reiche und \303\274ppigeukrainische Natur gewesen zu sein,

f\303\274rwelche die Landwirtschaft mehr nur eine \"Hilfe\" der Natur bedeutete

und nicht \"Verbesserung\" oder gar Ab\303\244nderung und Vergewaltigung ihrer
Kr\303\244fte.

Da\303\237Mystik und P\303\244dagogik in e\037er engen Beziehung stehen k\303\266nnen,und

da\303\237diese Verbindung vielleicht auch nat\303\274rlich ist, das bezeugt ein Beispiel

wie Comenius zur Gen\303\274ge!Die \"Natur\", die f\303\274rdie Vertreter der mystisch-

religi\303\266sen P\303\244dagogik die Grundlage der Erziehung ist, darf nur keinesfalls
im Sinne des Naturalismus verstanden werden: nicht die physische \"Natur\"

des Menschen wird vor allem ber\303\274cksichtigt, sondern das Innere im Men-

schen, sein g\303\266ttliches Wesen, welches von den Hemmungen der \303\244u\303\237erenNa-

tur befreit werden soll. Das Leben der Pflanze als Sinnbild f\303\274rdas Leben

des Menschen kommt in Verbindung mit dem p\303\244dagogischen Gedanken

schon fr\303\274hvor. So etwa besonders bei Tauler, der in seinen Predigten auch
die Sinnbilder des Gartens f\303\274rdie menschliche Gesellschaft und die Garten-

baukunst f\303\274rdie erzieherische Wirkung der Kirche oft gebraucht. Ebenso

bei Suso, der die Erziehung als Abschneiden des B\303\266senversinnbildlicht;

wenn das B\303\266seabgeschnitten wird, tritt die \"Heilige\" Natur des Menschen
hervor: \"Halt aber stille das Messer, bis du wahrlich ersehest, was du ab-

schneiden sollst. Und kennte der Weing\303\244rtner nicht die Kunst, er schnitte das

edle Holz, das die Trauben bringen soll, ebenso ab wie das b\303\266seHolz, und)

182)))



also verderbte er damit den Weingarten. Also tun auch solche Menschen, die

diese Kunst nicht kennen. Sie lassen die Untugend und die b\303\266senNeigungen

in dem Grund der Natur liegen und hauen und schneiden ab die arme Natur
und verderben dadurch dann diesen edlen Weingarten. Die Natur an sich

selbst ist gut und edel; wozu willst du denn der die Kratt nehmen? Wenn
die Zeit der Frucht sollte kommen, das ist: ein g\303\266ttlich, selig, and\303\244chtig

Leben, so hast du dann die Natur verderbt.\" 1\\uch bei Weigel ist die Seel-

sorge nur \"Abschneiden\": \"die B\303\244umepflegt man zu beschneiden von den

vberfl\303\274ssigen d\303\274rrenEsten\".

So ist auch der Ausgang Skovorodas in die Welt der praktischen Bet\303\244ti-

gung keinesfalls ein Abfall von seinen mystischen Grundprinzipien, sondern

vielmehr eine Anwendung derselben. Die \303\274ppigeukrainische Natur \037ab

ihm - wie sp\303\244terKulis - dessen ganze Naturphilosophie auf dem Sinnbilde

der sich zum Guten und G\303\266ttlichen entwickelnden Natur, die seitens des

Menschen nur I-filfe und keiner Verbesserung bedarf, aufgebaut ist - ein

anschauliches Bild von der durch alle Hindernisse und Hemmungen sich

durchsetzenden g\303\266ttlichen \"Natur\" des Menschen. Und dieses Bild lag auch
der Dichtung Skovorodas zugrunde.)

20. Die Reinigung)

Tiefe und H\303\266heist eins.
Meister Eckhart

Ist nun die Welt wirklich so, wie Skovoroda sie darstellt, s\037ist die einzi\037e

M\303\266glichkeit, die Stimme Gottes in uns zu h\303\266ren,taub zu werden f\303\274rdie

Stimme der.. Welt. Da aber der \303\244u\303\237ereMensch selbst zur\" Weh\" geh\303\266rt,so

ist die Verleugnung der Welt zugleich Verleugnung des \303\244u\303\237erenMenschen.

Aus diesem einfachen Gedankengang erwachsen alle die Formeln, die Sko-
voroda aus der d1ristlichen Tradition \303\274bernimmt: die Selbstverleugnung,
die Selbstverminderung, der symbolische Tod, das Absterben des \303\244u\303\237eren

Menschen, die \"Reinigung\" der Seele oder des Herzens. Die Seelenelemente,

die \"absterben\" m\303\274ssen,sind solche, die den Menschen mit der Weh ver-

binden, das ist die Selbstheit, der Eigenwille des Menschen.
Diese Gedankeng\303\244nge gruppieren sich bei Skovoroda manchmal und nicht

zuf\303\244lligum die Vorstellung der \"Nachfolge Christi\". Die Nachfolge Christi

bestehe eben darin, da\303\237man durch den symbolischen Tod gelangt. So kommt

die Verwandtschaft des inneren Menschen mit Christus zum Ausdruck. Und
die Formeln der Selbstverminderung, der Reinigung usf. passen sehr gut
zum antithetischen Denkstil Skovorodas, da sie die Selbstverminderung
zur Vorbedingung der \"Erh\303\266hung\", der ethischen Vervollkommnung und
des weiteren noch weiterf\303\274hrenden mystischen Weges erkl\303\244ren.

Skovoroda bezeichnet oft die menschliche Tugend mit dem zur mystischen

Terminologie geh\303\266rigen Wort \"die Reinigung\", die \"Sich-Entle\037rung\". Da-)

183)))



mit macht er seine ethische Lehre zugleich zur ersten Stufe seiner mystischen

Theorie; die Reinigung ist bekanntlich die erste Stufe des mystischen Weges.

Skovoroda kann hier mit vollen H\303\244nden aus der asketischen und mysti-

schen Literatur sch\303\266pfen. Er gruppiert nur den Stoff anders und legt den
einen oder den anderen Gedanken anders aus.

\"Sich im Tun vermindern\" und \"Sich im Herzen vermindern\" bedeutet

f\303\274rSkovoroda ein und dasselbe. Die Selbstverminderung ist 'Xu\303\237a(>ol;,

\"Sich-Entleerung\": \"Das selbst verminderte Herz ist ein nicht mit dem

Dornbusch der Lebenssorgen bewachsenes, sondern ein zur Aufnahme der

g\303\266ttlichen Wahrheit bereites: entleert euch und erkennet!\" \"Reiniget euch.\"

\"Waschet euch.\" \"Das ist die selige Erneuerung eures Innern.\" \"Das reine

Herz\" wird vor allem gefordert. \"Der st\303\244rksteund schlaueste Feind ist die

alte Meinung - - -
K\303\244mpfe (gegen ihn) t\303\244glich,und jage, sei es auch nur

eine dieser Meinungen, t\303\244glichaus deinem Innern heraus\". \"Wie die Ge-
sundheit nach der Reinigung des K\303\266rpers von der sch\303\244dlichen und \303\274ber-

fl\303\274ssigen N\303\244sse, der Mutter der Krankheiten, sich einstellt, so f\303\244ngt

auch das Herz, von allen gemeinen weltlichen Meinungen, die die Seele

beunruhigen, gereinigt, erst an, den in ihm verborgenen Schatz seines Gl\303\274dts

zu durchschauen, ganz so wie man nach einer Krankheit Verlangen nach

Nahrung bekommt, wie eine Nu\303\237,die den Kern ihres Lebens in der leeren
Milch empf\303\244ngt.\" Tobias \"hat sich selbst ausgeweidet, wie man einen Fisch

ausweidet . . . Er hat aus seinem Innern das steinerne Herz und die Leber

der Fleischeslust und die Galle herausgenommen.\"
Als Symbol der Reinigung dient Skovoroda die Eucharistie. Die Deutung,

die er entwickelt, geh\303\266rtwohl zu den wildesten, die jemals von den Mysti-
J
kern gegeben worden sind. Skovoroda erz\303\244hlt n\303\244mlichfolgende Legende
in der Art und Weise einer Utopie: \"F\303\274nfWanderer kommen, gef\303\274hrtvon

ihrem Schutzengel, ins Reich des liriedens und der Liebe. .. Dort gibt es

nicht Verg\303\244ngliches, sondern alles ... ist ewig und sch\303\266nund die Gesetze
sind den tyrannischen gerade entgegengesetzt. Ein sch\303\266nleuchtender [Re-

gen] bogen ist die Grenze und das Ende dieses gesegneten Landes und tr\303\244gt

die Inschrift: die erstgeborene Welt. - - Wie nun die Wanderer zum leuch-

tenden Bogen treten, kommt eine ganze Menge unsterblicher Einwohner zu
ihnen und ziehen ihnen [den Wanderern] alles Alte aus - die Kleider so-

wohl als auch den Leib, ganz als w\303\244reer ein Gewand, und kleiden sie in

lauter Neues: einen neuen Leib und neue Kleider, auf die mit goldenen
Buchstaben gestickt ist: ,h\303\266redir selber zu'! Pl\303\266tzlich erklingt harmonische

Musik ... Ein Chor singt ... Die Wanderer setzen sich zum Mahl der

Ewigkeit; ihnen wird Engelsbrot, neuer Wein aufgetischt
- - - Aber bei

allen Unterhaltungen sind die G\303\244stenicht fr\303\266hlich: irgendein geheimer
Kummer qu\303\244ltihre Herzen. ,Habt keine Angst, unsere lieben G\303\244ste',sa-

gen die seligen B\303\274rger: ,das geschieht mit allen, die neu angekommen sind'

. .. Dann werden sie zum Kaiser befohlen. ,Ich kenne eure Beschwerden,
noch ehe ihr sie vorbringt.'

- sagt der Kaiser des Friedens: ,in meinen L\303\244n-)

184)))



dcrn gibt es weder Krankheit noch Trauer, noch Seufzer; ihr selbst habt

den Kummer aus fremden, meinem Lande feindlichen L\303\244ndern eingeschmug-

gelt'. So spricht der Kaiser des Friedens. Dann befiehlt er seinen Engeln,
sie in ein Krankenhaus zu bringen. Dort nehmen sie volle sechs Tage ein

Brechmittel ein; am siebenten sind sie vollkommen von allen ihren Krank-

heiten geheilt ...\" Bis zu dieser Stelle wird die Legende von einer der

Gespr\303\244chspersonen des Dialogs, Grigorij, erz\303\244hlt.Dann l\303\244\303\237tSkovoroda ein

Zwiegespr\303\244ch folgen: \"Afanasij: .. . und was f\303\274rein Brechmittel haben sie

genommen?
- Grigorij: Spiritus.

- Afanasij: Wie hei\303\237tdenn dieser Spiri-
tus? -

Grigorij: Eucharistie. - Afanasij: Du Xrmster! Du wei\303\237tnoch nicht,

da\303\237das kaiserliche Krankenhaus die heiligste Bibel ist. Dort ist auch die

Apotheke, dort ist das hohe Krankenhaus, dort sind die Engel, unc&'der

Hauptarzt ist in dir selbst.\"

Au\303\237er \"Reinigung\" gebraucht Skovoroda noch st\303\244rkere Ausdr\303\274cke:

\"schneide alles ab\". Man soll \"seinen Willen niedertreten\". Das wird durch
das biblische Opfer versinnbildlicht: \"La\303\237,mein Freund, die K\303\244lberund

die B\303\266cke!Nimm dich selbst. T\303\266tein dir selber f\303\274rGott den Ochsen eigen-

sinn.\" \"Die S\303\274ndesteckt in dir, 0 Mensch! T\303\266tein dir selbst den Eigensinn
und den Stolz, die der Stimme des g\303\266ttlichen Gesetzes zuwider sind ...
Zerknirsche und verbrenne sie in der Glut der Liebt?iu Gott - - - Das sei

dein Opfer! Das sei der Wohlgeruch f\303\274rGott! Das sei die heilbringende

Darbringung deiner Seele!\" \"Lerne es, deine Seele zu verbrennen und zu
t\303\266ten,ihr die Macht und die Kraft wegzunehmen. Dann bleibt in dir nur
der Weihrauch Gottes, der heilbringende Wohlgeruch, der Chrisam des

Friedens und der Geist Gottes, der dich gesalbt hat.\"
,,\037,\302\245e

deine Seele. CI

Das ist f\303\274rSkovoroda die wahre \"Nachfolge Christi\". - \"Wenn das

\\Veizenkorn auf dem Felde verfault, wenn das Xu\303\237eretOt ist, dann erbl\303\274ht

innen die\" neue Frucht. Eine alte Xhre gibt in der neuen Sommerzeit

hundertfache Frucht. Kreuzige meinen Leib mit (deinem zusammen), nagle
ihn ans Kreuz! Und sei ich auch nach au\303\237ennicht ganz, so werde ich im

Innern doch auferstehen. Mag mein Xu\303\237eres vertrocknen, wenn nur das
Neue im Innern aufbl\303\274hte: das ist der lebenspendende Tod!\" \"Wie der Halm
beim Reifen des Weizen kornes verschwindet, oder richtiger gesagt, sich im

Korne verbirgt, so wird auch das fig\303\274rliche Aas, in seinem Zufluchtsort

angekommen, vernichtet, durch das [neue] Leben verschlungen.\" \"Du Wille!
o du uners\303\244ttliche H\303\266lle!Alles ist dir Nahrung, allen bist du Gift. Tags,
nachts g\303\244hntdein Rachen und verschlingt alles ohne Ansehen! Wenn man
aber diese Schlange t\303\266tet?Dann ist die ganze H\303\266llevernichtet!\" \"Zer-

knirscht eure Herzen!\" ruft Skovoroda seinen Lesern zu.
Die Abt\303\266tung der Seele, des Willens, die Zerknirschung des Herzens, die

Darbringung seiner selbst als Opfer hat keinen anderen Sinn und Zweck,

als da\303\237der vergottete, g\303\266ttliche Mensch, das wahre menschliche Wesen oder

besser: das g\303\266ttliche Wesen des Menschen um so klarer aus dem Innern des

11enschen hervortrete, ergl\303\244nze.
- Der abget\303\266tete Wille l\303\244\303\237tden Willen)

185)))



Gottes im Menschen frei erscheinen. \"Vertraue Gott und mache seinen heili-

gen Willen zu deinem Willen. Wenn du ihn annimmst, so ist er schon dein

[Wille]. Die \303\274bereinstimmung des Willens - das ist dasselbe wie eine
Seele und ein Herz [mit Gott] haben... Alles geschieht nach dem Willen

Gottes, aber ich bin mit ihm einverstanden - und er ist schon mein Wille.\"

\"Unser wahres Gl\303\274ckist der innere Frieden unseres Herzens, und der Frie-

den ist \303\274bereinstimmung mit Gott.\" \"Wieder und wieder sage ich dir, da\303\237

ein jeder, der seinen Willen verherrlicht hat, ein Feind des Willens Gottes
ist und ins Reich Gottes nicht eintreten kann. - - - -\" Der Wille, n\303\244mlich

der eigene, menschliche Wille, der Eigenwille, ist \"die Fessel und die Stricke

und der verschlingende L\303\266weund die H\303\266lleund das Feuer und das Weinen

und das Z\303\244hneklappern. Und ihr werdet von dort nicht herauskommen

k\303\266nnen, bis ihr nicht die Fessel l\303\266setund eures Willens Joch abwerfet, wie

auch geschrieben steht: ,zerknirschet eure Herzen!'\" Und Gott wirkt in der

Seele des Sich- Vermindernden, \"wie die Traube in ihrer s\303\274\303\237enKraft da-

durch reicher wird, da\303\237die Sonne sie mittags kocht\".

Eine konkrete \"Tugendlehre\" ist bei Skovoroda nur angedeutet: denn die

Selbstverminderung ist eigentlich die Quelle aller konkreten Einzelhand-

lungen des Menschen, wenn er den Zustand erreicht, den man als Zustand
der \"V erg\303\266ttlichung\" und der \"Tugendhaftigkeit\" zugleich bezeichnen kann.

Skovoroda spricht an vielen Stellen von den konkreten Tugenden. Es sind

eigent\303\274mlicherweise fast immer nur \"asketische\" Tugenden. Der Weg der

Askese ist aber nicht der traditionelle \303\266stlicheWeg: M\303\266nchstum, Kloster. . .

Wenn Skovoroda in fr\303\274heren Jahren auch mehrmals von dem hohen Wert

des M\303\266nchstums gesprochen hat (Briefe - Christus =
J.lova x6;), so ist er

sp\303\244ter,vielleicht erst durch einen Vorschlag seiner Freunde, M\303\266nchzu wer-

den, und durch die \303\274berlegungen, zu denen er dadurch gef\303\274hrtwurde, um

sich zu entscheiden, mit der Ablehntlng dieses Vorschlags auch zu einer all-

gemeinen asketischen Ansicht \303\274berdas M\303\266nchstum gekommen. Er war,
wenn man will, ein M\303\266nchinnerhalb der Welt, sein Kloster war ihm aber

keine \303\244u\303\237ereAnstalt, sondern eine innere Haltung, das, was Gogol' sp\303\244ter

\"geistiges Kloster\" nannte.
Von den konkreten Tugenden nennt Skovoroda immer wieder drei: De-

mut, Armut, Einsamkeit. . .

\"Fliehe den Ruhm, umarme die Einsamkeit, liebe die Armut, k\303\274ssedie

Keuschheit, befreunde dich mit der Duldsamkeit, ziehe mit Demut ein . . .\"

- das ist f\303\274rSkovoroda eine sehr typische Stelle. \"Der Sucher\" ist \"arm,

enthaltsam, einsamkeitsliebend\" , \"sanft, arm, verfolgt, geschm\303\244ht\". In

einem Liede besingt Skovoroda die \"heilige Armut\": ,,0 Armut! 0 du selige

und heilige! \303\266ffneuns die T\303\274rdes Paradieses . . . 0 Armut! 0 du Gabe des

Himmels! Dich liebt jeder heilige und gerechte Mann . . . Die heilige Armut
ist von au\303\237enher gesehen wild, im Innern ist sie golden in der friedlichen

Seele . . .\"

Man darf dabei nicht vergessen, da\303\237die Tugendlehre Skovorodas sozu-)

186)))



sagen \"geistig\" zu verstehen ist: f\303\274rihn sind \"Armut und Reichtum ohne

Gott verflucht\", das hei\303\237t,- es ist hier gar nicht von der \303\244u\303\237erenArmut,

die am Besitz gemessen wird, die Rede. \"Arm ist nicht der, der nichts hat,

sondern wer bis zu den Ohren im Reichtum steckt, aber sein Herz nicht

darauf einstellt, das hei\303\237t,der keine Hoffnung [auf ihn] hegt ...\" \"Die
Armut ist reicher als alle Kaiser. Die Armut, die das Notwendige gefunden
hat, und die das \303\274berfl\303\274ssigeverachtet, das ist wahrer Reichtum, das ist

gleich einer Br\303\274ckezwischen zwei Morasten, die selige Mitte zwischen Ent-
behrungen und \303\274berflu\303\237.

\"
Dasselbe kann man auch auf alle anderen Tugen-

den anwenden.
Wie gesagt, ist die Lehre von der Selbstverminderung traditionell, wir

wollen daher nur auf einige Parallelen zu Skovoroda hier aufmerka\\m

machen, vor allem auf solche, die den antithetischen Charakter dieser For-

derung betonen. So vor allem die deutschen Mystiker des Mittelalters. So

Eckhart: \"Wenn der Mensch dahin gelangt, da\303\237ihn nach dem gel\303\274stet,

wonach wenige verlangen: nach Schande, Verworfenheit, und Verachtung
- - - so kommt er zum Frieden und zur rechten Freiheit\", \"der h\303\266chste

Gipfel der Erh\303\266hung, der f\303\244lltgerade in den tiefsten Abgrund der Ernie-

drigung - Tiefe und H\303\266heist eins\", \"je niedriger, desto h\303\266her,und je

weniger, desto mehr\". \"Sich im Tun vermindern\" -,:.i-ie Skovoroda es aus-
dr\303\274ckt- empfiehlt Tauler: \"H\303\244ltstdu von irgendeinem Tun oder irgend-

einer Weise, die du tun magst, etwas, als sei sie etwas, so w\303\244rees viel besser,
da\303\237du nichts t\303\244testund in dein lauteres Nichts kehrest, in dein Nichts-

Taugen und Nichts-K\303\266nnen, als da\303\237du in so gro\303\237erWirl\\samkeit, auswen-

dig oder inwendig, st\303\274ndestund dein Nichts verg\303\244\303\237est.\"I1\037elbe sagt Suso:
er fordert \"eine ledige M\303\274\303\237igkeit\",\"m\303\274\303\237igeMu\303\237e\",denn \"eines wohIge-
lassenen Menschen Tun ist sein Lassen, und sein Werk ist sein M\303\274\303\237ig-Bleiben,

denn seines-Tuns bleibt er ruhig und seines Werkes bleibt er m\303\274\303\237ig.\"

Eigenwille muss ich lassen:
Gottes Z\303\244umemich umfassen,
Genommen ist die Ehre mein,
jedem mu\303\237ich Fu\303\237tuch sein. . .

Sebastian Franck unterstreicht besonders die Notwendigkeit, sich \"im Willen
zu vermindern\": \"Der einzige Weg zu Gott ist, sich von dem eigenen Wil-

len, der eigenen Weisheit und dem eigenen Geschmack wegzukehren.\" \"Es ist

uns in summa alles verboten, was wir tun, lassen, reden oder gedenken
m\303\266genund allein der Feiertag geboten, da\303\237wir festen und feiern von all

unserem Willen, Wirken, Wissen, Reden, Gedenken ...\" \"Gott soll unser

Wille sein, wir aller Dinge willenlos.\" \"Gott soll in vns w\303\266llen/wyr wyl-
los sein.\" \"So muss jm all sein werck verbeut/ vnd allayn haysst stifften/

feyern vnd von all seinen thun absteen.\" Bei Weigel hei\303\237tes: \"Dargegen
wollen wir zu der Gnade kommen/ so m\303\274ssenwir nothwendig mit Nico-
demo zu nichts werden/ klein/ nidrig/ gering vor der Weh/ vnnd f\303\274runs

selber.\" \"Hast du aber diese Gnade von Gott/ da\303\237du dich selber hassest/)

187)))



verleugnest vnnd verlierest/ vnd gantz in dir selber zu nichts werdest/ so

k\303\266mmest du gar leichtlich darzu/ Dann so sich ein jeder nicht selber auff-

hiel tel vnnd hinderte/ so were nichts leichteres/ als in Himmel kommen/

ein Prophet werden/ ein Apostel seyn.\" Und B\303\266hmebetet: \"gib mir deinen

Willen/ auff da\303\237ich nichts ohne dich wolle\". \"Man mu\303\237sich selbst, sein

eigen Gut, Blut, Leib, Lob, Leben, Seel, Geist, Willen um Christi Namens,
Erkenntnis und Liebe willen hassen\" (Franckenberg).

Und Angelus Silesius lehrt:)

Gott spricht: wer sich versenkt, der wird erhaben werden.

Das allergr\303\266\303\237teWerk, das du f\303\274rGott kannst tun
ist ohn' ein einzig Wort Gott leiden und Gott ruhn.)

Wer in dem Wirken ruht.

Der Weise, welcher sich hat \303\274bersich gebracht,
der ruhet, wenn er l\303\244uft,und wirkt, wenn er betracht'.

Soviel mein Ich in mir verschmachtet und abnimmt,
soviel des Herren Ich daf\303\274rzu Kraften k\303\266mmt.

In Skovorodas Lehre von der Selbstverminderung sprechen verschiedene
Motive mit: neben der \"Imitatio Christi\" die traditionellen Lehren von den

mystischen Tugenden: der abdicatio, abrenuntiatio, abnegatio, expropriatio,

resignatio, indifferentia und wie sie alle hei\303\237en.Ein katholischer Mystiker
der Neuzeit schreibt: \"Ziehe allen Eigenwillen, alle Eigenheit aus. Sei arm
an Begierden nach den Dingen mehr noch als an den Dingen selbst, sei arm
im Geiste. Was Gott nicht ist, sei nicht in deinem Herzen durch ungeordnete
Anh\303\244nglichkeit. Und wenn du nicht empf\303\244ngst, was du noch nicht hast, oder

verlierst, was du schon besitzest, so bewahre einen festen und ruhigen Zu-
stand deines Gem\303\274tes. Die V erleug4\\ung \303\274ben,hei\303\237tdie Axt an die Wurzel

des Baumes der Eigenheit legen. Wie das Gold nach unten, die Flamme nach

oben strebt, so naturgem\303\244\303\237wird der von aller Eigenheit freie Geist zu
seinem Ursprung Gott erhoben und mit ihm vereint. Wer seinen Willen in

allem Gott gleichf\303\266rmig macht, wer Tr\303\274bsalmit Freude ertr\303\244gt,der hat die
kostbare Perle gefunden. Den ganzen Tag wandelt er rein, ruhig, einfach im

Lichte des Angesichtes Gottes und kann, solange er will, so leicht beschauen

wie leben und atmen\" (Blosius). Diese S\303\244tzefinden sich fast w\303\266rtlich bei

Skovoroda wiederholt.
Mit der Lehre von der Selbstverminderung meint Skovoroda vor allem,

wie wir gesehen haben, \"Reinigung\", xcL\303\237aQat\037.Die Reinigung ist schon

bei den Platonikern Vorbereitungsstufe auf dem mystischen Wege. So bei

Plato, Philo, Plotin, J amblichos, Proklus.

In der christlichen Literatur erscheint diese Lehre als Lehre von der \"Rei-

nigung\" (vgl. Areopagitica) oder als Lehre von der Entleerung der Seele:

puritas, nuditas, vacuitas, secessus -
geh\303\266renzu den christlichen Tugenden.

Auch bei Plotin finden wir schon eine in derselben Richtung gehende Inter-)

188)))



pretation der xu{hx(>ol;-Lehre. Eckhart sagt: \"Werde ledig von sich selbst und

allen Dingen.\" Tauler predigte: \"Mensch, mache dein Fa\303\237leer und halte

dich frei von leeren Bek\303\274mmerungen\", \"gie\303\237aus, damit du voll wirst. . .\"

.i\\hnliche Gedanken kehren \303\274berallwieder. - Angelus Silesius spricht von

dcr Reinigung und Entleerung:)

Ganz lauter wie Kristall soll dein Gem\303\274tesein
,)

Dein Herz sei - - - leer und rein)

Je mehr du kannst aus dir austun und entgiessen:
je mehr muss Gott in dich mit seiner Gottheit fliessen

Mein Herz entsch\303\274ttet sich, da\303\237es Gott an soll f\303\274llen)

Die Forderung nach der Reinigung steigt bis zu den Formen der Aufhebung

oder gar \"Abt\303\266tung\" des Willens oder besser des Eigenwillens, der \"Zer-

knirschung des Herzens\". Diese Formel treffen wir nicht erst in der christ-

lichen Literatur, - auch Plotin behauptet, die Selbstvernichtung des Men-
schen sei seine h\303\266chsteEnergisierung, f\303\274rJ amblichos haben alle Tugenden

etwas Tod\303\244hnliches an sich. Bei den Kirchenv\303\244tern kristallisieren sich diese
Formeln zu den festgepr\303\244gten Redewendungen wie \"Sterben in Christo\",

\"Sterben f\303\274rdie Welt\", wozu im Mittelalter noch 6ls Sterben an der Got-
tesminne hinzukommt. Die deutschen Mystiker, von Bernhard und den

Victorinern ausgehend, pr\303\244gendeutsche Ausdr\303\274cke f\303\274rdie lateinische mysti-
sche Theologie: \"sich selbst vernichten\" (\"die Vernichtigkeit\,") \"allen Din-

gen sterben\", \"sich verlieren wie der Tropfen Wasser in tiefen Meere\",
\"versinken und ertrinken im g\303\266ttlichen Abgrunde\" usf., sfh4: die Ausdr\303\274cke,

die wir bei Mechtild von Magdeburg, Eckhart, Tauler und Suso treffen.

Thomas a Kempis tr\303\244gtzur Verbreitung dieser Formeln wohl am meisten

bei; bei ihYn finden wir Redewendungen wie \"Absterben\", \"sich abt\303\266ten\",

\"sich verlassen\", \"sich selbst verleugnen\", \"sein Herz zerknirschen \".

In der Neuzeit finden wir die Ausdr\303\274cke f\303\274rdie \"Selbstvernichtung\" bei
den katholischen und protestantischen Mystikern \303\274berall, zumal in den

geistlichen Gedichten:)

Willte mit Gott vereynigt seyn,
so lebe seines Willens allein

La\303\237deinen eigenen Willen sterben,

so wirst du das h\303\266chsteGut erwerben.
Wiewohl solches gar Sawr gehet eyn,

so mu\303\237er doch endlich gelassen seyn. (Weigel)

Wer dort mit mir will herrschen und erben,
der mu\303\237hier mit mir leiden und sterben.)

Wer nicht stirbet eh er stirbet
der verdirbet eh er stirbet. (Franckenberg)

Mensch scheide dich von dir und lern im Leben sterben,
so kannst du durch den Tod dein Heil im Tod erwerben (Czepko))

189)))



Die Selbstvernichtigung.

Nichts bringt dich \303\274berall,als die Vernichtigkeit
wer mehr vernichtigt ist, der hat mehr G\303\266ttlichkeit.

Durch T\303\266tungseiner selbst wirst du Gous Lamm darstellen. . .

Man muss get\303\266tetsein. . .

Sterb dir, so lebst du Gott. . . (Angelus Silesius)

Und so verbreitete Motive der geistlichen Dichtung wie \"mit Christo lei-

den\" und \"mitgekreuzigt werden\", die auch in der Dichtung Skovorodas

nicht nur einmal vorkommen, fanden Eingang in die \"emblematische My-

stik ce, die ihrerseits die geistliche Dichtung beeinflu\303\237te und ohne Zweifel

auch f\303\274rdie Sinnbilder Skovorodas mitbestimmend war.)

..)

190)))



VI. MYSTIK)

Wenn die Reinigung den \"inneren Menschen\" zur vollen Entfaltung kom-

men l\303\244\303\237t,und wenn der innere Mensch, der \"wahre Mensch\" \"seinem Vater
der Kraft und dem Wesen nach gleich ist\", so ist es eine ganz nat\303\274rliche

Folge der Reinigung, da\303\237der Mensch \"Gott \303\244hnlich\", ja Gott gleich '-ird;
denn hier ist der g\303\266ttlicheKern des menschlichen Wesens von seiner \303\244u\303\237eren

\"Schale\" befreit. So ist der Weg der Reinigung zugleich der\" Weg der Ver-

g\303\266ttlichung\", xa\303\237uQoq;-+ \303\226EWOl;;.

Skovoroda verbindet aufs engste den ethischen und den mystischen Weg.
Unterscheidet die mystische Tradition meist drei Stufen des mystischen Auf-

steigens zu Gott: Reinigung, Erleuchtung und Verg\303\266ttlichung, so spricht
Skovoroda meist nur von der ersten und der

letzte\037Stufe.
\303\274berdie Mittel-

stufen des mystischen Weges sagt er wenig.
\037...

Was aber die Verg\303\266ttlichung betrifft, so kehrt er zu den kirchenv\303\244terlichen

Lehren und den Gedanken der mittelalterlichen Mystik zur\303\274ck, und wir

finden bei ihm einen gro\303\237enSchatz der Sinnbilder der mystischen Einigung.

Die Frage, ob wir es hier mit der Aufnahme des alten Jijld- und Wortvor-
rats zu tun haben, oder ob Skovoroda aus dem eigenen \037rlabnis heraus den

sprachlichen Ausdruck f\303\274rdas Unsagbare mit der Anlehnung an die ihm

bekannte Tradition sucht, mu\303\237im weiteren gestellt werden.
Wir w01len jedenfalls zun\303\244chst die theoretischen \303\204u\303\237erungenSkovoro-

das \303\274berdie h\303\266chsteStufe des mystischen Weges kennenlernen.)

21. Die Verg\303\266ttlichung)

Du mu\303\237tverg\303\266ttertwerden. . .

Angelus Silesius

Geh\303\266rtdie Lehre von der Verg\303\266ttlichung zum alten Ideenschatz der kir-
chenv\303\244terlichen Literatur, so ist sie jedenfalls in der \303\266stlichen christlichen

Literatur zu Skovorodas Zeiten, wenn nicht vergessen, so doch mindestens

etwas zur\303\274ckgetreten. Und so erregten die Gedanken Skovorodas gerade in

diesem Punkte einen gewissen Ansto\303\237, wie es \303\274brigens ein Jahrhundert
fr\303\274hermit Angelus Silesius der Fall war. So hat auch die russische kirch-

liche Zensur des 19. Jahrhunderts die betreffenden Stellen in den Werken
Skovorodas weggestrichen, ohne zu merken, da\303\237alle asketischen Theorien
Skovorodas von diesem Gedanken abh\303\244ngig sind.)

191)))



Die Lehre von der Verg\303\266ttlichung tritt bei Skovoroda wie alle seine

Hauptgedanken in einem \"antithetischen\" Kontexte auf. Der Weg zur
Verg\303\266ttlichung ist die \"Verminderung\", ja \"Abt\303\266tung\" des \303\244u\303\237erenMen-

schen. Dadurch unterscheidet sie sich von \303\244hnlichen Gedanken des antiken
Platonismus und ist am n\303\244chsten den kirchenv\303\244terlichen Lehren von der

ftEO)(Jl;, der deificatio, und der Mystiker des Mittelalters von der \"V ergot-

tung\". Die Lehre von der V erg\303\266ttlichung ist traditionell platonistisch; sie

wurde von Philo in Zusammenhang mit der Bibel gebracht und fand bei

den Kirchenv\303\244tern allgemeine Anerkennung. Wie die Verdeutschung des

Wortes \"fiEO)(Jl;
\"

, \"deificatio\", Ansto\303\237erregen konnte, ist fast unverst\303\244ndlich.

Die Lehre von der \"fiEo)(Jl\037\", von der \"Ver\303\244hnlichung mit Gott\" (O\037OLO)(Jl\037

T(t> fiEip) als der h\303\266chstensittlich-religi\303\266sen Aufgabe des Menschen hat Plato
mehrmals ausgesprochen. Darauf begegnen wir derselben Lehre bei den
heidnischen Vertretern des Platonismus: Plotin, Porphyrius, Proklus. Philo

vertritt diese Lehre mit besonderem Nachdruck.

Von den Kirchenv\303\244tern wurde diese Lehre im Anschlu\303\237 an das Neue
Testament weiterentwickelt. Wir finden sie bei Iren\303\244us, Hippolit, Tertul-

lian, Clemens, Origenes, Athanasius, Basilius, Gregor von Nyssa, bei Maka-

rius dem i\\gypter, bei Augustin, in den \"Areopagitica\", dann bei Maximus

Confessor, bei Simon dem neuen Theologen usf. Im Mittelalter tritt sie

wieder auf. So bei Eriugena, bei Bernhard und selbstverst\303\244ndlich auch bei

den auf die Areopagitica zur\303\274ckgreifenden deutschen Mystikern: bei Eck-

hart, Tauler und Suso, dessen ganze Weltauffassung ja auf der R\303\274ckkehr

dcr ganzen Kreatur zu Gott beruht. Die deutschen Mystiker hatten hier

vor allem die Aufgabe, deutsche Ausdr\303\274cke f\303\274rdie lateinischen Termini zu
\037schaffen, und zwar auf solche Weise, da\303\237hier leicht m\303\266gliche Mi\303\237verst\303\244nd-

nisse vermieden wurden. Obwohl die Lehre von der Verg\303\266ttlichung am

Anfang der Neuzeit noch von Cu&nus vertreten wurde, tritt sie bei den

Mystikern der Neuzeit stark zur\303\274ckund ist nur bei einigen katholischen

Mystikern zu finden, so etwa bei Blosius und vor allem bei Angelus Si-

lesi us:)

Werd' Gott, willst du zu Gott. . .
Du mu\303\237tverg\303\266ttetwerden . . .

Gott ist dir worden Mensch: wirst du nicht wieder Gott,

So schm\303\244hstdu die Geburt und h\303\266hnestseinen Tod.
Der h\303\266chsteGottesdienst ist Gotte gleich werden.

Ein Senfkorn ist mein Geist, durchscheint ihn seine Sonne,

So w\303\244chster Gotte gleich mit freudenreicher Wonne.

Die lctzten Worte spielen an die Worte Meister Eckharts an, der von

einem \"Samen Gottes\" im Menschen spricht, der zu einem Baume (zu Gott)
wachsen soll. Es ist aber sehr charakteristisch, da\303\237Angelus Silesius unter
anderem wegen dieser i\\u\303\237erungen angegriffen wurde und in der Vorrede
zur 2. Ausgabe seines Cherubinischen Wandersmanns die Orthodoxie der

Verg\303\266ttlichungslehre besonders nachgewiesen hat. Der Gedanke der Ver-

g\303\266ttlichung kehrt bei Baader wieder.)

192)))



Die Verg\303\266ttlichungslehre ist oft mit der Vorstellung verbunden, da\303\237die

ganze Kreatur aus Gott flie\303\237tund aus ihm wieder zur\303\274ckkehrt, mit der

Vorstellung von \"dem R\303\274cklauf des seienden zu dem wiederzugewinnenden

Gott\", die auch bei Skovoroda gelegentlich vorkommt. Diese Vorstellung

findet sich unter anderem bei Plotin, Origenes, Eriugena, Eckhart, T auler,
Suso usf. und braucht hier nicht mit der von \037er Kirche verurteilten Lehre
des Origenes von \"cL\"\"[oxu'taoTuolS CL\"\"[avTrov\" zusammenfallen.

Der Gedanke der Gottgleichheit oder Gott\303\244hnlichkeit entwickelt sich

manchmal zur Behauptung \"einer innigen Verbindung mit Gott\", \"eines

ganz nahen, vertraulichen Verh\303\244ltnisses zu Gott\" (Basilius der Gro\303\237e).

Die mystische Symbolik spricht von der \"Freundschaft\" oder der \"Br8Jt-

schaft\" der Seele mit Gott. Der \"lEQO; ya\037o;\" (connubium spirituale) der

griechischen religi\303\266sen Vorstellungen, die bei Plotin philosophische Formung

fanden, wurde von Philo mit der religi\303\266serotischen Symbolik des Hohen
Liedes verbunden. Diese neugeformte Symbolik zieht nun, wie es scheint

von Origenes ausgehend, durch die Geschichte der mystischen Literatur, vor

allem der mystischen Dichtung. Das Wort \"EQroS\" (amor) vermochte nicht
zuletzt unter dem Einflu\303\237 der Areopagitica, sein B\303\274rgerrecht neben dem

Wort \"aya1tY)\" (charitas) zu behaupten. Der sp\303\244terejf mystischen Literatur

lagen vorwiegend die ausf\303\274hrlichen Interpretationen des Hohen Liedes

durch Bernhard zugrunde. Zuweilen stieg die mystische Dichtung zu Bildern

auf, die nicht ohne Grund Ansto\303\237erregten, wie bei Gottfried Arnold:)

Mein Lieb, mein Schatz, mein Br\303\244utigam, ich lege n;n
in deinen Scho\303\237, ;&

Ich dr\303\244ngmich in dein Herz hinein, du wirst mich nimmer
von dir los,

Ich will von dir geschw\303\244ngert seyn, gib mir das s\303\274\303\237ePfand
..

der Ehe,
damit ich wei\303\237,da\303\237du mit mir und ich mit dir verm\303\244hlet

stehe.

Was hilfft mir s\303\274\303\237erWorte Schmack, was hilfft mir ein

gemachtes Bild,
wenn nicht dein Wesen selber mir den gantzen Tempel-Leib

erf\303\274llt?

Um die K\303\274hnheit der Bilder der\" Verm\303\244hlung der Seele mit Gott\" abzu-

schw\303\244chen, verwendet man solche Bilder (die im Neuen Testament wie
auch bei Plotin zu finden sind), die von verschiedenen verwandtschaftlichen

Beziehungen der verg\303\266ttlichten Seele mit Gott sprechen. So Bernhard: \"Ist

die Seele aber einmal die Braut des Sohnes, so ist sie auch die Tochter des

Vaters und die Schwester des Br\303\244utigams\"; \303\244hnlichbei Mechtild und Eck-

hart, und noch Angelus Silesius dichtct:

Sag an, 0 gro\303\237erGott, wie bin ich dir verwandt?
Denn du mich Mutter, Braut, Gemahl und Kind genannt.

Gotts Tochter, Mutter, Braut kann jede Seele werden,

die Gott zum Vater, Sohn und Br\303\244ut'gamnimmt auf Erden.)

193)))



Freilich dr\303\274cktSkovoroda den Gedanken der \303\237Eo)(JL\037immer nur mit
Vorsicht aus. Denn die Orthodoxie dieser - an sich auf der kirchenv\303\244ter-

lichen Tradition beruhenden - Lehre ist von den Zeitgenossen etwas ange-
zweifelt worden. Jedenfalls bringt Skovoroda nur einige Male ganz klare

Formulierungen des \303\237Eo)(JL\037-Gedankens. Aber das ganze ethische Gedanken-

system Skovorodas spricht daf\303\274r,da\303\237nur rein \303\244u\303\237ereR\303\274cksichten (am

n\303\244chsten liegt es, Mi\303\237verst\303\244ndnisse bei Lesern und bei \"J\303\274ngern\" anzu-

nehmen) ihn davon abgehalten haben, die Idee der \303\237EO)(Jt\037mit aller Klar-

heit zum Zentrum seiner Ethik zu erkl\303\244ren.

\"Gott kennen - das ist: zu einem lebendigen, ewigen und unverg\303\244nglichen

Menschen werden und zu Gott verkl\303\244rt werden\". \"Ihn (Gott) erkennend,
werden wir im Augenblick zu ihm verkl\303\244rt, und alles, was es Totes in uns

gibt, wird durch sein Gottes-Leben verschlungen\". \"Willst du Kaiser wer-

den? - - - Hole dir das kaiserliche Herz von oben. Dann wirst du mit

dem Kaiser eins sein\". \"\303\274berall ist Gott - - - Wo willst du ihn n\303\244her

suchen als in deinem Herzen\".

Das \"Sujet\" und das Thema der ersten dialogischen Schrift Skovorodas,
seines \"Narzissus\", ist eben die \"V erg\303\266ttlichung\", worin Skovoroda freilich

das Thema nie mit voller Klarheit ausspricht, sondern sich dem Gedanken

der Verg\303\266ttlichung nur sozusagen im Unendlichen n\303\244hert.

Der sich selbst erkennende Mensch wird \"durch das Feuer der Selbstliebe

ganz zerschmolzen und verkl\303\244rt sich Zur Quelle. Wahrlich! Wahrlich! Wor-
in jemand verliebt ist, dazu verkl\303\244rt er sich. Jeder ist das, dessen Herz er
hat\". Damit kein Zweifel bleibt, da\303\237die genannte \"Quelle\" Gott versinn-

I:>ildlichen soll, erkl\303\244rt Skovoroda einige Zeilen weiter, wie das gemeint

ist: ,,0 reiner Abgrund, 0 heilige Quelle! Dich allein liebe ich. Ich verschwin-
de in dir und verkl\303\244re mich - - - Bei den Heuchlern und den Abergl\303\244u-

bischen erregt es Ansto\303\237und sie tadfln es - Zur Quelle sich verkl\303\244ren? Wie

kann das geschehen? Murrt nicht! Sehr leicht ist es, sage ich, f\303\274rden Gl\303\244u-

bigen, der in sich die g\303\266ttliche Sch\303\266nheit gesehen hat. - - - Er hat das

Beste gefunden. Er verkl\303\244rt sich zum Herrscher aller Gesch\303\266pfe, zur Sonne\".

\"Ich liebe, schmelze, verschwinde und verkl\303\244re mich - - - Nicht ich lebe,
sondern Christus lebt in mir\".

Das Thema der \"V erg\303\266ttlichung\" klingt in etwas abgeschw\303\244chter, ver-

decktcr Form auch in allen denjenigen Sinnbildern mit, die von einer inti-
men Beziehung des Menschen zu Gott sprechen, von einer \"Freundschaft\"
- denn diese \"Freundschaft\" kann nur auf einer Wesensverwandtschaft des
Menschen mit Gott beruhen. GOtt wird mit dem in ihn \"Verliebten\" \"durch
einen Ku\303\237ewige Freundschaft schlie\303\237en\". \"Eine Seele und ein Herz. Was

ist denn besser als die Freundschaft mit dem Allerh\303\266chsten?\" Der \"wahre
Mensch\" ist \"Freund Gottes und Gott - sein Freund\". ,,0 reines Herz! . . .
Du bist Gottes und Gott geh\303\266rtdir. Du bist sein und er ist dein Freund. Er

ist dir, 0 mein Gott, Opfer, und du - ihm. Ihr seid zwei und seid eins\".

Diese Formulierungen sind \303\274brigens mit einer Reihe Formulierungen der)

194)))



deutschen Mystiker ganz identisch, die auch von der \"FreundschaR: mit

Gott\" sprechen und f\303\274rdiese FreundschaR: Formulierungen gefunden haben
wie: \"Gott mein, ich sein\" oder\" Wir sind zwei und eins\".

Eine weitere Abschw\303\244chung erf\303\244hrt die V erg\303\266ttlichungslehre, wie ge-

sagt, in der erotischen Symbolik, die bei Skovoroda - vor allem in den
Werken seiner sp\303\244teren Jahre - sehr breit entwickelt wird. Skovoroda

spricht kaum von der Gotteskindschaft des Menschen. Dagegen finden wir

bei ihm in F\303\274lleSinnbilder, die die Beziehung einer gl\303\244ubigen Seele zu Gott
durch \"erotische\" Symbole versinnbildlichen: die Seele ist und soll sein -

Mutter, Braut, Gemahlin Gottes. Es ist eine Symbolik, die in der Mystik
traditionell ist und letzten Endes auf das Hohe Lied zur\303\274ckgeht.

- \"Was

sollst du noch trauern, meine Seele? Warum [willst du] dich noch b\037un-

ruhigen? - - - Er ist dein Gemahl - - - der Erl\303\266ser deines Ichs und
dein Gott\". \"Du bist geboren, um dich mit Gott lieb zu haben\". Der die

Materie - \"den salzigen Klumpen\", die Frau Lots liebende Mensch soll
sich von ihr abwenden, damit er \"nicht mit ihr, sondern mit ihm (Gott) sich
erfreue\". \"Zu jener Zeit, da wir von oben her zum zweitenmal geboren
werden, werden wir zu einer Jungfrau, die denjenigen empfangen und

umfangen hat, der f\303\274ralle der Eine ist und allein \037*eilig ist\". \"Er kommt
nicht von der Seite her und nicht aus leiblichen Veitfechtungen: der Ewige,
Ganze - - - wie ein leuchtender Funken im Kieselstein verborgen, er-
scheint er endlich zu seiner Zeit als eine Lilie auf dem Felde: und als eine

Quelle in der wasserlosen W\303\274ste- - - Dieser Mann ist von dir, 0 reine

Jungfrau, ohne Mann geboren\". Wir sind \"seine Eltern\".
Hier kommt bei

Skovoroda auch die alte Vorstellung zum Vorschein, die \037eele empfange

und geb\303\244rcChristus, eine Vorstell ung, von der wir noch als von einem

Sinnbild der \"unio mystica\" sprechen werden. \"H\303\266re,0 Israel! Gott, dein

Herr, ist i\037 dir - - - Dieser soll - - dir erscheinen, und du empf\303\244ngst

[ihn] und umf\303\244ngst [ihn] im Herzen\". \"Das ist dein Br\303\244utigam\". Die

Seelen \"sind die K\303\266niginnen und die reinen Beischl\303\244ferinnen des himmlischen

K\303\266nigs\". Die Seele \"strebt nach oben zu ihrem Vater, sie brennt vor Liebe,
sie will mit ihrem Vater schlafen\" (eine Allusion auf die biblische Erz\303\244hlung

von den T\303\266chtern Lots). Braut, Schwester, Mutter, Gemahlin - das alles ist

nur ein und dieselbe Beziehung zu Gott - \"ihr (der Seele) Vater, ihr Bru-

der, ihr Br\303\244utigam und Sohn sind dasselbe\". \"Wenn du, mein Freund, schon

von oben geboren bist, so sei du gegr\303\274\303\237t,Tochter Lots! - - - Wenn du

die Tochter bist, so bist du auch die Braut und die Mutter und die Schwester,

und Lot ist dein Vater und Br\303\244utigam und Sohn und Bruder - - -
J e-

saja erscheint bald als Braut, bald als Br\303\244utigam Gottes - - - Christus

nennt seine Freunde zugleich Bruder und Mutter und Schwester\".

Diese \"erotische\" Symbolik ist bei Skovoroda - im Unterschiede zu vielen

Mystikern des Abendlandes - durchaus an dem Begriff der \"Verwandt-
schaR:\" der Seele mit Gott orientiert. Eine ausgearbeitete Lehre von den

Stufen der Liebe, wie sie etwa bei Bernhard, bei den Victorinern, bei)

195)))



Bonaventura oder bei der Heiligen Therese und den spanischen Mystikern
vorkommt, fehlt bei Skovoroda. Aber die Grundbilder der \"erotisdlen\"

Symbolik sind Skovoroda und den Mystikern des Westens gemeinsam.
Skovoroda steht auch hier im gro\303\237enund ganzen auf dem Boden der

christlichen Tradition. Wenn seine Thesen manchmal etwas k\303\274hn,paradox

und ungewohnt klingen, so liegt das mehr daran, da\303\237manche Formulierun-

gen der Kirchenv\303\244ter im Laufe der Zeit gr\303\274ndlich vergessen worden sind,
als daran, da\303\237Skovoroda wirklich etwas Neues ausspr\303\244che.

\"Verg\303\266ttlichung\" ist nicht eine urspr\303\274ngliche Gott\303\244hnlichkeit, sondern ein

erst zu erreichender Zustand. Dagegen war f\303\274rdie optimistischen Aufkl\303\244rer

zur Renaissancezeit (und nat\303\274rlich auch im nicht-mystischen Barock) der
Mensch bereits in seinem nat\303\274rlichen Zustand \"gott\303\244hnlich\" . Vgl. z. B. in

\"Hamlet\" (11,2): \"Welch Meisterwerk ist der Mensch! wie edel durch Ver-

nunft! wie unbegrenzt an F\303\244higkeiten! in Gestalt und Bewegung wie be-

deutend und wunderw\303\274rdig ! im Handeln wie \303\244hnlicheinem Engel! im Be-

greifen wie \303\244hnlicheinem Gott!\" Letzten Endes ist der Mensch doch \"ein

Bild und Gleichnis Gottes\". F\303\274reinen Mystiker soll dieser Zustand erst

dynamisch erreicht werden.)

22. Die Ruhe Gottes)

Eines wohlgeborenen Menschen
Tun ist sein Lassen, und sein
Werk ist sein M\303\274\303\237igbleiben.

Wenn Skovoroda vom Zustand des \"verg\303\266ttlichten\" Menschen spricht, so

treten in erster Linie die Z\303\274gehervor, die zun\303\244chst im Widerspruch zu der

von Skovoroda gegebenen Charalfteristik des \"inneren\", \"wahren\", \"g\303\266tt-

lichen\" Menschen stehen. Das ist die Ruhe, der Frieden. Dies ist aber ein

Zustand, den man vielleicht als eine \"passive Aktivit\303\244t\" bezeichnen darf.

Da der Mensch in sich schon das g\303\266ttliche Sein hat, kann die Aktivit\303\244t

nur darauf hinzielen, die Hindernisse, die der freien i\\u\303\237erung des g\303\266tt-

lichen Wesens im Wege stehen, zu beseitigen. Der innere Mensch bleibt

stabil, unbewegt, seine T\303\244tigkeit ist \"Nichtstun\".

Wer in sich den \"inneren Menschen\" entdeckt hat, der kann ausrufen:
\"Gott sei Dank! Ich habe jetzt Augen, Ohren, Zunge, H\303\244nde, F\303\274\303\237eund

alles. Ich habe das Alte verloren und das Neue gefunden. Leb' wohl, 0

mein Schatten! Sei gegr\303\274\303\237t,0 ersehnte Wahrheit! Sei mir das gelobte Land.
Schlu\303\237damit, ein Arbeiter zu sein. Ich habe daran auch nie gedacht\". \"Wa-

rum sollst du dich jetzt beunruhigen?\" \"Je m\303\274\303\237iger,umso mehr besch\303\244ftigt.\"

\"La\303\237alles Tun\". \"Was ist besser als nur das, was ruhiger ist\". \"Was ist

denn seliger als einen solchen Seelenfrieden zu erreichen, da\303\237man einer

Kugel gleicht, f\303\274rwelche es gleich ist, wohin man sie rollt\".

Wohl wird damit zweierlei gemeint: das \"Aufh\303\266ren\" des \303\244u\303\237erenMen-)

196)))



sehen, die Selbstheit, der Eigenwille ist zum Stillstehen gebracht; anderer-
seits ist die Ruhe, der Friede ein Symptom der durch nichts beschr\303\244nkten

Freiheit des inneren Menschen: wo es keine Widerst\303\244nde gibt, braucht man
auch keine Anstrengung, um sie zu \303\274berwinden.

Wenn Skovoroda als eine Hauptforderung der Ethik \"die \303\274bereinstim-

mung mit Gott\" ansieht, so ist damit auch die Passivit\303\244t des \303\244u\303\237erenMen-

schen gemeint. Alles, was \"\303\244u\303\237erlich\"\"mein\" ist, soll vor dem g\303\266ttlichen

zur\303\274cktreten, stillstehen, aufh\303\266ren. Der Wille -
wohlgemerkt der Wille

des \"\303\244u\303\237erenMenschen\" (bezeichnenderweise kennt Skovoroda keinen ande-

ren individuellen Willen, denn der Wille des inneren Menschen scheint ihm

\"g\303\266ttlich\", \303\274berindividuell zu sein) soll aufh\303\266ren. \"Die erhabenste Eigen-
schaft des denkenden Seins, den Willen\" - sagt Kovalinskyj - \"hat S samt

seinen Kl\303\274geleien und seinem Streben in seine Nichtigkeit vertieft und hat
sich in den Willen des Sch\303\266pfers gest\303\274rzt, sich ganz dem Leben und der

Liebe Gottes ergebend, damit die Vorsehung \303\274berihn verf\303\274gen k\303\266nnewie

\303\274berein Werkzeug - wo sie will und wie sie will.\"

Andererseits ist die Ruhe, wie gesagt, die Ruhe des inneren Menschen.
Skovoroda versinnbildlicht manchmal diesen Zustand als \"Sabbat\", \"den

seligen Sabbat\": \"Komm jetzt zu mir in deiner
M\037\037t, Friede, komm, Ruhe!

Komm jetzt zu mir, gesegneter Sabbat.\" ,,0 Seel\037ruhe, wie selten bist du,
wie teuer. - - - Sie versteckt sich im Geheimnis der Hypostase Gottes vor

der menschlichen Unruhe und den Streitigkeiten der V\303\266lker,das hei\303\237t,vor

allen Weltmeinungen.
\"

\"Du Seelenruhe, du Zuflucht des Willens.\" \"Ich sehe
einen unbeweglichen H\303\274gel, die Gipfel der Berge, \037 aus den Sintflut-
wellen emporragen, schaue auf die Erde und den Ha\037\037Glaube an Gott:
dort beruhigen wir uns.\" \"Unser Gl\303\274ckist Seelenfrieden. Paulus ist auch

im Gef\303\244ngnisse froh. Das ist der wahre Frieden.\" \"Die Fr\303\274chtedes seligen
Lebens sind Frieden, Fr\303\266hlichkeit und Vergn\303\274gen. Ihre Wurzel aber ist die

Stille des Herzens.\" \"Dieser Frieden ist wie ein sch\303\244tzbarer Schatz in

unserm Hause, in uns selbst verborgen.\"
Ist die Ruhe ein Symptom der Verg\303\266ttlichung, so ist sie auch ihre Vor-

aussetzung: \"Kann ein Apfelbaum lebendig und froh sein, wenn die Wurzel

nicht gesund ist? Und die gesunde Wurzel - das ist die feste Seele und das

friedliche Herz. Die gesunde Wurzel gie\303\237tin alle Xste Feuchtigkeit und

belebt sie, und das friedliche Herz, mit Lebenssaft getr\303\244nkt, dr\303\274cktseine

Spuren dem \303\204u\303\237erenauf - - Das ist der Gipfel und die Bl\303\274tedes ganzen

Lebens, der innere Frieden, Herzensfreude, Seelen feste - - - Hierher ist

der ganze Flu\303\237eures Lebens gerichtet. Das ist die Grenze, der Hafen, das

Ende. Schneide alles weg, was im Widerspruch steht zu diesem Hafen, jedes

Wort, jedes Tun, welches dieses Ende nieht f\303\266rdert. Diese Grenze sei allen

Gedanken und allen W\303\274nschen gesetzt. Wie viele sind k\303\266rperlich gesund,

satt, gekleidet und ruhig. Ich lobe aber solch einen Frieden nicht - den

weltlichen Frieden, er ist f\303\274ralle gut und betr\303\274gtalle. Der [richtige] Frie-

den ist Ruhe der Gedanken, Freude des Herzens, Lebendigwerden der Seele.)

197)))



Das ist der Frieden! Das ist die Tiefe des Gl\303\274cks!Dieser Frieden er\303\266ffnet

deinen Gedanken den Tempel der Ruhe, bekleidet die Seele mit dem Kleid

der Fr\303\266hlichkeit, s\303\244ttigtsie mit der F\303\274lledes Weizens und festigt das Herz. CI

\"Alle sch\303\266nenNamen in der Bibel: Licht, Fr\303\266hlichkeit, Freude, Leben, Auf-

erstehung, Weg, Gel\303\266bnis, Paradies, S\303\274\303\237e,sie alle bezeichnen diesen seligen

Frieden.\" - Es ist dazu zu bemerken, da\303\237doch einige von diesen Worten

f\303\274rSkovoroda nur Gott selbst bezeichnen: so Licht, Leben, Auferstehung,
Paradies . . . - \"Die k\303\266rperliche Gesundheit ist nichts anderes als Gleichge-

wicht und Harmonie des Feuers, des Wassers, der Luft und der Erde, und
die Befriedigung der sich emp\303\266renden Gedanken ist die Gesundheit der

Seele und das ewige Leben. Wenn jemand nur eine unbedeutende \303\274berein-

stimmung mit Gott hat, so hat er auch nicht mehr Frieden, und wer f\303\274nf-

zehn oder drei\303\237igMal mehr [\303\274bereinstimmung mit Gott] hat, so hat er

auch ebenso viel mehr Frieden. So weit der Schatten zur\303\274cktritt, so viel

schreitet das Licht vorw\303\244rts. Selig sind diejenigen, die t\303\244glichh\303\266herund h\303\266her

auf den Berg dieser Friedensburg steigen.\"
Die einzige wahrhaftige \"Ruhe\" ist \"\303\274bereinstimmung mit Gott\": ,,0

mein Gott! Wie sorglos sind wir, was das Erlangen und Erhalten des Got-

tesfriedens, der kostbarer ist als Himmel und Erde, betrifft! \303\274berihn allein

sollte der Mensch in Einsamkeit nachdenken und im Verkehr [mit Men-

schen] reden, zu Hause, auf dem Wege, wenn er sich zur Ruhe begibt und

wenn er aufsteht. Wann denken wir aber daran? Sind denn nicht alle
unsere Gespr\303\244che L\303\274genund Teufelswinde? Ach! wie wenig wir uns erkannt

haben, da wir doch unser nicht von [menschlichen] H\303\244nden erschaffenes

Haus und seincn Kopf - unsere Seele, und ihren Kopf - das gottselige

Paradies der Welt vergessen haben? Daf\303\274rsind wir auch genug belohnt:

unter tausend ist schwerlich auch nur ein einziges Herz zu finden, welches

nicht von einer Garnison von mehr6fen Schwadronen Teufel besetzt w\303\244re.\"

Der Sabbattag ist Symbol dieses Gottesfriedens. \"Wir sorgen uns vor

allem um das, was f\303\274runsern Lebensgang n\303\266tigist, unsere erste Sorge sei

Lebensfrieden, d. h. Leben, Gesundheit und Errettung der Seele - - - Ach,

gehen wir vorsichtig, damit wir in die Ruhe Gottes zum Feste Gottes ein-

treten, mindestens am Sabbattage, wenn nicht am Sabbat der Sabbate und

zur Feier der Feier. Wenn wir den Sabbat erreichen, so k\303\266nnenwir min-

destens von der H\303\244lfteder bittersten M\303\274hen- vielleicht nicht unsern Esel -

aber doch unsere Seele befreien - - -\" Nur die, die ihren inneren Menschen

gefunden haben, \"ruhen mit Gott von all ihrem Tun aus\". \"Sabbat ist die
H\303\274ttedes Friedens und des Lichtes, w\303\244hrend die Arbeitstage Orte der Un-
ruhe und der Finsternis sind.\" \"Gottes Tag ist Feier, Frieden, Ruhe ohne
alles Tun. Das ist der gottgeschaffene Sabbat, in welchem der Gottmensch
ruht. Und was hei\303\237tRuhen anders als sich \303\274beralle Elemente unserer Welt
erheben?\" \"Gott hat, als er die Kreatur erschuf, zur Figur seines Ruhmes, zu

seinem besonderen Bildnis den Sabbattag gemacht.\"
Die Paradoxie, zu der sich die Auffassung Skovorodas zuspitzt, besteht)

198)))



darin, da\303\237die Ruhe, der Frieden keinesfalls f\303\274rden \303\244u\303\237erenMenschen dies

bedeuten: sie sind vielmehr f\303\274rihn Leiden, Kreuzweg, Nachfolge Christi.

In einem seiner geistlichen Lieder besingt Skovoroda einen solchen Sabbat:

\"Du liegst im Grabe und feierst den Sabbat, nach der schweren Arbeit, nach

dem blutigen Schwei\303\237. Der F\303\274rstdieser Welt, der \303\274beralle herrscht, hat in
dir kein Tun - - - 0 Sohn Da vids, der du Lazarus aus der weltlichen

Klugheit zum himmlischen Ruhm hinaufgerufen hast, t\303\266tedie k\303\266rperliche

Arbeit auch in mir! Gestatte mir, mit dir den Sabbat zu feiern, gestatte mir,
in deinen Fu\303\237stapfen zu wandeln, gib mir auch diese neue Siegesart, 0 Sohn
Davids!\"

Die Ruhe wird durch verschiedene Symbole versinnbildlicht. Unter ande-

rem auch durch einen Felsen, der mitten in einem st\303\274rmischen See *ht.
Dieses Sinnbild hat Skovoroda nach den Amsterdamer \"Symbola et emble-

mata selecta\" als Illustration zu einem seiner Dialoge gezeichnet. Mit fol-

genden Worten beschreibt Skovoroda dieses Bild: \"Auf dem Gipfel eines

Felsens, der mitten im See steht, sitzt ein V\303\266glein
- - - Die Stimme des

Symbols ist: In constantia quiesco. Ich ruhe auf der Unbeweglichkeit ...

Das ist der Felsenh\303\274gel des Ewigen, der aus der Sintflut der Welt emporragt
und auf welchem die Taube Noahs mit ihrer frohen Botschaft ruht.)

Inveni portum Jesum. Caro, munde, valete.
Sat me jactastis. Nunc mihi certa quies.)

Das hei\303\237t:lcb wohl, 0 Sintflut der Elemente! Im ruhe auf dcn H\303\274gelndes

Ewigen, da ich den Zweig der Seligkeit gefunden.\" ,J-Iast du von der

apokalyptischen Burg geh\303\266rt?Das ist sie. Hast du vorl iaradies geh\303\266rt?

Da liegt es vor dir ... Das ist f\303\274rdich das gelobte Land.\" - Auch der

Regenbogen, der auf den sich bewegenden Wassertropfen ruht, ist ein

Symbol des g\303\266ttlichen Friedens - \"ich setze die Ruhe in mir selbst\". - Auch

Hafen, Burg, Gasthaus, Einsiedelei sind f\303\274rSkovoroda Symbole der Ruhe
inmitten der Welt und doch fern und entr\303\274ckt von ihr. . . Denn die Ein-

stellung Skovorodas - wie aller Mystiker - der Welt gegen\303\274ber ist doppel-

seitig: er fordert keine \303\244u\303\237ereFlucht aus der Welt, und doch ist eine \"innere

Entfernung\" von ihr f\303\274rden \0371enschen die erste Vorbedingung zur Er-

schlie\303\237ung des mystischen Wegs.
\"Ruhe\", \"Frieden\", \"Sabbat\" ist auch ein traditionelles Sinnbild der christ-

lichen Literatur. Das Thema selbst ist \303\244lterals das Christentum - smon

bei Plato ist die Ruhe die erste sittliche Pflicht eines Philosophen (1\0371(Jux(av

EXElV xal ta auto\\; 1C()(ittElv). Zugleich ist sie auch ein Symptom des Philosoph-

Seins. Der Gedanke kehrt wieder bei Plutarch, Plotin, Porphyrius und
Proklus. Philo bringt diese Lehre mit dem biblischen Sabbat und den

Sabbatvorschriften in Verbindung. Bei den Kirchenv\303\244tern treffen wir die

Lehre von der Ruhe \303\274berall,wobei nur hervorzuheben ist, da\303\237neben der

il<JuXla auch Termini anderer antiker philosophischer Schulen in den christ-

lichen Wortschatz aufgenommen werden (etwa a:u'.dtEla, ava:tau<Jl; bei)

199)))



Makarius). Typisch auch die Worte Augustins: \"Du hast uns f\303\274rdich ge-

schaffen, 0 Herr, und unser Herz ist unruhig, bis es ruhet in dir.\" - Be-

deutungsvoll f\303\274rdie Entwicklung der Fr\303\266mmigkeit der Ostslaven wurde
die \"Hesychasten\"-Bewegung im byzantinischen Christentum: die mystische

Religiosit\303\244t Altru\303\237lands scheint vorwiegend mit den Traditionen der Hesy-

chasten verbunden zu sein. Auch gleichzeitig mit Skovoroda greift sein

Landsmann Paisij Velyckovskyj, der Begr\303\274nder des neuen russischen Star-
zent ums, auf die Traditionen der Hesychasten zur\303\274ck.

Aus der mystischen Literatur des westlichen Mittelalters und der Neuzeit
f\303\274hrenwir einige Zitate an: Aus Eckhart : \"Fragt man mich, was der Sch\303\266p-

fer meinte, als er die Kreatur schuf, antworte ich: Ruhe. Fragt man mich

zum zweitenmal, was alle Kreaturen suchen in ihrer nat\303\274rlichen Begierde,

ich spreche abermals: Ruhe. Fragt man mich zum drittenmal, was die Seele
suche auf allen ihren Wegen, ich spreche abermals: Ruhe.\" \"So viel als du
selbst in Gott bist, so viel bist du im Frieden, und so viel au\303\237erGott, so

viel bist du au\303\237erFrieden.\" So sagt auch Weigel: \"Dass alles begehren/
seufftzen vnd lauffen der Creatur geschehe vmb der Ruhe willen/ dieselbe

zubesitzen/ vnd das dieselbe doch nicht von aussen werde erlauffen/ sondern

von jnnen erfreyert vnd erwartet durch Christum\". \"Zur Ruhe vnnd zum

Sabbat sind wir erschaffen.\" Und Daniel Czepko:

Mensch, der Bewegung Quell und Ursprung ist die Ruh,
sie ist das best; ihr eilt die ganze Sch\303\266pfungzu.

Ebenso Angelus Silesius:

Ruh ist das h\303\266chsteGut. . .

Die Tugend sitzt in Ruh. . .)

Gott fordert nichts von dir
\037

als da\303\237du ihm sollst ruhn

Ach, wer in Gott sein End und seinen Sabbat, kommen,
der ist in'n Frieden selbst verformt und aufgenommen.

Kein Ding ist g\303\266ttlicher(in Fall du es kannst fassen)

als jetzt und ewiglich sich nicht bewegen lassen.

Die \303\274bereinstimmung selbst in den Formulierungen zwischen Skovoroda und

den deutschen Mystikern ist so bedeutend, da\303\237wir vielleicht besonders
hervorheben werden, da\303\237bei Skovoroda f\303\274rso einen wichtigen Begriff der

deutschen Mystik wie \"Gelassenheit\" keine Entsprechung zu finden ist.

Man k\303\266nnteannehmen, diese Stimmung w\303\274rdeSkovoroda zu Folgerun-
gen f\303\274hren,die ihn ganz in die N\303\244hedes Quietismus br\303\244chten. Das ist aber
nicht der Fall: so wenig man bei Skovoroda irgendeinen Anklang an den

\303\244u\303\237eren\"Stil\" der quietistischen Literatur finden kann, so wenig Gemein-
sames hat er mit den Quietisten auch innerlich. Nur solche \303\274bereinstimmun-

gen lassen sich feststellen, die vollkommen im Bereich des Allgemein-Christ-

lichen liegen. Einige - nicht gerade zahlreiche -
quietistische Formeln, die

Skovoroda \303\274bernommen hat, haben bei ihm sozusagen nur eine mehr \"stili-)

200)))



stische\" Bedeutung. Das hei\303\237t,sie helfen ihm, seinen Standpunkt in einer

f\303\274rihn charakteristischen paradox-antithetischen Weise zu formulieren: die
h\303\266chsteAktivit\303\244t sei die h\303\266chstePassivit\303\244t, das sittlich-religi\303\266se Handeln sei

\"Nicht-Tun\" .)

23. Der mystische Weg Sleovorodas)

Da\303\237einzelne Elemente des philosophischen Systems Skovorodas den Ge-
danken mancher mystischer Kreise sehr nahekommen oder oft mit ihnen

identisch sind, haben wir \303\274berallzeigen k\303\266nnen. Es ist wohl auch aus dem

Zusammenhange, in welchem wir die einzelnen Teile des Systems skovfro-

das dargestellt haben, klar geworden, da\303\237die einzelnen Elemente dieses

Systems erst sinnvoll werden, wenn man sie als Stufen einer Leiter auffa\303\237t,

die irgendwo \"unten\" im \"Nichts\", \"in der Finsternis\" beginnt, um hinauf
zum g\303\266ttlichen Sein zu f\303\274hren. Die \"Methodologie\" Skovorodas, seine

Antithetik und Symbolik sind Voraussetzungen seiner dualistischen Meta-

physik. Die Anthropologie wird auf dieser dualistischen Metaphysik aufge-
baut und ist ihrerseits die Voraussetzung einer Ethik, die in ihren konkreten

Zielsetzungen und in ihrem letzten Sinn nichts anciJes will, als den Men-
schen in die N\303\244hedes g\303\266ttlichen Seins, ja zu einer Verschmelzung mit dem

g\303\266ttlichen Sein zu f\303\274hren.Der Aufbau des Gedankensystems Skovorodas

ist derart geradlinig, da\303\237man beim Lesen seiner an mancher Stelle absicht-

lich sprunghafl: und bewu\303\237t dunkel geschriebenen Werke,J\303\274r jede einzelne

Bemerkung ohne Schwierigkeit eine Stelle innerhalb de\037.,ro\303\237en aufstei-

genden Linie seines Systems findet. - Aber die \"unteren\" Stufen des Sy-

stems Skovorodas erm\303\266glichen nicht nur die weiteren Stufen, sondern for-

dern sie als\"ihre Fortsetzung und Folgerung.

Geh\303\266rtnun der entschiedene Dualismus des Systems, der sich von den me-

thodologischen Grunds\303\244tzen durch die Metaphysik, Anthropologie und die

Ethik hindurchzieht, zum Kern des Systems, so ist eine Reihe der anderen
Gedanken mit diesem Kern unm\303\266glich verbunden: so die Lehre von der

Absolutheit des g\303\266ttlichen Seins, die negative Theologie, die Lehre von der

g\303\266ttlichen Weisheit, die Lehre von der kreisenden Bewegung, vom Sich-

Entfalten und Sich-Sammeln des ganzen Seins und seiner einzelnen Ele-

mente, selbst Einzelheiten der Tugendlehre ; geh\303\266rennun alle diese Elemente

zum Grundbestand dieses Systems, kann man sie nicht wegdenken, ohne

da\303\237man die Grundlagen des Systems zerst\303\266rt, so scheint es mit einer Reihe
anderer Gedanken etwas anders zu stehen. Man kann glauben, da\303\237etwa

die Pflanzensymbolik, die Skovoroda auf Schritt und Tritt verwendet, ein

auff\303\244lliges Werkzeug seines Denkens ist, oder da\303\237die Lichtsymbolik der

Gottheit in der Philosophie Skovorodas nicht unbedingt notwendig sei. Dod1

ist das Seltsamste, da\303\237die meisten von solchen anscheinend zuf\303\244lligen Ele-

menten des Denkens Skovorodas sich mit einer unglaublichen Hartn\303\244ckig-)

201)))



keit innerhalb der mystischen Systeme, nicht nur innerhalb der christlichen

Welt, sondern auch in der vor- und au\303\237erchristlichen behauptet haben.

So verbinden Skovoroda auch diese auf den ersten Blick \303\244u\303\237erlichen

Elemente seines Systems mit derselben Gruppe der mystischen Denker.

Wenn wir kurz das vom philosophischen System Skovorodas hervorheben

wollen, was ihn als Mystiker kennzeichnet, so m\303\274ssenwir in einigen S\303\244tzen

den Gedankengang unseres Buches wiederholen.
Das Wesen der Mystik liegt in der praktischen Sph\303\244re: In der Lehre -

in der einen oder anderen Form - vom Ausgang des Menschen aus sich

selber und von seiner Ann\303\244herung an Gott, ja seinem Einssein mit dem

g\303\266ttlichen Sein. Schauen Gottes, Genie\303\237en Gottes, Einigung mit Gott, \"gei-

stige Ehe\" mit Gott, Ver\303\244hnlichung mit dem g\303\266ttlichen Sein, \"Verg\303\266ttli-

chung\" sind die Modi eines solchen Einsseins mit Gott.
Die Anthropologie Skovorodas enth\303\244lt die Grundlehren der Mystik in

ganz offener und klarer Form. Die Lehre vom \"inneren Menschen\", vom

\"neuen Adam\", vom \"Herzen\", vom \"Abgrund\" im Menschen - sind

typische mystische Lehren von der menschlichen Existenz. Typisch mystisch

sind auch die Symbole des menschlichen Seins, die wir bei Skovoroda tref-

fen: sie alle unterstreichen die Unselbst\303\244ndigkeit der \303\244u\303\237erenForm des

menschlichen Seins und f\303\274hrenweiter zu der Lehre von der Vernichtung,
vom Schwinden, vom Aufheben dieses \303\244u\303\237erlichenSeins, vom \"Durchbruch

CI

der \"g\303\266ttlichen Natur\" im Menschen. Auch die s\303\244kularisierten, ja naturali-

sierten mystischen Begriffe, die in der Geschichte der abendl\303\244ndischen Phi-

losophie eine solche Rolle gespielt haben, finden wir bei Skovoroda. Die
Lehren fielen den fr\303\274heren - auf dem Gebiete der s\303\244kularisierten Philoso-

pnie geschulten (soweit sie \303\274berhaupt \"geschult\" waren) - Forschern st\303\244rker

in die Augen als die urspr\303\274nglichen mystischen Begriffe, Vorstellungen und
Sinnbilder. Von diesen \"s\303\244kularisie\037n\" mystischen Begriffen ist wohl der

Begriff des \"Mikrokosmos\" am wichtigsten. Wie wir gesehen haben, spielt

aber dieser Begriff im Grunde genommen eine ziemlich nebens\303\244chliche

Rolle, die mystischen Begriffe reinen Wassers: der innere Mensch, das Herz,
der Abgrund stehen im Denken Skovorodas im Vordergrund. Seine Ethik
ist ganz auf asketischen und mystischen Begriffen aufgebaut: die Lehre von

der \"Ruhe\" (als Voraussetzung der V erg\303\266ttlichung), die Andeutungen einer
konkreten Tugendlehre, seine Stellung zur\" Welt\" sind typisch asketisch -
obwohl auch mit eigenartigen Akzenten, deren M\303\266glichkeit innerhalb einer

asketisch-mystischen Lebensanschauung uns wohl die zahlreichen Parallelen
aus der asketisch-mystischen Literatur verschiedener Zeiten zur Gen\303\274ge

beweisen. Ganz deutlich - obwohl mit einer gewissen Vorsicht - hat

Skovoroda die Lehre von der \"V erg\303\266ttlichung\" ausgesprochen; diese Vor-
sicht war wohl durch die Verh\303\244ltnisse der damaligen Ukraine geboten, und
Skovoroda hatte aus seinen Konflikten mit den geistlichen Beh\303\266rden wegen

seines ungew\303\266hnlichen Unterrichtes lernen m\303\274ssen(Angelus Silesius mu\303\237te

auch wegen der Verg\303\266ttlichungslehre in der Vorrede zur zweiten Ausgabe)

202)))



des \"Cherubinischen Wandersmannes\" mit den Kritikern polemisieren),

anderersei ts ist ja einer jeden mystischen Lehre eine gewisse Tendenz zum

Esoterismus eigen. Ohne Bedenken hat Skovoroda die Symbolik des Eins-
seins mit Gott, vor allem die erotische Symbolik dieses Einsseins verwendet.

In \303\274bereinstimmung mit der mystischen Anthropologie Skovorodas selbst

und mit den Traditionen der mystischen Ethik steht auch die f\303\274rSkovoro-

da so charakteristische Lehre von der \"ungleichen Gleichheit\".
Die ausgiebigen Analysen der Parallelerscheinungen aus der Geschichte

der mystischen Philosophie und der Mystik, die wir in unserem Buche ge-

geben haben, lassen keinen Zweifel an der tiefen inneren Verwandtschaft

Skovorodas mit den bedeutendsten Vertretern der al tchristlichen und der

deutschen Mystik mehr \303\274brig.)

Eine besonders seltsame Erscheinung, \303\274berdie WIr hier zu keinem ab-

schlie\303\237enden Urteil kommen k\303\266nnen, ist eine beinahe unglaubliche Khn-

lichkeit des mystischen Wortschatzes Skovorodas mit dem der deutschen

Mystik des Mittelalters. Die Terminologie der deutschen Mystik, von

Germanisten mehrfach bearbeitet, geht ja ohne Zweifel auf die lateinische

Terminologie der mittelalterlichen Mystik (Bernhar,J. und die Victoriner)

und weiter in der Vergangenheit auf die Mystik dKKirchenv\303\244ter zur\303\274ck.

Trotzdem bleibt die \303\274bereinstimmung des ganzen Komplexes der mysti-
schen Terminologie von Eckhart- Tauler-Suso und Skovoroda ein R\303\244tsel.

Liest man den ersten Dialog Skovorodas, seinen \"Narzissus\", durch, so

findet man auf diesen 50 Seiten Stoff f\303\274rein W\303\266rterbu\037 der mystischen

Terminologie, in dem man nicht nur die bei den Myst\037\037 verbreiteten

Bezeichnungen f\303\274rGott, f\303\274rdie Seele und f\303\274rdie Unio mystica findet,

sondern auch eine Reihe von Worten und Ausdr\303\274cken, die gar nicht nahe-
liegend sina und oft als Spezifikum der Sprache der deutschen Mystik

angesehen werden. Erst die Untersuchung der Sprache Skovorodas wird

die Grundlage f\303\274rirgendeine L\303\266sung dieser Frage schaffen; Skovoroda
konnte jedenfalls etwa \\Y/erke von Tauler lesen (in den alten Tauler-Aus-
gaben, z. B. Basel 1521, wurden auch die Predigten Meister Eckharts abge-

druckt). Doch gen\303\274gtdie Lekt\303\274re, auch die sehr aufmerksame, keinesfalls

dazu, da\303\237man die spezifischen Elemente einer Sprache \303\274bernimmt und sie

in die Werke hineinarbeitet, die ganz anders aufgebaut, in einer ganz ande-

ren Sprache geschrieben sind und zu einer anderen literarischen Gattung
geh\303\266ren.)

Diese Analysen rufen aber weitere Fragen hervor. Ist die Khnlichkeit im

Inhalt und im Wortschatz zwischen Skovoroda und der mystischen Tradi-

tion des Westens betr\303\244chtlich, so kann man doch keinesfalls sagen, da\303\237er

den einen oder den anderen der westlichen Mystiker oder eine bestimmte

mystische Richtung nachgeahmt h\303\244tte.Wir k\303\266nnennur daran denken, da\303\237

Skovoroda durch die Lekt\303\274redes n1ystischen Schrifttums beeindruckt wurde,)

203)))



sp\303\244teraber die ihm vertraut gcwordenen Gcdanken schriftstellerisch ganz
selbst\303\244ndig zur Darstellung gebracht hat.

Schriftstellerisch steht Skovoroda vollkommen in der Tradition des ukrai-

nischen Barockschrifttums. Da\303\237er f\303\274rdie meisten seiner philosophisch-

theologischen Werke die Form des Dialogs w\303\244hlt,scheint unter dem Einflu\303\237

von Cicero geschehen zu sein. Nur bleibt die dialogische Form v\303\266llig

unorganisch mit dem Gehalt verbunden. Entweder l\303\244\303\237tSkovoroda eine der

Gespr\303\244chspersonen v\303\266lligpassiv bleiben: die \"Fragen\" sind dann nichts

weiteres als eine an die Hauptperson des Gespr\303\244chs, die die Gedanken des

Verfassers selbst entwickelt, gerichtete Aufforderung, weiter zu reden. Oder
aber der Stoff, den Skovoroda seinen Lesern mitteilen will, ist recht unge-
schickt zwischen mehreren Personen verteilt. Wenn man daran denkt, wie

ausgezeichnet f\303\274rdie antithetische Weltanschauung Skovorodas die Form

des \"geistigcn Ringkampfes\", des Streites, der Diskussion pa\303\237te,so mu\303\237

man bekennen, da\303\237Skovoroda als Schriftsteller die von ihm gew\303\244hlte

Form nicht bew\303\244ltigt hat. Seine schriftstellerische St\303\244rkeliegt jedoch auf

einem anderen Gebiet. In der Formulierung der einzelnen Gedanken zeigt
Skovoroda seine dichterische St\303\244rke, die selbst dem Leser, der an die

archaische Sprache des ukrainischen Barocks nicht gewohnt ist, in die Augen

springt. Von den kurzen sprichwortartigen S\303\244tzen, deren Pointierung
durch Alliterationen, Assonanzen und Wortspiele noch gesteigert wird, bis

zu den langen Perioden, die mit einer f\303\274rdas dichterische Barock kennzeich-

nenden \303\274ppigkeit die synonymischen Ausdr\303\274cke, Parallelen anh\303\244ufen und

meist in k\303\274hnen Antithesen gipfeln, wandeln sich die Formen, in die

Skovoroda seine Aphorismen kleidet. Denn, wie man Skovorodas schrift-

stellerische Gabe mit einem Wort kennzeichnet, so kann man ihn wohl

Aphoristiker nennen. Wenn er aber auch seine richtige Form nicht gefunden
hat, so hinterlassen doch die aphor8tischen Gipfel seiner Dialoge einen tie-

fen Eindruck. Eigentliche Beweisf\303\274hrungen, zusammenh\303\244ngende Gedanken-

entwicklung findet man bei Skovoroda nur gelegentlich, und fast immer
sind das die Stellen, wo er das Unsichtbare, Unverg\303\244ngliche, Ewige, G\303\266tt-

liche hinter dem Vorhang des Sichtbaren, Leiblichen, aber Verg\303\244nglichen und

Nichtigen zeigen will.

In dieser seiner Art und mit seiner Vorliebe f\303\274rdie ausgiebigen SchriA:-

zitate ist Skovoroda ohne Zweifel manchem Barockprediger der Ukraine
und des Westens verwandt. Trotz dem Volkst\303\274mlichen in seinen Werken,
trotz seiner Vorliebe f\303\274rSprichwort, Witz und Ironie selbst bei Betrachtung
des Heiligen, erinnert er nur manchmal an seine Verwandten aus dem

Barockzeitalter, wie an Abraham a Santa Clara, an Prokop von Templin
oder an den Tschechen Bilovsky. Meist ist seine Art die Art der Deklama-

toren auf der Kanzel, die das ukrainische Barock mehr als einmal gesehen

hat.

Geh\303\266rtSkovoroda der Form nach so ganz der Barockliteratur an, so ist
der Inhalt seiner Werke, wie gesagt, in einer viel \303\244lterenTradition ver-)

204)))



ankert. Eincs mu\303\237man vor allem hervorheben: aus den Schriften der west-

lichen, altchristlichen und vielleicht auch antiken Mystiker \303\274bernimmt er

ausschlie\303\237lich die Gedanken, die man als allgemein christlich bezeichnen

darf, ohne da\303\237er in irgendeine n\303\244hereBer\303\274hrung mit irgendeiner sich
selbst als Schule bewu\303\237ten Richtung n\303\244he r k\303\244me:weder mit Paracelsisten,
noch mit den \"Rosenkreutzern\", noch mit B\303\266hmianern verbindet ihn irgend-
welche n\303\244here\303\274bereinstimmung in den Punkten, die f\303\274rdiese Richtungen
kennzeichnend sind. Das mu\303\237man schon deshalb hervorheben, weil man

fr\303\274herein paarmal die Abh\303\244ngigkeit Skovorodas von B\303\266hmebehauptet hat,

allerdings ohne von B\303\266hmeetwas zu wissen. Und neuerdings hat man ein-
mal Skovoroda mit Paracelsus in Zusammenhang bringen wollen, ohne f\303\274r

diese These auch nur eine Spur des Beweises bringen zu k\303\266nnen. Weot} ich

im Buche recht oft B\303\266hmeund manchen B\303\266hmianer zitiert habe, so habe ich

diesen Zitaten immer Zitate aus den Kirchenv\303\244tern, aus den Mystikern des

Mittelalters und aus den katholischen Mystikern der Neuzeit gegen\303\274ber-

stellen k\303\266nnen, so da\303\237damit immer der \"allgemein christliche\" Charakter

der Gedanken Skovorodas erwiesen wurde.

Mit zwei Mystikern der Neuzeit hat Skovoroda allerdings nicht nur

einzelne Gedanken, sondern ganze GedankenkompJ.exe gemeinsam. Einer-
seits Angelus Silesius. Vielleicht ist gerade der aplhrristische Charakter der

Gedankenformung beider und gleichzeitig das Bestreben, die Aphorismen
auf die TextsteIlen hin zuzuspitzen, der Zug, der sie besonders verwandt
erscheinen l\303\244\303\237t.Beachtet man aber, da\303\237Angelus Silesius als Grundlage f\303\274r

seinen \"Cherubinischen Wandersmann\" Sammlungen d\037 mystischen Sym-
bole (Sandaeus) und wohl auch die emblematischen Sdirijen benutzt hat

und Skovoroda sich auf die emblematischen Werke selbst beruft, so braucht
man nicht unbedingt auf die Bekanntschaft Skovorodas mit den Werken des

schlesischen Dichters zu schlie\303\237en. Ein anderer mystischer Schriftsteller der

Neuzeit, mit dem Skovoroda vorwiegend eine kleine Gruppe der Gedanken
und der Symbole verbindet (Pflanzensymbolik, \"Erkenne dich selbst\",

\"Das innere Buch\,") ist Valentin Weigel. Auch in diesem Falle findet man
bei Skovoroda keine Ankl\303\244nge an die \"Paracelsistischen\" Elemente der

Gedanken Weigels. Sollte Skovoroda die Schriften Weigels gekannt haben,
oder kamen die beiden selbst\303\244ndig dazu, die gleichen Symbole und Lehrs\303\244tze

besonders hervorzuheben? Auch hier sind nur Vermutungen m\303\266glich.)

Bei der Besch\303\244ftigung mit der Geschichte der Mystik kommt man unwillk\303\274r-

lich zu dem Gedanken, da\303\237die i\\hnlichkeit der Ideenwelt der Mystiker
nicht durch Entlehnung und Abschreiben zu erkl\303\244ren ist, sondern dadurch,
da\303\237gleiche Ideen mit innerer Notwendigkeit dem mystischen Erlebnis selbst

entsprossen. An Entlehnungen und Abschreiben soll man nur dann denken,

wenn man es mit einem \"mystischen Literaten\" zu tun hat, welchem die

Tiefe des mystischen Erlebnisses nur aus den B\303\274chernbekannt ist. Man kann

allerdings ohne weiteres daran denken, da\303\237man ohne das mystische Erleb-)

205)))



nis ein ausgezeichnet ausgearbeitetes System der mystischen Philosophie
aufstellen kann, - wir k\303\266nnen eine mystische Philosophie nach denselben

Kriterien beurteilen wie eine jede andere Philosophie.
Selten haben wir sichere Zeugnisse \303\274berdie mystischen Erlebnisse der

Mystiker. Sind die Werke Skovorodas an autobiographischen Zeugnissen

besonders arm, so betonen sie doch immer bei der Charakteristik der mysti-
schen Erleuchtung und der mystischen Einung die M\303\266glichkeit, das Vor-

handensein dieser Stufen der mystischen Ann\303\244herung an das G\303\266ttliche, ja

die Leichtigkeit, diese H\303\266henzu erklimmen. Erst aber die Erz\303\244hlung Ko-

valinskyjs hat f\303\274runs ein sicheres Zeugnis von dem mystischen Erleben
Skovorodas hin\303\274bergerettet. Wir k\303\266nnen die Zeugnisse Kovalinskyjs wohl
mit gutem Glauben an ihren authentischen Charakter benutzen: Kovalin-

skyj, der treuste und ergebenste Sch\303\274lerSkovorodas, schrieb bald nach dem

Tode seines Meisters und hat sich wohl die gr\303\266\303\237teM\303\274hegegeben, den

Gehalt der Erz\303\244hlungen Skovorodas (der ihn kurz vor seinem Tode be-

suchte) m\303\266glichst gen au wiederzugeben. Da\303\237Kovalinskyj wie alle Schrift-

steller aller Zeiten dem literarischen Stil der Zeit und dem eigenen litera-

rischen Geschmack bei der Umpr\303\244gung der Erz\303\244hlungen Skovorodas zum

Teil unterlag, ist selbstverst\303\244ndlich. Doch hindert das nicht, da\303\237wir durch

Vermittlung von Kovalinskyj unsere Fragen an Skovoroda richten d\303\274rfen:

den Kern der bei den Berichte Kovalinskyjs m\303\274ssenwir aus der Schale der

zeitbedingten literarischen Form und der individuell bedingten literarischen

Einfl\303\274sseheraussch\303\244len.

Bekanntlich hat die christliche Mystik eine feste Tradition von den drei

Stufen des mystischen Weges, durch die jeder Mystiker hindurchgehen\037

mu\303\237.Das sind die Reinigung (xa'6aQO'l\037, via purgativa), die Erleuchtung
(q>rotlO'\0376;, illuminatio), worauf erst die h\303\266\037!steStufe, die Einigung mit

Gott (Evroal\037, unio mystica) oderfdie Ekstase (raptus) folgt. Wir haben

schon die Lehre Skovorodas von der Reinigung kennengelernt, die aller-

dings nicht unbedingt nur in einem mystischen philosophischen System
vorkommen kann. Kovalinskyj schildert den Traum Skovorodas (diese

Erz\303\244hlung haben wir schon in der Lebensbeschreibung Skovorodas wieder-

gegeben), der einen Wendepunkt auf seinem Lebensweg bedeutete und
seinem inneren Sinne nach wohl einen pl\303\266tzlichen Bruch mit der Welt, eine

vollkommene Trennung von der Welt, einen sprunghaften Reinigungspro-
ze\303\237der Seele bedeutete. Ist dieser Traum in der Biographie Skovorodas von

Kovalinskyj voll von literarischen Motiven, so sind diese Motive doch

keinesfalls zuf\303\244llig. Die Wanderung durch die Welt, bei welcher Skovoroda
sich in zusammengedr\303\244ngter Form (die an literarische Vorbilder wie Andre\303\244,

Comenius, Bunyan erinnert) seine Lebenserfahrungen vergegenw\303\244rtigt hat,

zeigt die Sinnlosigkeit und Leere des \"weltlichen\" Lebens; der Traum

gipfelte in der Szene der Ermordung des besten Vertreters der Menschheit,
des armen Einsiedlers. Da\303\237die Bedeutung dieses Traumes eben \"Reinigung\"

war, das sagt Kovalinskyj ganz deutlich, - erst nach diesem Traume f\303\274hlte)

206))) 205)))



Skovoroda \"Geschmack an der Freiheit 'Von den Eitelkeiten und den Lei-

denschaflen der WeIt\". Dieser Traum bedeutete f\303\274rSkovoroda nicht nur
einen endg\303\274ltigen Bruch mit der Welt, sondern auch einen positiven Anfang
des weiteren Weges: \"Dieser Traum hat mir nicht weniger Freude als Angst

gegeben\" sagte Skovoroda selbst. Die \"Reinigung der Seele\" von der Welt
und von sich selbst bereitet Raum f\303\274rdas Eintreten des g\303\266ttlichen Seins in

den Menschen. \"Geh aus, so geht Gott ein\", schrieb Angelus Silesius,

Kovalinskyj geleitet den Traum Skovorodas mit folgender Sentenz: \"Wenn
der Mensch aus dem Umkreis seiner Selbstbehauptung, Willk\303\274r und Selbst-

liebe heraustritt, indem er dies alles f\303\274rein \303\266des,undurchdringliches und

unbew\303\244ssertes Land h\303\244lt,dann erf\303\274lltder heilige Geist alle seine Gef\303\274hle.\"

Auf die Reinigung folgt die Erleuchtung der Seele. Diese Erleuchtunf hat
Skovoroda selbst an mehreren Stellen seiner Dialoge so ausf\303\274hrlich ge-

schildert, da\303\237kein Zweifel bestehen kann, hier handele es sich um eigene

Erfahrung. Wenn das g\303\266ttliche Licht in die Seele einbricht, \"dann entsteht
aus dem Zentrum aller Dinge (aus Gott!) die hohe Erkenntnis und das Ver-

st\303\244ndnis als das feinste alles durchdringende Feuer mit einer unsagbaren
Wonne und [die Seele] versinkt in den Abgrund des Lichtes\". Dieser

Proze\303\237 ist von Skovoroda selbst in seinem ersten Dialog \"Narzissus\" ge-

schildert worden (vgl. oben das Kapitel \"V erg\303\266tttftnung\.") Der Abschlu\303\237

dieses Prozesses ist die \"innere Geburt\", ist die Befreiung des inneren Men-
schen. Skovoroda bezeugt selbst, da\303\237dieser innere Proze\303\237, der \"wie ein

Blitz die Seele erleuchtet\", in ihm selbst stattfand. Er spricht dar\303\274berneben-

bei und bescheiden, aber mit einer solchen Sicherheit des
\037usdrucks,

da\303\237kein

Zweifel \303\274berdie Bedeutung dieser Worte m\303\266glichist: dle-jibel siegte \303\274ber

alle anderen \"Liebhaberinnen\" Skovorodas; \"ich floh, floh und bin entflo-

hen unter der F\303\274hrung meines Gottes aus allen Lebenshindernissen und den

Liebestrie\303\266en, um in der allerreinsten Umarmung dieser Tochter Gottes, die
sch\303\266nerist als alle Menschent\303\266chter, ruhig zu genie\303\237en. Sie hat mir unbe-
fleckt denjenigen wunderbaren Adam geboren\", von welchem Paulus lehrt;
\"mir ist ein Kind geboren; vollkommener und wahrer Mensch. Ich sterbe

nicht kinderlos\", \"das ist der g\303\266ttlicheMensch. . .\"

Nach dem \"Erleuchtungsproze\303\237\" kann die h\303\266chsteStufe des mystischen
Erlebnisses, die Ekstase, \"raptus\", erreicht werden. Von den Erlebnissen

dieser Stufe zeugt wieder Kovalinskyj an der Zentralstelle seiner Biographie
- nach dem m\303\274ndlichen Bericht von Skovoroda selber: \"nachdem ich fr\303\274h

aufgestanden war, ging ich im Garten spazieren. Das erste Gef\303\274hl,welches

ich in meinem Herzen erlebte, war irgendeine Ungebundenheit, Freiheit,

Munterkeit, Hoffnung mit Erf\303\274llung. Indem ich in diese Geistesstimmung

meinen ganzen Willen und alle meine Gef\303\274hleversetzte, empfand ich in mir
eine au\303\237erordentliche Bewegung, welche mich mit einer unfa\303\237baren Kraft

erf\303\274llte. Pl\303\266tzlich erf\303\274llte irgendeine s\303\274\303\237esteErgie\303\237ung meine ganze Seele,
von ihr loderte mein ganzes Inneres in Flammen auf, und es schien mir,

da\303\237in meinem Inneren ein feuriger Strom kreise. Ich begann nicht zu gehen,)

207)))



sondern zu laufen, als ob ich umhergetragen w\303\274rde,id1 f\303\274hlteweder H\303\244nde

noch F\303\274\303\237e,als ob ich ganz aus dem feurigen Stoff best\303\274nde, der in dem
Raume des kreisenden Seins schwebte. Die ganze Welt verschwand vor mir.
Nur ein Gef\303\274hlder Liebe, der Sicherheit, der Ruhe, der Ewigkeit belebte

meine Existenz. Die Tr\303\244nen flossen in Str\303\266men aus meinen Augen und
brachten irgendeine ger\303\274hrte Harmonie in mein ganzes Wesen. Ich lauschte

mir selbst, empfand als Lohn die Zusicherung der Liebe und widmete mich

in kindlichem Gehorsam dem g\303\266ttlichen Geiste.\" Der Gehalt dieses Erleb-

nisses ist im wesentlichen derselbe wie in dem Erlebnis, das Skovoroda in
seinem Dialog \"Unterredung vom Seelenfrieden\" als die h\303\266chsteStufe der

menschlichen Freiheit beschrieb. \"Feuer erl\303\266scht,der Flu\303\237bleibt stehen, der
unmaterielle und unelementare Gedanke aber, welcher die wirkliche Mate-
rialit\303\244twie ein totes Gewand an sich tr\303\244gt,

- - - seine eigene Bewegung -
- - auch nur f\303\274reinen Augenblick nicht aufzuhalten vermag, setzt gleich-

m\303\244\303\237igdas Streben seines Fluges durch die unbeschr\303\244nkte Ewigkeit, durch

unendliche Millionen fort - - - Er sucht seinen Genu\303\237und seine Ruhe.
Aber seine Ruhe besteht nicht darin, stehenzubleiben und sich auszustrecken
wie ein toter K\303\266rper.

- - Nachdem er seinen Durst durch gemeine Unter-

haltungen nicht gel\303\266scht, sondern vielmehr noch vergr\303\266\303\237erthat, erhebt er
sich um so schneller von der sklavischen materiellen zu der hohen herrlichen

Natur, zu seinem heimlichen und anfanglosen Anfang, um gereinigt durch

den Glanz und das Feuer des geheimen Sehens, sich von der leiblichen Erde
und dem irdischen Leib zu befreien, und das hei\303\237t- in die Ruhe Gottes

einzutreten, sich von jeder Verg\303\244nglichkeit zu befreien, das Streben ganz

frei und die Bewegung ganz ungehindert zu machen, indem man aus den

engen materiellen Grenzen in die Freiheit des Geistes hinausfliegt.\" Den-
selben Sinn hat auch das \"Sichverkl\303\244ren zur Quelle\", wovon Skovoroda in

seinem ersten Dialog redet. An der \037gef\303\274hrten Stelle Kovalinskyjs ist nicht

nur das Lichterlebnis und die kreisende Bewegung kennzeichnend, sondern
auch die innere Antithetik der mystischen Einung: \"ich verschwinde und
verkl\303\244re mich\", also Vernichtung und \303\274berformung der Pers\303\266nlichkeit, Ruhe

und Bewegung, Tr\303\244nenund Wonne (\"ger\303\274hrte Harmonie\.") Wahrscheinlich

ist mindestens zum Teil die Antithetik dieser Schilderung auch in dem

dichterischen Stil Skovorodas fundiert.

Nicht nur diese gro\303\237eaufsteigende Linie der drei mystischen Stufen ist f\303\274r

Skovoroda kennzeichnend. Ebenso eine Reihe von Grundbegriffen und Sym-

bolen, mit denen man das Geheimnis der mystischen Einung zu erfassen ver-
sucht hat: der Mystiker sieht, schaut Gott (visio Dei), ja, er fa\303\237tdas g\303\266ttliche

Sein in irgendwelcher geheimnisvollen \"Einheit der Sinne\" (\"Geschmack\",

\"Wohlgeruch\",,, Wohlklang\" und \303\244hnliches); der Mystiker wird eins mit Gott

(unio); der Mystiker verg\303\266ttlicht sich (deificatio); die Seele des Mystikers wird
die Braut und die Gemahlin Gottes; in der Seele des Menschen wird Gott,
Christus geboren; die Freude, die Wonne der mystischen Ekstase wird als
\"Trunkenheit\" (ebrietas) bezeichnet. Alles das findet man bei Skovoroda.)

208)))



Der Mystiker sieht, schaut Gott: \"Auge des Glaubens\", \"Auge des Gei-

stes\", das \"innere Auge\" kommen eben in diesem Zusammenhang vor;
\"Das Herz, Herr \303\274berdie Augen sieht die allgemeine Sonne der Welt\". -

Die Vorstellung vom \"Schauen\" Gottes findet sich auch bei Plotin, kehrt
in der Mystik des Mittelalters mehrfach wieder: \"Die minnende Seele. . .

die hat ein Auge ... damit siehet sie die ewige Gottheit\" (Mechtild von

Magdeburg), \"und sieht Gott von Antlitz zu Antlitz\". Das \"Sehen\" darf
man vielleicht nicht ganz w\303\266rtlich nehmen, es handelt sich hier darum, da\303\237

man einen Zugang zum g\303\266ttlichen Sein in einer seltsamen \"Einheit der

Sinne\" bekommt, wie Angelus Silesius sagt:)

Die Sinnen sind im Geist all ein Sinn und Gebrauch:
Wer Gott beschaut, der schmeckt, f\303\274hlt,riecht und h\303\266rtihn auch.)

Die Mystiker des Mittelalters sprechen allerdings meist vom \"Schmecken
cc

,

vom \"Geschmack\" Gottes. Bei Skovoroda findet man neben den Ausdr\303\274k-

ken, die vom \"Geschmack\" des G\303\266ttlichen sprechen und von sonst verbreite-

ten Bezeichnungen wie \"s\303\274\303\237\",\"S\303\274\303\237igkeit\"auch noch sehr oft \"den Wohl-

geruch Gottes\", \"den wohlduA:enden Rauch\" und den entsprechenden \"ge-

reinigten Geruchssinn\"; neben diesem und dem
\037nneren

Auge\" spricht
Skovoroda auch vom \"geheimen Ohr\", das den \"Wohlklang Gottes\"

empf\303\244ngt.

Von der Bezeichnung des mystischen Erlebnisses als Empfindung steigen

die sprachlichen Formeln bis zu der Behauptung v\303\266lligerEinigung mit Gott
auf: ,,0 reines Herz! Du bist Gottes und Gott ist dein .

..
ihr seid zwei und

eins\", \"so wirst du eins mit deinem Kaiser sein\" usf. Dle8 Formel finden

wir ebenfalls bei Plotin und in der Mystik des Mittelalters: \"Du bist mein,
so bin ich dein\", \"wir zwei sollen ein einiges Ein immer bleiben\" (Suso).

Die Ausdr\303\274cke der Identit\303\244t des Menschen mit Gott gehen \303\274berin die

Ausdr\303\274cke der Verg\303\266ttlichung. Skovoroda spricht oA: von \"Verkl\303\244rung\":

\"Zu Christus verkl\303\244rt werden\", \"zu Gott verkl\303\244rt werden\", \"zur Quelle
verkl\303\244rt werden\", \"er verkl\303\244rt sich zum Herrn aller Gesch\303\266pfe, zur

Sonne\". Neben anderen traditionellen Bezeichnungen f\303\274r\"deificatio\" kennt

auch die deutsche Mystik des Mittelalters Wendungen wie \"durchleuchtet\",

\"durchgl\303\244nzet\" und auch\" verkl\303\244rt werden\" als Bezeichnungen f\303\274rdie h\303\266ch-

ste Stufe des mystischen Weges.

Die Seele des Mystikers ist die Braut oder Gemahlin Gottes. Wir haben

schon gesehen, wie mannigfaltig der Gebrauch dieses Sinnbildes bei Skovo-

roda ist. Auch die ganze Symbolik des Hohen Liedes findet sich bei Skovo-

roda, wodurch sofort die M\303\266glichkeit gegeben wird, Parallelen zu seinen

Bildern bei Bernhard, Mechtild von Magdeburg, Tauler und Suso zu

finden.

Die Seele empf\303\244ngt und gebiert Christus, ein Sinnbild, das noch bei

Rilke zu finden ist und das Angelus Silesius mehrfach in dichterische Form
kleidet:)

209)))



Bist du dem\303\274tiglich, wie eine Jungfrau rein,
so wird Gott bald dein Kind, du seine Mutter sein.

Ach Freude! Gott ist Mensch und ist auch schon geboren!
Wo da? In mir: er hat zur Mutter mich erkoren.

Wie gehet es da zu? Maria ist die SeeI',

Die Krippelein mein Herz, der Leib, der ist die H\303\266ll',

Die neu Gerechtigkeit sind Windeln und sind Binden,
Der Josef Gottesfurcht, die Kr\303\244ftedes Gem\303\274ts

Sind Engel, die sich freu'n, die Klarheit ist ihr Blitz,
Die keuschen Sinne sind die Hirten, die ihn finden.

Skovoroda kennt auch diese Vorstellung vom Menschen als \"Vater\"

Christi von der \"Geburt des erstgeborenen Anfangs in der Seele von jedcm
Menschen\" \"aus dem Israelitengeschlecht\" . \"Wir sind die reinen Jungfrauen,
die den empfangen haben, der der Einzige und allein heilig ist\"; die auf
dcm \"rechten Wege stehen\", \"sind die wirklichen M\303\274tterGottes\", \"der Geist
der Freiheit gebiert sich in uns\". Nach Meister Eckhart ist \"die inwendige Ge-
burt Gottes in der Seele die Vollbringung aller ihrer Seligkeit\", \"Gott gebiert

sich in uns\". Ankl\303\244nge an diese Vorstellung schon bei Plotin: \"aus der wir-
kenden Kraft erzeugt er (der Geist) in der ruhigen Ber\303\274hrung mit Jenem

(dem Einen) die G\303\266tter, erzeugt die Sch\303\266nheit, erzeugt die Gerechtigkeit
und die Tugend: davon wird die Seele schwanger, wenn sie von Gott be-

fruchtet wird.\"

Selbst eine Reihe der zum Teil seltsamen Symbole und Sinnbilder der

mystischen Vereinigung, die wir bei Skovoroda treffen, sind traditionell:

\"die Seele klimmt einen Berg hinauf\", \"besteigt die H\303\266hender ewigen Ber-

pe\", \"fliegt\" zu Gott wie ein \"Vogel\" oder gar ein \"Pfeil\", sie \"jagt\",

\"l\303\244uft\",\"rennt\" zu Gott; in der Vereinigung mit Gott wird sie \"betrunken\",

\"trunken\", sie \"zecht und betrinkt sich\", sie \"springt\" und \"tanzt\"; in Zu-

sammenhang damit taucht die selt\037ste Bezeichnung der Unio mystica als
eines Gasthauses oder einer\" Wirtschaft\" auf; einerseits \"schmilzt\" und\" ver-

schwindet\", \"versinkt\" die Seele und \"geht unter\", andererseits wird sie von
Gott als einem \"Arzt\" in der \"geistlichen Apotheke\" behandelt, und die

Seele \"bl\303\274htauf\", \"sprie\303\237t\". . .

Alle diese Sinnbilder Skovorodas treffen wir auch sonst \303\274berall in der

Geschichte der Mystik!
Die \"Skovoroda-Legende\" hat das Leben Skovorodas mit einer Atmo-

sph\303\244revon Ahnungen und Visionen umwoben (schon die Biographie von

Kovalinskyj; sp\303\244teraufgeschriebene m\303\274ndliche Erz\303\244hlungen); wie reizvoll

manche von diesen Legenden auch sein mag, wir k\303\266nnenhier auf sie nicht

eingehen. Hervorheben mu\303\237man jedoch, da\303\237Kovalinskyj selbst Skovoroda
eine prophetische Gabe zuschreibt: einmal empfand Skovoroda in Kiew einen
starken Verwesungsgeruchund verlie\303\237daraufhin die Stadt; wirklich brach

bald darauf in Kiew eine Pestepidemie aus. Auch Kovalinskyj selbst wur-

de Skovoroda als sein geistiger Leiter durch einen hellseherischen Traum

gezeigt. Skovoroda selbst schlie\303\237teinen Dialog \"Kampf des Erzengels Mi-)

210)))



chael mit dem Satan\" mit der Bemerkung: \302\273dieseErscheinung habe ich
Starez Daniel Bar-Sabba (Daniel nannte sich Skovoroda manchmal, Bar-
Sabba ist sein hebr\303\244isches Patronymium) wahrhaftig gesehen\"; wenn diese

Vision in eine literarisch bedingte Form gegossen ist, so mu\303\237man an eine
wirkliche Vision oder an einen Traum Skovorodas denken, dem dieser Dialog
mit seiner eschatologischen Szenerie zugrunde lag.

Wir k\303\266nnenallerdings die Frage \303\274berdie Visionen Skovorodas nicht ent-

scheiden. Selbst an der Wirklichkeit seines mystischen Erlebnisses darf man

Zweifel hegen. An dem mystischen Charakter seiner Philosophie ist jedoch

kein Zweifel m\303\266glich.)

24. Sko'Voroda und die Kirche)

Im Zusammenhang mit der Frage nach der Religiosit\303\244t Skovorodas ist auch
die Frage nach seiner Einstellung der kirchlichen Religiosit\303\244t gegen\303\274berzu-

stellen. Die Antwort darauf kann nur in dem Sinne gegeben werden, da\303\237

sich bei Skovoroda unverkennbar reichliche Elemente von \"Spiritualismus\"
finden. Das hei\303\237t,seine Einstellung der historisd, gewordenen kirchlichen

Organisation gegen\303\274ber ist z. T. positiv, z. T. a\037nend. Die Tatsache, da\303\237

f\303\274rihn fast die ganze Dogmatik in der Symbolik aufgel\303\266st ist, ist kenn-
zeichnend! Wir k\303\266nnenhier aber nicht die theologischen Fragen behandeln
und weisen nur auf das Wesentlichste hin.

Schon die ersten Predigten Skovorodas - seine
Antritsvorlesungen

- sind
voll von Anspielungen auf eine geistige Auffassung des \037ristentums, welche

der \"leiblichen\" gegen\303\274bergestellt wird. Die geschichtlichen Probleme des

Christentums sind f\303\274rSkovoroda nur \"Verflechtungen\", \"Leib und Nichts,

die den\" h\303\266chsten Berg der Weisheit bedecken\", jedenfalls verlangt er, da\303\237

die christliche Erkenntnis sich h\303\266hererhebt, zum mystischen Bewu\303\237tsein,

zur Erkenntnis des \"inneren Menschen\". Wir haben schon gesehen, wie
Skovoroda die ganze kultische und rituelle Seite des Christentums - \"den

zeremoniellen Sand\" - beurteilt. Nach dem Zeugnis Kovalinskyjs hat er

die moderne \"Sektenbildung\" durch die russischen mystischen Freimaurer,
durch Anh\303\244nger von Saint-Martin abgelehnt. Er lehnte aber genauso ent-
schieden auch alle anderen \302\273Sekten\"ab.

Skovoroda war der Meinung, auf allen Wegen, durch alle christlimen

Konfessionen (und vielleicht nicht nur durch die christlichen - denn die

\"Heiden\" besa\303\237ennoch eine Art nat\303\274rlicher Theologie, die die mristlichen

Wahrheiten vorwegnahm oder sie mindestens zu erreichen suchte) k\303\266nne

man ins Reich Gottes eingehen. Unterschiede der Konfessionen sind ihm
meist nur Unterschiede der \"Zeremonien\". Wenn einige scharfe Zeilen an die

Adresse des \"historischen Christentums\" in der Lebensbeschreibung Skovo-

rodas wohl auf den Verfasser dieser Lebensbeschreibung, Kovalinskyj,

zur\303\274ckgehen, so finden wir doch auch in den Werken Skovorodas selbst)

211)))



gegen das \"historische Christentum\" gerichtete Zeilen wie diese: \"Wieviele

Jahrhunderte kl\303\274geln\303\274berdie Zeremonien und was erntet man dabei an-
deres als Schismen, Aberglauben und Heuchelglauben . . . Die wahnsinnigen
Eiferer geb\303\244rendie schismatischen Streitigkeiten\" - das sagt bei Skovoroda
Gott selber! - \"die all menschliche Gesellschaft der Weltbewohner, meinen

Tempel zerst\303\266rten sie durch Unstimmigkeit und L\303\274ge:sie wollten, was ich

nie wollte, d. h. da\303\237an allen Enden der Erde die Zeremonien ein Ma\303\237und

eine Form h\303\244tten...\" Skovoroda bleibt aber nicht nur bei dieser Ableh-

nung der Streitigkeiten um das \303\244u\303\237ereGewand der Konfessionen, bei diesem

ABC des Spiritualismus stehen.

Hier braucht man wohl weniger an die Streitigkeiten der Kirchen zu
denken wie an den russischen \"Raskol\", der ja wirklich kleine Ritusunter-

schiede und \"Buchstabenfragen
\"

mit den Grundlagen der christlichen Lehre

verwechselte. Was aber die drei christlichen Konfessionen betrifft, so war

Skovoroda jedenfalls der Meinung, da\303\237selbst die dogmatischen Unterschiede

leicht zu beseitigen w\303\244ren.So \303\244u\303\237erteer Zweifel daran, ob eine Entschei-

dung in der Frage \303\274berdie \"processio spiritus sancti\" zu erreichen, so not-

wendig w\303\244re;eine griechisch-orthodoxe Streitschrift \303\274berdiese Frage hat er

\303\274brigensnoch als Student abgeschrieben. Genauso lehnt er die Streitigkeiten

\"\303\274berdie Qualen\" (wohl das Problem des Fegefeuers?) ab. Aber wie es

scheint, dachte er auch an eine M\303\266glichkeit, die Unterschiede zwischen den
Griechisch-Orthodoxen und den Protestanten, wenn nicht zu beseitigen, so doch
f\303\274rdie kirchliche Einheit unsch\303\244dlich zu machen: er lehnt auch Streitigkeiten

\303\274berdie Sakramente, \303\274berden \"Glauben\" (wohl Rechtfertigung durch den

Glauben), \303\274berdie Engel ab. So streicht Skovoroda die ganze Problematik

durch, die das geistige Leben der Ukraine mit ihren K\303\244mpfen zwischen

Orthodoxen, Katholiken, Unierten und Protestanten (Sozinianern) \303\274ber

ein Jahrhundert lang vollkommen-tbeherrschte; dabei waren die K\303\244mpfe

zwischen den christlichen Konfessionen Skovoroda eine durchaus lebendige
Vorstellung! Auch seine Gegenwart kannte \303\244hnliche, ja noch sch\303\244rfere

K\303\244mpfe zwischen den russischen \"Altgl\303\244ubigen\" und der russischen offiziel-

len Kirche und Obrigkeit; von der Selbstverbrennung der Altgl\303\244ubigen

spricht Skovoroda auch gelegentlich als von einem krassen Beispiel der Ver-

blendung in den religi\303\266sen K\303\244mpfen. K\303\266nnte man (nicht ganz mit Recht

freilich!) die Streitigkeiten zwischen Altgl\303\244ubigen und offiziellen Ortho-
doxen noch als Streit um Zeremonien abtun, so wu\303\237teSkovoroda jedoch,
da\303\237es sich bei den religi\303\266sen K\303\244mpfen in der Ukraine um wichtige dog-

matische Lehren handelte! - Verurteilt Skovoroda zwar auch die \"Unduld-

samkeit\" der Konfessionen, so will er doch keinesfalls eine von ihnen ver-
urteilen. Sp\303\274rtman bei Skovoroda auch einen Hauch des Spiritualismus, so

ist dieser Spiritualismus keinesfalls mit dem eines Sebastian Franck zu ver-

gleichen, der es f\303\274rm\303\266glichhielt, \"Luther, Calvin, Papst und Mohammed\"

in einem Atem zu verwerfen. Viel eher k\303\266nnteman bei Skovoroda die V or-

stellung finden wollen, die manche slovakische Protestanten ge\303\244u\303\237ertha-)

212)))



ben, da\303\237n\303\244mlichalle christlichen Konfessionen von Gott selbst geschaffen

sind, damit der Teufel von verschiedenen Seiten bek\303\244mpft wird, oder aber
die vers\303\266hnliche Stimmung eines Vladimir Solov'ev, die in seinen \"drei

Gespr\303\244chen\" zum Ausdruck kam.

Jedenfalls kann man in den Ansichten Skovorodas keine Spur, kein

K\303\266rnchen des Rationalismus finden! Alle Hauptgedanken des Rationalismus
lehnte Skovoroda entschieden ab, - ihIen Deismus, die rationalistische

nat\303\274rliche Religion; f\303\274rihn ist das Christentum die h\303\266chsteReligion, und

wenn man von seiner \"religi\303\266sen Skepsis\" \303\274berhaupt reden darf, so atmet
diese Skepsis ein ganz anderes Pathos als die Ablehnung alles Konkreten
in der Religion durch die Rationalisten! - Au\303\237erdem lehnt Skovoroda die
rationalistische \"Gleichheitslehre\" ab; es liegt ihm fern, seine Zeitt.f\303\274r die

sch\303\266nste, h\303\266chste, kl\303\274gste, aufgekl\303\244rteste zu halten: \"Das ist Wahnsinn
h\303\266chsten Grades, zu glauben, da\303\237in unserer Zeit die Sonne aufging, die

Quelle der Heilwasser entsprang, das Salz erfunden sei. .. Das Notwen-

dige ist \303\274berallund ewig, Gott und die Weisheit waren im Anfang. Und

Kehricht ist, was gestern mit den Pilzen zusammen geboren ist.\" Nicht

umsonst zitiert Skovoroda aus der ganzen Literatur seiner Gegenwart nur

einmal ein Werk und zwar. . . \"Gi! Blas\"!

Daf\303\274rist Skovoroda von der Tendenz behe\037cht, die Antike mit dem

Christentum zusammenzuschwei\303\237en- eine Tendenz, die f\303\274rdas ukrainische

Barock und das Barock \303\274berhaupt so charakteristisch ist! Eine besondere

F\303\244rbung gibt seiner Tendenz sein Bestreben, \"\303\274berkonfessionell\" zu blei-

ben; auch diese Tendenz ist bei einem Mystiker I}ichts Auff\303\244lliges, sie

kommt in der mystischen Tradition sehr oft vor, kon\037e.\037och ein protestan-'-'
tischer Mystiker wie Arnd in seinen Schriften die katholischen Mystiker
seitenlang abschreiben!

Sko\037roda war der griechisch-orthodoxen Kirche gegen\303\274ber kein H\303\244re-

tiker, kein Sektierer, er f\303\274hltesich nicht als solcher. Das bezeugt nicht nur
die Tatsache, da\303\237er eine offizielle Stellung als Lehrer der geistlichen Schu-

len annahm, sondern auch \037eine sp\303\244teren freundschaftlichen Beziehungen zu
den Geistlichen und den Kl\303\266stern, in denen er oft l\303\244ngereZeit weilte, be-

zeugen es. Aber noch mehr bezeugen das der Gehalt seiner Philosophie und

seine Selbstzeugnisse
- man braucht nur die Seiten \303\274berdie \"Naturver-

anlagung\" zur Theologie in seinen Werken zu lesen (vgl. oben Kap. 23).
Und es ist auch sehr kennzeichnend, da\303\237die Vertreter der Geistlichkeit ihm

durchaus freundschaftlich gesinnt waren. Erst im 19. Jh. wurden gelegent-

lich Zweifel an seiner Rechtgl\303\244ubigkeit ge\303\244u\303\237ert;diese Zweifel stammen
zum Teil aus den Kreisen, denen selbst die Schriften des heiligen Seraphim

von Sarov nicht orthodox genug gewesen sind. Und die \"Verbesserungen\",

die mancher Vertreter der geistlichen Zensur an seinen Werken vorgenom-
men hat, betreffen zum Teil Stellen, die offensichtlich an die Kirchenv\303\244ter

oder selbst an die Heilige Schrift anklingen.
Es ist \303\274brigens auch sehr kennzeichnend, da\303\237die 11ystik Skovorodas -)

213)))



im Gegensatz zu vielen mystischen Str\303\266mungen der Neuzeit (Mystik der

Renaissance, \"Rosenkreutzer\" , z. T. die Pansophie von Comenius usf.), die

von der naturphilosophischen Spekulation getrieben, sich von der christli-

chen Weltanschauung l\303\266senund pantheistisch gef\303\244rbte Systeme der Natur-

mystik aufstellen - durchaus im Rahmen der christlichcn Mystik, ja \"Chri-

stus-Mystik\" bleibt. Christus ist das Zentrum der religi\303\266sen Weltanschau-

ung Skovorodas:

Qui Christum noscit, nihil est, si cetera nescit;

Qui Christum nescit, nihil est, si cetera noscit.)

.)

214)))



VII. DER MYSTISCHE DICHTER)

25. Skovoroda als Dichter)

Auch die religi\303\266se Dichtung Skovorodas verdient im Zusammen hart} der

Betrachtungen \303\274berSkovoroda als Mystiker Beachtung. Seine Gedichte

wurden bisher nur sehr wenig gew\303\274rdigt: bald nur literaturgeschichtlich
beleuchtet, bald als eine Quelle der Biographie Skovorodas angesehen. Dabei

war die literaturgeschichtliche Beurteilung bis jetzt leider durchaus unge-

n\303\274gend.Und die biographische Ausbeutung der Gedichte war deshalb ver-
fehlt, weil man dabei das, was v\303\266lligin der Tradition der mystischen

Dichtung verankert war, als Ausdruck der
pers\303\266nlwen

Erlebnisse Skovoro-

das ansah.
Die Themata der geistlichen Lieder Skovorodas sind dieselben wie auch in

seinen Dialogen, nur der dichterischen Form entsprechend sind manche Bilder
mehr in den Vordergrund getreten. Besonders das Bild der\" Welt\" (in dem-

selben Sinne wie oben, Kap. \"Die Welt\") und der de
J

Welt gegen\303\274berge-

stellten (\"seligen\") Natur. \037

Die elegische und humoristische Darstellung der\" Welt\" und ihrer \"Reize\"

steht durchaus in der Tradition der religi\303\266sen ukrainischen und westlichen

Barockdid1tung. Wenn Skovoroda schreibt: \"Jede Stadt hat ihre Sitten und

Rechte, jeder Kopf hat seinen Geschmack\" (das ganze Gedicht s.o.), oder

\"Jeder Kopf hat seinen Sinn, jedes Herz seine Liebe\", wenn er \"das Ge-

misch so vieler Meinungen\"'auslacht, von \"der Eitelkeit und Schmeichelei

der Welt\" dichtet - ,,0, du schmeichelhafte Welt, du bist ein Ozean, Ab-

grund, Finsternis, Wolke, Wirbel, Kummer, Verzweiflung\", wenn er die
Welt als die \"uners\303\244ttliche H\303\266lle\", \"die Hure Welt, diese dunkle Welt\"

bezeichnet und Horaz travestiert, indem er die sinnlose Mannigfaltigkeit

der menschlichen Interessen hervorhebt und das Bild des Tantalus benutzt,

um den Wahnsinn des Genie\303\237ens der weltlichen G\303\274termit dem Tode am
Ende auszulachen, so haben alle diese Bilder und Themata eine lange ukrai-

nische und westliche Tradition hinter sich. 50 klagt die Kirche in einem

Gedicht (1746) des Lehrers Skovorodas, V. Lascevskyj, da\303\237alle Christen

sie verlassen, um sich verschiedenen weltlichen Interessen hinzugeben. Im
seI ben Jahr wurde das Theaterst\303\274ck \"Auferstehung der Toten\" von dem

Bischof Jurij Konysskyj aufgef\303\274hrt, in welchem ein Chorgesang dieselben

v.\"eltlichen Anziehungskr\303\244fte schildert. Diese Bilder sind traditionell, und in)

215)))



ihnen vermischcn sich Motive der christlichen Diatribe mit Nachkl\303\244ngen

der Briefe Senecas und der Carmina von Horaz (vgl. 11, 16 mit dem

pessimistischen Satz: nihil est ab omni parte beatum) ; \303\244hnlicheThemen von

Horaz begegnen uns wiederholt in der Dichtung Skovorodas.
Ist sein \302\273Garten der g\303\266ttlichen Lieder\" eine dichterische Selbstbiographir,

so vermag der Dichter hier nicht nur auf den einseitigen Weg der christli-
chen Fr\303\266mmigkeit und Askese hinzuweisen. Er kennt auch den weltlichen

Weg, der allerdings doch durch individuelle Entscheidungen f\303\274hrt.Auch hier

kann man das h\303\266chsteZiel des Lebens finden - die Ruhe und Freude

(veselie). Die Lieder Skovorodas betonen immer wieder, da\303\237man einen

solchen Weg der inneren Selbsterneuerung w\303\244hlenkann und soll. Skovoroda
sieht diese M\303\266glichkeit, ist sich aber im klaren dar\303\274ber, da\303\237der Mensch

innerhalb der Welt steht und lebt und da\303\237das beste, ad\303\244quateste Sinnbild

dieser Welt das st\303\274rmische Meer ist. Nur innerhalb dieses Ozeans des be-

wegten und sich immerfort \303\244ndernden Seins kann ein Felsen gefunden

werden, und Skovoroda schildert seinen eigenen Weg als Segeln durch die

Wogen des st\303\274rmischen Meeres (Lied 29): \302\273MeinBoot wird durch Wirbel-

sturm geschaukelt. Bald st\303\274rzter mich in den Abgrund herunter, bald

wirA: er mich in die H\303\266he.Ach! ich habe hier keinen Friedec und habe
keine Schiffsleiter. Das Meer verschlingt mich. Ein Berg [die Wogen] steigt

in den Himmel auf, ein anderer f\303\244lltin den Abgrund ab; meine Hoffnung

schmilzt, meine Seele verschwindet. Ich warte, und niemand hilA: mir.\" Auch
dieses Sinnbild ist traditionell. In der ukrainischen Dichtung kommt es z. B.

in einem religi\303\266sen Drama \302\273Reichder menschlichen Natur\" (1698) vor, wo

die \302\273menschliche Natur\" sich \303\274berdas Weltmeer beklagt. Auch die westli-

me Barockdichtung braucht dieses Bild ungemein oft: Czepko, Spee, Angelus

Silesius, G. Arnold:

Gehts in die L\303\244nge,Quer -tnd Breit,
der grosse Ocean ist weit;

es kommt von Ost, S\303\274d,West und Nord,
so er nur k\303\266mmtzum rechten Port.)

Und der Sturm ist eine naheliegende Abwandlung dieses Bildes Welt -
Meer. So bei Gryphius:

o GOtt, was rauhe Not! Was sch\303\244umtdie schwarze See
und spritzt ihr gr\303\274nesSalz! Wie rei\303\237tder Zorn der Welle

durch nebel-volle Luft! Wie heult das w\303\274steBellen

des tollen Sturms uns an! Die Klippe kracht von Weh;
Wir fliegen durch die Nacht und st\303\274rzenvon der H\303\266h'

in den getrennten Grund! - - --

Dieses Sinnbild geht sogar aus der ernsten Dichtung in die leichte erotische

\303\274ber.

Man hat oft diejenigen Lieder Skovorodas als eine besondere Gruppe
aufgefa\303\237t, die sch\303\266neNaturbilder enthalten und dadurch, wie es scheint,

aus der Reihe der religi\303\266sen Dichtungen herausfallen. Die sch\303\266neukrainische)

216)))



Natur war im 18. und noch im 19. Jahrhundert ein beliebtes Thema

nicht nur der ukrainischen, sondern auch der gro\303\237russischen und polnischen
Naturlyrik : \"Ich gehe nicht in die reiche Stadt, ich bleibe in den Feldern
leben. Ich werde dort meine Jahre verbringen, wo die Zeit langsam l\303\244uft.0

du gr\303\274nerHain! \302\260du meine Mutter! In dir ist das Leben fr\303\266hlich, in dir

ist Frieden und Ruhe!\" - ,,0 ihr gr\303\274nenFelder, Felder bunt von Blumen!

o ihr T\303\244ler,Schluchten, runde H\303\274gel,Bergl.in! 0 ihr reinen Str\303\266me!. . . .

Die Lerche in den Feldern, die Nachtigall in den G\303\244rten.Diese singt in die

H\303\266hesteigend, jene schl\303\244gtauf den \303\204sten.Und wenn der Morgenstern
aufgeht, pfeift jeder Vogel, ist die LuA: voll von Musik. Und sobald die
Sonne aufgeht, treibt der Hirt die Schafe aus und von seiner Fl\303\266teert\303\266nt

ein zitternder Triller. Geht unter, ihr schweren Gedanken, ihr mensellen-

vollen St\303\244dte!....\" So dichtet Skovoroda nicht ein einziges Mal. Seine

Gedichte haben aber entweder Epigraphe aus der heiligen Schrift, oder aber
sie lassen durch ihre Komposition und ihren Inhalt erkennen, da\303\237die Na-

turbilder bald nur Sinnbilder des Geistigen, bald nur den Hintergrund des

religi\303\266sen Erlebnisses darstellen. Auch diese Bilder und Sinnbilder sind

traditionell in der ukrainischen religi\303\266sen Dichtung: die Verfasser der ukrai-
nischen Dramen und der religi\303\266sen Lieder benutzen die Naturbilder als

Symbole der Auferstehung, wenden sich an die Nafrlr und laden sie ein, an
der allgemeinen Freude bei der Auferstehung Christi teilzunehmen und

\303\244hnliches. Die westliche mystische Dichtung kennt die Naturbilder, die sich

zuweilen auch weitgehend verselbst\303\244ndigen, gleichfalls. Wenn ein Gedicht

wie\" Vom \303\204u\303\237erenzum Inneren. An den Fr\303\274hling\" v9P D. Czepko den
Menschen aufruft, nach dem Beispiel der Natur zu erwa\037&i (\"bl\303\274hauf, du

erfrorener Christ\" - von Angelus Silesius), so kennen Angelus Silesius,

Spee, G. Arnold auch rein religi\303\266seNaturlyrik:

Schau, die reinen Bl\303\274mleinspringen
hoch in leere Luft hinein,

schau, die zarten V\303\266gleinsingen,
wunder, wunders\303\274ss und rein,
schau, die B\303\244chleinlieblich sausen,
klar wie lauter Silberschein,

schau, wie Bienen ernstlich hausen,
rauben, klauben Honig ein. (Spee)

Ich will nicht mehr die Stadt erw\303\244hlen

und \303\274berallgebunden stehn;
ich weiss noch endlich frei zu sein,
und in das freie Feld hinein

mit dem, was ich erw\303\244hlt,zu gehen. (Arnold)

Und mit seiner Liebe zu Antithesen und Paradoxen beschlie\303\237t Skovoroda

seinen \"Garten der g\303\266ttlichen Lieder\" mit der Gleichung \"Epikur
- Chri-

stus\". Der Weg des athenischen Weisen und des Gottessohnes f\303\274hrenin

gleicher Weise zum Schwinden jeder Angst, zu innerer Befriedigung und

Ruhe. . . Ob diese Gleichung richtig ist, l\303\244\303\237tsich wohl fragen.)

217)))



Den Dichter sp\303\274renwir in fast jeder Zeile der Schriften Skovorodas. Denn
ohne Gleichnisse kann er die Welt nicht sehen und vor allem seine Sicht
nicht zum Ausdruck bringen. Seine Philosophie ist vielleicht \"ohne System\"

(wie ein altv\303\244terlicher russischer Philosoph ihm vorgeworfen hat), aber

nicht ohne Methode, und diese Methode besteht in einer bestimmten Art

zu sehen - und er sieht nicht Begriffe, sondern Bilder. Auf jeder Seite

seiner Schriften kann sich der Leser davon \303\274berzeugen, da\303\237diese Bilder

immer antithetisch und dynamisch sind.
Da\303\237die dichterischen Werke Skovorodas f\303\274runsere Zeit fast rettungslos

verloren sind, liegt an dem Schicksal seiner Zeit: das was dem Dichter

Skovoroda fehlte, war die geeignete dichterische Sprache. Auch das benach-

barte, politisch gl\303\274cklichere gro\303\237russische Volk mu\303\237tesich durch eine schwere
und lange Entwicklung zu der Einschr\303\244nkung des freilich noch \"veredelten\"

Kirchenslawisch in der sch\303\266nenLiteratur, vor allem in der Versdichtung,
hindurchk\303\244mpfen. Skovoroda, der dazu noch neben ukrainischen auch gro\303\237-

russische Elemente (die Sprache wurde ihm ja bereits durch seine Peters-

burger Jahre und durch einen sp\303\244teren Besuch bei einem Freund in Moskau

vertraut) verwendete, konnte das Kirchenslawische schon durch seine nahe

Verbindung mit der Geistlichen Schule nicht verlassen. So sind die drei\303\237ig

fein bearbeiteten Lieder seines \"Gartens der g\303\266ttlichen Lieder\" (Sad bozest-

vennych pesncj) ein inhaltlich wertvolles und oft ergreifendes, aber \303\244sthetisch

totes Nachla\303\237werk. Weiter f\303\274hrenweder seine in Prosa verfa\303\237ten drei\303\237ig

Fabeln noch die zahlreichen kleineren zum Teil lateinischen Versdichtungen

(diese sind allerdings eventuell Abschriften der Werke von nicht leicht

festzustellenden Neulateinern: so die beiden Gedichte mit den f\303\274rdie neu-

\"lateinische Dichtung kennzeichnenden Wortwiederhol ungen und Wortspielen
\"De sacra caena\" [74 Zeilen] und \"De umbratica voluptate\" [22 Zeilen]).
Die sch\303\266neI dylle, die fr\303\274her Hit ein autobiographisches Originalwerk

Skovorodas gehalten wurde, ist die \303\274bersetzung eines Gedichts des franz\303\266-

sischen Fr\303\274hbarockdichters A. Muretus (die Prosa\303\274bersetzung einer Ode des

Jesuiten Sidonius Hosschius war vielleicht eine Vorarbeit f\303\274rdie nicht

mehr ausgef\303\274hrte Vers\303\274bersetzung).

Skovoroda unterrichtete im Perejaslaver Kollegium (der Geistlichen

Schule) in der Dichtkunsttheorie (die damals ja mit praktischen \303\274bungen

der Studenten verbunden wurde). Seine Verse, die nicht zum \"Garten\"

geh\303\266ren, sind aller Wahrscheinlichkeit nach (schon nach der Mannigfaltig-
keit ihrer Gattungen zu urteilen) Beispiele, die seine Vorlesungen illustrieren

soll ten.

Es w\303\244revielleicht ein zu hartes Urteil, wenn wir die Versdichtung Skovo-
rodas f\303\274rdie sp\303\244tereZeit nur als interessante \"Travestien\" der ernsten

Dichtung gelten lie\303\237en.Bezeichnend ist es, da\303\237ein Lied (das 18. \"Oj, ptycko

zoloboko\") in die ernste gro\303\237russische Dichtung Eingang gefunden hat -
und zwar durch die russische Um dichtung Vasilij Kapnists (1757-1823),
eines Landsmanns Skovorodas, der sich als Dichter um die Erneuerung und)

218)))



\"Erleichterung\" der russischen dichterischen Sprache verdient gemacht hat;
dieser hat das Lied zu einem sch\303\266nenGedicht \"Zeisig\" umgedichtet.)

26. Die Reform der Versdichtung)

Skovoroda war aber zumindest in potentia ein Reformator der damaligen

ukrainischen (ukrainisch -kirchensla wischen) Versdichtun g.
Skovoroda hat sich bekanntlich auch mit Fragen der Orthographie be-

sch\303\244ftigt. Ergebnis war die fr\303\274hesteReform der ostslawischen Orthographie
- die Abschaffung des v\303\266llig\303\274berfl\303\274ssigensog. \"harten Zeichens\". Seit 1761

gebraucht Skovoroda diesen Buchstaben ganz konsequent nicht mehr!

Nicht weniger radikal waren zwei seiner - wie es scheint schriA:lift nie
formulierten -

Vorschl\303\244ge f\303\274reine Versdichtungsreform. Wir finden bei

ihm keinen Anschlu\303\237 an die gro\303\237russische Versreform, die in verschiedener

Weise von Lomonosov, Trediakovskij und z. T. Antioch Kantemir bef\303\274r-

wortet wurde und die den syllabischen Vers zugunsten des tonischen (besser

syllabo-tonischen) aufzugeben anstrebte und dies erreichte! Wiederholte

Behauptungen der Literaturhistoriker, die nie auch nur mit einem einzigen

Beweisbeispiel gest\303\274tztwurden, da\303\237Skovoroda
di\037\037ersreform

Lomonosovs

\303\274bernommen habe, sind v\303\266lligunbegr\303\274ndet un<! geh\303\266ren zu den nicht

nachpr\303\274fbaren literaturhistorischen Legenden. Indessen h\303\244tteSkovoroda

von der Reform Lomonosovs recht fr\303\274herfahren k\303\266nnen, denn zu den

ersten Nachahmern Lomonosovs geh\303\266rteder Charkover Kollege Skovoro-
das, Professor Vytynskyj (dessen \"Nachahmung\"

Lom'f0sovs
sich, wie es

scheint, nur auf ein einziges Gedicht erstreckte). Aber au\037 in den sp\303\244teren

Gedichten Skovorodas, die in den siebziger und achtziger Jahren entstan-
den, sehen wir keine Spur der Syllabo- Tonik.

Viel ener ist es m\303\266glich, da\303\237Skovoroda in einem anderen Punkt den

gro\303\237russischen Reformern folgte, indem er im Gegensatz zu den bis dahin in

der ukrainischen und russischen syllabischen Dichtung \303\274blichenReimen (d. h.
den Reimen, bei welchen die vorletzte Silbe betont ist) - dieses Gesetz war

in der polnischen syllabischen Dichtung selbstverst\303\244ndlich, da im Polnischen
mit wenigen Ausnahmen die vorletzte Silbe eines jeden Wortes die Be-

tonung tr\303\244gt
- m\303\244nnliche Reime einf\303\274hrte. In der ukrainischen Syllabik

lassen die weiblichen Reime, besonders bei den kunstvollen Dichtern, nur

sehr wenige m\303\244nnliche Ausnahmen zu. Dasselbe Gesetz f\303\274hrtein die russi-
sche Syllabik Simeon Polockij ein! Es ist wirklich bemerkenswert, da\303\237die

Anzahl der m\303\244nnlichen Reime in der syllabischen Dichtung nur bei dichten-
den Dilettanten betr\303\244chtliche Prozents\303\244tze (kaum \303\274ber12 0/0) erreicht . . .

Auch in der slowenischen Dichtung hat der m\303\244nnliche Reim erst Anfang des

19. Jhs. Gleichberechtigung erhalten. F\303\274rdie ostslawischen Sprachen, die

eine gro\303\237eAnzahl von endbetonten W\303\266rtern und Suffixen haben, war dieses

Verbot der m\303\244nnlichen Reime, das sich durch den Einflu\303\237 der polnischen

Syllabik erkl\303\244rt,ein Nonsens.)

219)))



Die Reform der Verslehre der drei russischen Dichter nahm die Gleichbe-

reduigung des m\303\244nnlichen Reims als eine Selbstverst\303\244ndlichkeit an, und die-
se These wurde von der j\303\274ngeren russischen Generation (Sumarokov, Chera-
skov usf.) ohne weitere \303\274berlegung \303\274bernommen. Wir wissen nicht, ob

Skovoroda, dem die tonische Dichtung offensichtlich nicht zusagte, diese

Gleichberechtigung des m\303\244nnlichen Reims von den Russen \303\274bernahm oder

vielleicht doch selbst auf diesen Gedanken gekommen ist. Skovoroda war

ein geschickter Reimtechniker : w\303\244hrend wir bei seinen Vorg\303\244ngern einer

gro\303\237enZahl grammatikalischer (auf gleichen Casus- oder Zeitformendungen

beruhender) Reime begegnen (oft bis zu 40 und mehr Prozent!), bereichert

Skovoroda seinen Reimschatz durch zusammenklingende Wortendungen aus
verschiedenen morphologischen Wortgruppen. Und er l\303\244\303\237tin den Gedichten
seines \"Gartens\" die m\303\244nnlichen Reime ohne weiteres als gleichberechtigt zu.

Es gen\303\274gtdarauf hinzuweisen, da\303\237wir im \"Garten der g\303\266ttlichen Lie-

der\", der 773 Zeilen umfa\303\237t, (abgesehen von den Reimen in den sich wieder-
holenden Refrains) nicht weniger als 154 m\303\244nnliche Reime (die Endung x x)

gegen\303\274ber 138 weiblichen Reimen (x x) haben; beachten wir auch die

\"inneren Reime\" (d. h. Reime innerhalb der Zeilen), so haben wir unter
solchen 60 weibliche und 63 m\303\244nnliche Reime. Darunter sind einige Lieder,

die vorwiegend oder sogar ausschlie\303\237lich m\303\244nnliche Reime haben, u. a. die

Lieder Nr. 10, 24, 26 (neben einigen weiteren k\303\274rzeren); beachten wir, da\303\237

das Lied 10 das ber\303\274hmte Lied\" Vsjakomu g6rodu nrav i prava\" ist, das
eine Art ethischcr Confessio Skovorodas darstellt! Das kann man nur so

verstehen, da\303\237diese Lieder als dichterische Experimente entstanden sind
und zum \"dichterischen\" Programm Skovorodas geh\303\266rten. Die mannigfaltigen.
Strophen des \"Gartens\" (ein jedes Lied hat eine besondere strophische
Form) haben bei den ukrainischen syllabischen Dichtern des 17.-18. J ahr-
hunderts keine Parallelen: \"Der (hrten der g\303\266ttlichen Lieder\" sollte also
auch ein \"Garten der Inodernen dichterischen Formen\" sein.

Bezeichnend ist es, da\303\237wir in den au\303\237erhalb des \"Gartens\" erhaltenen
Gedichten Skovorodas 159 Reime haben, von denen aber nur 26 m\303\244nnliche

Reime sind, und diese sind auch nur in zwei Gedichten zu finden: in dem

langen Gedicht \"Premudrost\" (im ganzen 20 nur m\303\244nnliche Reime) und 6

m\303\244nnliche neben 6 weiblichen Reimen in einem \"Lied\" aus dem Jahre 1761.

Sollten die Gedichte, wie ich glaube, Reste der Poetik-Vorlesungen Skovo-
rodas sein, so bedeutet das, da\303\237er seine Vorlesungen doch nach den al ten
Vorschriften hielt. Jedenfalls hat seine Anerkennung der m\303\244nnlichen Reime

in der neueren ukrainischcn Dichtung ungeteilte Anerkennung gefunden:
bereits bei Kotljarevskyj, dem ersten ukrainischen Dichter, der seiner Sprache
die Volkssprache zugrundelegte, sind die m\303\244nnlichen Reime gegen\303\274ber den

weiblichen v\303\266lliggleichberechtigt. Aber z. B. die besonders kunstvollen

Gedichte von Feofan Prokopovyc (1681-1735 - etwa 250 Reime) haben

keinen einzigen m\303\244nnlichen Reim.

Skovorodas Versdichtungsreform geht noch weiter, und zwar im Anschlu\303\237)

220)))



an die Volksdichtung. Er l\303\244\303\237tneben den reinen Reimen der Hochdichtung
die \"unreinen\" Reime zu, die von den genauen Reimen abweichende \"unge-

f\303\244hre\"Lautzusammenkl\303\244nge erlauben. Da\303\237Skovoroda auch hiermit Recht

hatte, zeigt der Umstand, da\303\237Sevcenko ihm darin folgt. Auch in dieser
Vers reform w\303\244hltder Dichter zun\303\244chst als Vorbilder die Reime seines

\"Gartens\". Hier sind \"ungenaue Reime\" aller Typen nicht selten. Wir be-

gegnen hier mehr als 50 F\303\244llen,in welchen. die Reimtechnik v\303\266lligvon der

Tradition abweicht (auch hier d\303\274rfenwir Prokopovyc zum Vergleich heran-

ziehen, bei dem wir nur einer Art der \"unreinen Reinle\" begegnen, und
zwar solchen, in welchen an den letzten Vokal noch ein \"j\" angef\303\274gt wird,

also etwa \"aTa :: aTaj\" - wie gory :: sk6ryj). Skovoroda erweitert dieses

Vorrecht der \303\244lterenDichtung auf alle Vokale und Konsonanten. Fjr den

\"Garten\" sind Reime typisch, in welchen ein \"unn\303\266tiger\" Konsonant den

Reim \"erweitert\", meist nach dem letzten Vokal (vgl. zarja :: zrjat [Lieder

2 und 5], svob6dy :: r6dit [4], voskres:: krest [7], kos6 :: volos6v [10],
lucl :: uluclt [22], sutja :: ludjam [24] usf.); in anderen F\303\244llenerscheint der

\"reimfremde\" Konsonant auch innerhalb des Reimes selbst (vgl. krest :: perst'
[7], grad :: adamant [20]), oder es erscheinen gar zwei \"\303\274berfl\303\274ssige\"Konso-

nanten (vgl. otrado :: radost' [8]). Eine Anh\303\244ufung \"unreiner Reime\" bietet
wiederum nur der \"Garten\", die \303\274brigenGedichfl Skovorodas kennen fast

nur Reime auf Endvokal + j. Echte\" unreine Reime\" begegnen uns hier nur

drei Mal: in einer \303\274bersetzung (dicht nebeneinander -
gradom :: stado,

priemljut :: zemlju) und in der langen \"Fabula\" (pom6zet:: b6ze). Auch

in dieser Frage scheint Skovoroda sich au\303\237erhalb des \"Gartens\" an die

Tradition zu halten. . . . J
-\037

Aber Skovoroda mu\303\237te wegen seiner Reimneuerungen - vermutlich

vorwiegend wegen der Zulassung der m\303\244nnlichen Reime - ein \"M\303\244rtyrer

der Reirnreform\" werden. Dar\303\274ber erfahren wir von Kovalinskyj. Skovoro-

das Unterricht in der Dichtkunst erscheint dem damaligen Bischof (der die

Rechte des Rektors des Geistlichen Seminars besa\303\237)\"seltsam und der fr\303\274he-

ren alten Tradition widersprechend\". Skovoroda lehnte aber eine .i\\nderung

seines Unterrichts im Sinne der alten Tradition ab. Der Beschlu\303\237 des

Bischofs war: \"es soll in meinem Haus niemand leben, der den Stolz zur

Schau tr\303\244gt.\"Daraufhin verlor Skovoroda seine Stellung als Dichtkunst-

professor am Perejaslaver Seminar. . .
Haben die m\303\244nnlichen Reime Skovorodas schnell und endg\303\274ltig gesiegt,

so haben seine \"unreinen Reime\" erst in der Dichtung Sevcenkos um 1840

einen Sieg davongetragen. Sevcenkos Reime sind noch mannigfaltiger und

reichhaltiger (vgl. rano :: tumanom, placu :: bacyt', nocuje :: viscujet', und

vor allem mit Vokal varianten, wie kraju :: nemaje, maty :: brate usf.).
Sevcenkos Reime wurden von seinen Nachfolgern zun\303\244chst nicht beachtet,
sie drangen aber zu den Gro\303\237russen - zun\303\244chst zu dem z. T. auf ukrai-

nischem Boden aufgewachsenen Grafen A. K. Tolstoj, dann zu den Sym-

bolisten (Blok) und vor allem den Futuristen, besonders Majakovskij ...)

221)))



Hier war Skovoroda vielleicht nicht der unmittelbare Anreger, sondern
eher ein Prophet!)

Schlu\303\237bemerkungen)

Skovoroda lebte zu einer f\303\274rdie ukrainische Kultur ung\303\274nstigen Zeit. Nicht

nur die weitere Entwicklung des vielseitigen russischen Kulturzentrums in

Petersburg und Moskau, das so viele Mitarbeiter aus der Ukraine zum Teil

durch den \303\244u\303\237erenGlanz der Hauptst\303\244dte, zum Teil sogar durch halb

zwangsm\303\244\303\237igeAnwerbung (der Professoren, der Kirchenf\303\274rsten) zu sich

heranzog, sondern vielleicht noch mehr der einseitige Charakter des lokalen
ukrainischen Kulturlebens, das sich einerseits nur um einzelne bedeutende Fa-

milien, andererseits um die geistlichen Schulen konzentrierte, spielte dabei
eine Rolle.

Skovoroda geh\303\266rteseiner Art und auch z. T. seiner beruflichen T\303\244tigkeit

nach dieser zweiten - nicht sehr gl\303\244nzenden
-

Kultursph\303\244re an ... Wir
wissen von Kovalinskyj, da\303\237Skovorodas geistige Umgebung fast aus-

schlie\303\237lich die geistliche Schicht war, der jedenfalls die andersgearteten
\"aufkl\303\244rerischen\" weltlichen Str\303\266mungen der Zeit eigentlich fremd waren.

Aber auch in der Sph\303\244reder religi\303\266sen Kultur war er ein Einzelg\303\244nger:

seine geistigen Nachbarn und Mitk\303\244mpfcr waren das ganze 19. Jahrhundert
lang einerseits verschiedene (geistesgeschichtlich nicht immer ernst zu nch-

mende) Sektierer, andererseits die Einzelg\303\244nger unter den oft verbotenen
und verfolgten Freimaurern. Nur mehr oder weniger zuf\303\244llig erinnerten

;ich seiner seine nationalbewu\303\237tcn oder nur lokalpatriotischen Landsleute.
Aber Skovorodas Werke konnten durch seine Sprache und den \"biblischen
Sand\" (gemeint sind die unz\303\244hlig\037 kleinen Zitate und unklaren Anspie-

lungen auf die hl. Schrift), der sein Gedankengut unter sich vergrub, nicht

weit zug\303\244nglich werden: seine Sprache war durch ihre kirchenslawischen

und gro\303\237russischen Bestandteile dem ukrainischen 19. Jahrhundert nicht nur

fremd (so auch von dem ihm verwandten Kulis ignoriert), sondern auch zu

schwer verschl\303\274sselt - und mit einem jeden Jahrzehnt wurde die Entschl\303\274s-

selung schwerer. . .

Die geistige Quelle Skovorodas war die religi\303\266seLiteratur, die in Ru\303\237-

land nie eine so feste Tradition in der neueren Zeit bilden konnte wie in

protestantischen und katholischen Kultursph\303\244ren des Westens. Vor allem die

orthodoxe kirchenv\303\244tcrliche Literatur war eine bedeutende Grundlage der

Schriften Skovorodas. Diese Literatur ist durch einen Landsmann und Zeit-

genossen Skovorodas, den Sohn des Polta vaer Priesters und Z\303\266glings der

Kiever Akademie, Paisij Velyckovskyj (1722-1794), den Ostslawen in der

umfangreichen Textsammlung \"Philokalia\" zug\303\244nglich gemacht worden.

Aber in diesem mehrb\303\244ndigen Werk, das in den fromn1en Kreiscn Aufnahme

und Achtung fand, wurde die Sprache wesentlich aufgefrischt und moder-)

222)))



nlslert ... Die westlichen Qucllen Skovorodas aus der Barockzeit blieben

den Ostslawen verschlossen. Erst viel sp\303\244ter
- im 20. Jahrhundert

- ent-
stand das neue Interesse f\303\274rdie westliche Mystik. Aber dieses Interesse

richtete sich auf Skovoroda keineswegs nahestehende Werke (wie Jakob
B\303\266hme). Und so werden Skovorodas Werke zum Gegenstand von Arbei-

ten, die zu seinem wirklichen Wesen kcinen Zugang finden (so V. Ern und
N. Arsen'ev)

- oder Skovoroda wird zu einer Gestalt, die in der modernen

Dichtung als eine Dekoration auftritt, so in der ukrainischen und auch in der

russischen Dichtung, wenn von einer nicht n\303\244hergekennzeichneten religi\303\266sen

Entwicklung eines Romanhelden die Rede sein soll: der Held des Romans

\"Petersburg\" von Andrej Belyj \"las die Werke des Philosophen Skovoroda\":

so endet dieser bedeutendste Roman der neueren russischen Literatur. a'ohin

Skovoroda diesen Helden Nikolaj Ableuchov f\303\274hrenk\303\266nnte, teilt uns der
Verfasser nicht mit, und h\303\244ttees wohl auch nicht sagen k\303\266nnen. . . Nur aus
nationaler Sympathie wandten sich manche Ukrainer an Skovoroda, be-

fragten ihn aber nur in Dingen, die f\303\274rsie und nicht f\303\274rihn von Interesse
sind: die unheimliche Gr\303\266\303\237eund Weite der Barockmystik kommt darin

zum Vorschein, da\303\237bei Skovoroda sogar ein moderner politisch und sozial

Radikaler etwas f\303\274rsich finden kann, was aber f\303\274rden Denker und Mysti-
ker Skovoroda fast unwichtig war. \037

Erst unsere Zeit ist in der Lage, Skovoroda dieser tiefen Vergessenheit zu
entrei\303\237en: einer doppelten Vergessenheit - man sah bei ihm das nicht, was

ihm selbst teuer und heilig war, man fand aber bei ihm, was ihm gleichg\303\274l-

tig, ja widerw\303\244rtig war. \"Skovoroda als Mystiker\" ist eben das Thema
einer Arbeit, die den ukrainischen Denker aus dem scI\037 der Aufkl\303\244rung\"\"

ausgraben und ihn in seiner wirklichen Gestalt zum Vorschein bringen soll.
Die widerspruchsvollen und verworrenen Z\303\274ge,die man fr\303\274heran ihm

feststellte, kl\303\244rensich zu einem einheitlichen Bild des Denkers, f\303\274rden das

Leben in Gegens\303\244tzen
- die f\303\274rden Baro<x kennzeichnende Vereinigung

von Schmerz und Wonne in dem Gef\303\274hloder dem Bewu\303\237tsein, immer und

\303\274berallam Kreuzwege zwisd1en Paradies und H\303\266llezu stehen - im mysti-

schen Erlebnis \303\274berwunden, die Gegens\303\244tze vers\303\266hnt, Schmerz und Zweifel
des Nebeneinander aufgehoben werden. Die Besch\303\244ftigung mit Skovoroda

gibt mehr als nur historisches Erkennen; sie kann uns auch lehren und

belehren - und in der Blickwendung auf das \303\274berzeitliche uns zu denen

hinf\303\274hren, die gr\303\266\303\237ersind als dieser einsame Geistesheld, in deren Reihen
er geh\303\266rt:zu den Gestalten des Geistes, die im Pantheon der Mystik ver-

sammelt sind. Wenn Skovoroda uns noch weiter und h\303\266herf\303\274hrenkann,

indcm er uns die Sph\303\244redes sich uns im mystischen Erlebnis gebenden ab-

soluten Seins - mindestens zum Teil - erschlie\303\237t, - so zeigt das, welche

lebendige Kraft bis jetzt aus dem Werk des einsamen Geistes strahlt, dem

unser Buch gewidmet ist.)

223)))



BIBLIOGRAPHISCHE HINWEISE)

Skovorodas Werke waren lange Zeit nur handschrifUich verbreitet. 1798 erschien
in einem Sammelband (\"Biblioteka duchovnaja\", SPb) immerhin einer seiner Dia-

loge wie auch einige, leider bearbeitete Bruchst\303\274cke aus anderen seiner Schriften.

Zwischen 1806 und 1860 wurden lediglich Ausz\303\274ge,auch aus Skovorodas Briefen
in ein paar ihm gewidmeten Aufs\303\244tzen gedruckt. Erst 1861 veranstaltete der Ver-

leger Lysenko in Petersburg eine Werkausgabe (6 + 312 + 10 S.), die indes nicht

vollst\303\244ndig war und verschiedene Texte gek\303\274rztund in von der Zensur verunstal-

teter Form brachte; diese Ausgabe enth\303\244ltauch manches, das gar nicht von Sko-

voroda stammt.
Zur hundertj\303\244hrigen Wiederkehr von Skovorodas Todestag ver\303\266ffentlichte dann

Prof. D. Bahalij die \"Socinenija Skovorody\" (als Bd. VII der Reihe \"Sborniki
Chafkovskogo istoriko-filologiceskogo obscestva\", Chafkov 1894; CXXXI +
132 + 352 S.). Leider weist auch diese fast vollst\303\244ndige Ausgabe (allerdings unbe-

deutende) Zensurk\303\274rzungen auf.

Den Text von Skovorodas Dialogen bietet in nach den Handschriflen neubear-

beiteter Form Bd. I der danach steckengebliebenen Ausgabe von V. Bonc-Bruevic
(SPb 1912; XV + 512 S.). Dieser erschien als Bd. IV der \"Materialy k istorii i

izuceniju russkogo sektantstva i staroobrjadcestva\", was an sich befremdlich ist,
da Skovorodas Beziehungen zu Sektierern unbedeutend, zum Altgl\303\244ubigentum

gleich Null sind. Diese Edition enth\303\244lteinige Fehldeutungen, die auf falsches Lesen

\"altkirchenslawischer Texte zur\303\274ckgehen; die Belegstellen f\303\274rZitate aus der Bibel

werden nur auf den ersten 140 Seiten beigebracht.
- F\303\274rmeine Arbeit diente diese

Ausgabe unter erg\303\244nzendem R\303\274ckgriffauf die von D. Bahalij als Textgrundlage.
Erst nach Abschlu\303\237meines Buches ,il\"schien eine neue, zweib\303\244ndige Ausgabe in

Charkov (besorgt von Prof. o. Bileckyj). Sie bringt einen an Hand der Hand-

schriflen kritischen Text und enth\303\244ltim Vergleich mit den Ausgaben von Bahalij

und Bonc-Bruevic manche Textverbesserungen (die ich noch ber\303\274cksichtigt habe),

jedoch keine wesentlichen Erg\303\244nzungen (Kiev, Bd. I: XL + 640 S.; Bd. 11: 624 S.).

Deshalb sind besondere Erwartungen in eine zur Zeit in Vorbereitung befindliche

Neuausgabe zu setzen, die sp\303\244testens1973 herauskommen soll.

Bibliographische Angaben bringt, neben der Biographie, D. Bahalijs Buch

\"Ukrajinskyj mandrovanyj filosof Hr. S. Skovoroda\" (Chafkov 1926, 397 S.).

Neuerdings ist jedoch Bd. I des Werkes \"Ukrajinski pysmennyky. Bio-Biblio-

graficnyj slovnyk
CC

(Kiev 1969, 980 S.) als bibliographisches Hilfsmittel f\303\274r

Skovoroda vorzuziehen, und zwar auf S. 520-536. Besondere Beachtung ver-

dienen die Seiten 521 f., wo die fr\303\274herenDrucke von Skovorodas Werken aufge-

f\303\274hrtwerden und die bekannte, von A. Chiideu (in einem Aufsatz im \"Teleskop\"

1835, 5) veranstaltete F\303\244lschungzur Sprache kommt, die in manchen sp\303\244terenAr-

beiten fortlebt; auf S. 524 werden die neueren Brieffunde, die freilich auch in

Bileckyjs Ausgabe nachgewiesen werden, aufgez\303\244hlt.
In diesem Buch kann ich auf das Zitieren nach den veralteten und schwer zu-

g\303\244nglichen Ausgaben verzichten. Falls mein ukrainisch geschriebenes Buch \"Filo-

sofija H. S. Skovorodycc (Warschau 1934) im Neudruck erscheint, erneuere ich den
Anmerkungsapparat entsprechend der erw\303\244hnten angek\303\274ndigten Neuausgabe.)

224)))



Von meinen Skovoroda-Aufs\303\244tzen (die in der genannten Bibliographie nicht
verzeichnet sind) m\303\266chteich auf zwei hinweisen, die sich mit Material befassen, das

im vorliegenden Buch nur kurz referiert werden konnte:

1. Eine Arbeit \303\274berdie Quellen von Skovorodas Symbolik und Emblematik (Dejaki

dzerela simvoliky Skovorody), erschienen in den \"Arbeiten\" (Praci) des Ukraini-
schen p\303\244dagogischen Instituts in Prag, Bd. 11, Prag 1934, S. 405-423 (es gab davon

einen Sonderdruck mit zwei Bildtafeln) ;
2. Bemerkungen \303\274berdie Dichtung Skovorodas (Zamitky do tvorcosty Skovorody,
jak poeta) in der Festschrift: f\303\274rProf. I. Ohienko (Naukovyj Zbirnyk v 30.

ricnycju naukovoji praci prof. dr-a I. Ohienka, Warschau 1937, S. 172-189).
1. bringt einen \303\274berblick \303\274berSkovorodas wichtigste emblematische Quelle, das

Amsterdamer Buch \"Symbola et emblemata selecta\" (1705) mit Reproduktionen
daraus; 2. bespricht Skovorodas dichterische Werke n\303\244her,wobei vor allem auf die

russische \303\274bersetzung seines Liedes \"Oj, ty pty\037ko ...\" aus dem
\"GartF

...\"

durch V. Kapnist eingegangen wird.)

Die Werke Skovorodas)

Die Werke Skovorodas, die unserer Darstellung zu Grunde liegen, sind meist Dia-
loge, die oA: in wenig planm\303\244\303\237igerForm immer dieselben Probleme behandeln.

Daher konnte ich mich in diesem Buch nicht jeweils an die einzelnen Werke halten.
Ich m\303\266chteaber dem Leser hier mindestens einige \037e Mitteilungen \303\274berdiese

Werke nicht vorenthalten. Sie sind im folgenden aufgez\303\244hlt. In einigen F\303\244llen

kann ich die Hauptthemen der einzelnen SchriA:en nennen. Auch die dichterischen

Werke und Briefe sollen erw\303\244hntwerden.

Von den meisten Werken ist uns auch (zumindest ungef\303\244hr) die Zeit ihrer Ent-
stehung bekannt. Um eine Vorstellung \303\274berihren Umfang zu vermitteln, nenne

ich die Seitenzahl eines jeden Werkes in der zweib\303\244ndig. Ausgabe vom Jahre
1961; eine Seite dieser Ausgabe enth\303\244ltca. 1850 Buchstaben. Die Werke, die keine

dialogische Form haben, sind in der ersten Liste mit Sternchen bezeichnet. Die

Titel sind in deutscher \303\274bersetzung wiedergegeben.)

1. Philosophische und theologische Werke)

.,- 1. Zwei Predigten, (als Antrittsvorlesungen) am Charkover Kollegium 1765/66

gehalten. In der zweib\303\244ndigen Ausgabe der Werke zusammen 11 Seiten.
::. 2. \"Eingangst\303\274r zur christlichen Ethik\". Zusammenfassung der Vorlesungen aus

dem J. 1766, umgearbeitet 1780. 13 Seiten.

3. \"Narziss, Dialog \303\274berdas Thema: Erkenne dich selbst\". Vor 1767. 55 Seiten.
4. \"Symphonie ,Aschan' \303\274berdie Selbsterkenntnis\". Vor 1767. 79 Seiten.
5. \"Dialog ,Zwei': Es ist leicht, selig zu sein\". 1772. 25 Seiten.
6. \"Dialog \303\274berdas Gespr\303\244ch\303\274berdie alte Welt\". 1772. 20 Seiten.
7. \"Gespr\303\244chder Freunde (Var. von f\303\274nfWanderern) \303\274berden Seelenfrieden\".

1780. 41 Seiten.
8. \"Der Ring\". 1774 (?). 68 Seiten.
9. \"Das Alphabet der Welt\". 1774-75. 55 Seiten.

\037.10.\"Silenus Alcibiadis\". 1775/76. 32 Seiten.

::-11. \"B\303\274chlein\303\274berdas Lesen der Bibel: Lots Frau\". Um 1780. 35 Seiten.
12. \"Kampf des Erzengels Michael gegen den Satan: es ist leicht, gut zu sein\".

1783. 32 Seiten.)

225)))



13. \"Kampf des Teufels gegen den Sohn Sabbas\". Nach 1784 (?). 18 Seiten.
14. \"Der dankbare Storch\". 1787. 15 Seiten.
15. \"Die arme Lerche\". 1787 (?). 19 Seiten.
16. \"Dialog: Sintflut der Schlange\". Vor 1790. 48 Seiten.)

Erkl\303\244rungen dazu:)

Nr. 3 und 4. Die beiden Dialoge sind vorwiegend dem Thema .Erkenne dich selbst'1

gewidmet.
Nr. 4 \"Aschan\" (in der lat. Bibel \"Axa\,") Tochter von Caleb, vgl. Liber Iosua

13, 14. Warum der Verf. den Dialog mit ihrem Namen .Aschan\" betitelt hat, ist

nicht klar.
Als \"Symphonie\" bezeichnet man die Zusammenstellung von Bibeltexten ver-

wandten Inhalts.

Nr. 4 und 9 behandeln u. a. Probleme der Emblematik.

Nr. 6, 8, 11 und 16 sind im Ganzen der symbolischen Bibelinterpretation gewid-
met. Vgl. dazu meinen Aufsatz \"Skovoroda-Studien. 111\" in der \"Zeitschrift f\303\274r

slavische Philologie\" Band XII (1935).

Nr. 10. \"Silenus Alcibiadis\" ist eine Anspielung auf eine Stelle in der Rede des
Alkibiades in Platos Dialog \"Symposion\", Kapitel 32. 215. b.

Den gleichen Titel wie das Werk Skovorodas hat ein emblematisches Buch des
bekannten holl\303\244ndischen Barockdichters Jakobus Kats \"Silenus Alcibiadis sive
Proteus\". Amsterdam 1622. Das umfangreiche Werk (in 4 0

, 636 Seiten, 51 emble-

matische Bilder) hat inhaltlich au\303\237erdem Hauptthema keine \037hnlichkeit mit dem

Dialog Skovorodas.

Nr. 12. Den gleichen Titel hatten im 16. und 17. Jahrhundert mehrere theologische
Schriften. Es waren, wie bei Skovoroda, immer Anspielungen auf die Apokalypse,
Kap. 12, Verse 7 ff.

Nr. 13. \"Der Sohn S a b b a s\" ist Skovoroda selbst (Hryhoryj S a v y \037 Skovo-

Toda).
Nr. 14. Der Titel ist eine Anspielung auf das verbreitete Emblem (ein junger
Storch tr\303\244gtseinen alten und schwachen Vater beim Flug auf dem R\303\274cken):s. z. B.
Andreas Alciatus: Emblematum libellls. Paris 1542. Emblem Nr. 5, \303\274berschrift

(\"Lemma\:") \"Gratiam referendam\". Vgl. auch J. Camerarius. Das Sinnbild ist
bereits in der Antike bekannt: s. Cl. Aelianus: Tiergeschichten, VIII, 22.
Nr. 15. Die Schrift ist p\303\244dagogischen und genetischen Fragen gewidmet, die in
n1ciner Darstellung in diesem Buch nicht behandelt sind.)

2. Andere erhaltene Schriften Skovorodas)

1. Lieder: \"Garten der g\303\266ttlichenLieder\". 30 NNr. und ein \"Carmen\" ohne Nr.
2. \"Andere Gedichte\" (zwanzig: vermutlich Beispiele aus Skovorodas Vorlesungen

\303\274berdie Dichtkunsttheorie).
3. \"Charkover Fabeln\" (in Prosa, 30 Fabeln).

4. \303\274bersetzungen: eine Ode des Jesuiten Sidonius Hosschius; Cicero: De senectute;

Plutarch: \303\274berdie Seelenruhe. (Weitere \303\274bersetzungen von Plutarchs Moralia,
deren Existenz eine Notiz von Skovoroda selbst bezeugt, sind verloren).

5. Briefe - slawisch und lateinisch - 125 (davon 79 an M. Kovalinskyj
[Koval\037nskij]).

6. Lateinische Fragmente (16 Seiten, fr\303\274herals ein Teil eines Briefes an Kova-
linskyj ver\303\266ffentlicht).)

226)))



ANMERKUNGEN)

Da das vorliegende Buch nur eine Popularisierung des Denkens Skovorodas zum
Zwecke hat, verzichtet der Verfasser auf ausf\303\274hrliche Literaturhinweise und hofft,

nach dem Jubil\303\244umsjahr bei der Beurteilung der neue ren Skovoroda-Forschung,
diese L\303\274ckeauszuf\303\274llen; er beschr\303\244nkt sich deshalb jetzt auf AnmerkUIIIgen zu
einzelnen Stellen, die von den Lesern mi\303\237verstanden werden k\303\266nnen.)

Zu Kapitell. - Skovoroda stammt aus einer \"Kosakenfamilie-. Die T\303\244tigkeitder

ukrainischen (\"Zaporoger-) Kosaken war Anfang des 18. Jahrhunderts be-

reits sehr eingeschr\303\244nkt. Bei den Kosakenfamilien im Hinterland (hier das

sp\303\244tereGouvernement Poltava) handelte es sich um Familien ehemaliger

Kosaken, die am besten als \"freie Bauern-bezeichnet werden k\303\266nnen.Die

Leibeigenschall wurde in der Ukraine erst Ende des 18. Jahrhunderts einge-

f\303\274hrt.)

Zu)

I\037\037

Kapitel 2. - Das Gedicht Skovorodas, das am Anfang des Kapitels zitiert
wird, spricht von seiner l\303\244ndlichen Einsamkeit und von seiner Bibliothek

\"auserlesener B\303\274cher\".Dieses Gedicht ist freilich nur eine Nachahmung eines
Gedichts des neulateinischen Fr\303\274hbarockdichters Marcus Antonius Muretus
(1526-1585); der Inhalt des Gedichts pa\303\237taber sehr \037t auf die Lebensver-
h\303\244ltnisseSkovorodas in den letzten Jahrzehnten seines !\037ns.\"\"\

Zu Kapitel 5. - Es wird hier u. a. die sogenannte \"emblematische Literatur- be-

handelt. Mein Text wurde 1928 entworfen, als es kaum Interesse f\303\274rdiese

dich.terische Gattung gab. Das grundlegende Buch von Mario Praz \"Studies in

seventeenth-century imagery\" erschien erst sp\303\244ter(1. Ausgabe 1934, 2. Aus-

gabe Rom. 1964), daher zitierte ich nur Werke, die ich selbst damals aufge-

funden habe. Jetzt ist heranzuziehen vor allem das Buch von A. Sch\303\266neund

A. Henkel: \"Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI. und XVII.
Jahrhunderts\". Stuttgart. 1967. In den Ver\303\266ffentlichungen der Wissenschall-
lichen Buchgesellschall erscheint demn\303\244chst ein Sammelband \"Emblemata-.

Vgl. meinen Aufsatz \303\274berdie slavische emblematische Literatur im \"Archiv f\303\274r

das Studium der modernen Sprachen und Literaturen- Band 201 (1964), Hell
1. - Zusammen mit Ernst Benz gebe ich eine Reihe \"Das emblematische
Cabinet\" (Verlag G. Olms, Hildesheim) heraus, die Neudrucke emblematischer

Werke bringt.)

Zu Kapitel 5, S. 54 - Die erw\303\244hnten ukrainischen Denker sind P. Kulis (1819-
1897), Dichter, Historiker und Politiker; P. Jurkevyc (1827-1874), Profes-
sor der Philosophie an der Moskauer Universit\303\244t, Lehrer des bedeutenden
russischen Philosophen Vladimir Solov'ev; A. Potebnja (1835-1891), der
bedeutende SprachwissenschafHer, Sprachphilosoph und Folklorist, Professor

an der Universit\303\244t Chafkov.)

Zu Kapitel 5. S. 55 - Die Amsterdamer russische Ausgabe \"Sxmbo1a et emble-)

227)))



mata selecta\" 1705 beruht im ganzen auf dem Buch \"Dcvises et emblemes

[. . .] par le soins de Daniel de la Feuille\" Amsterdam. 1693.)

Zu den Kapiteln 6 und 24. - Skovorodas paradoxe Formulierungen seiner An-
sichten \303\274berdie Bibel und die orthodoxe Kirche, die bei den Barockschrift-
stellern keineswegs etwas Besonderes sind, f\303\274hrtenaber Prof. E. Winter
(Ost-Berlin) zu der Charakteristik Skovorodas als Vertreter der \"Vorauf-

kl\303\244rung\"und manchen sowjetukrainischen Forscher zu der Betrachtung Sko-

vorodas als angeblich antikirchlichen \"unbewu\303\237ten Atheisten\". F\303\274rbeide

Thesen gibt es keinen Grund. Der Begriff \"Voraufkl\303\244rung\" ist dazu noch

ganz nebelhaft. Vgl. dazu meinen Aufsatz \"Skovoroda-Forschungen. 111\" in

der \"Zeitschrift f\303\274rslavische Philologie\" XII (1935), S. 35-78.)

Zu den Kapiteln 15 und 16. - Die beiden Sinnbilder der menschlichen Seele - der

\"Abgrund\" und der \"Mikrokosmos\" - sind sp\303\244terbesonders f\303\274rdie Dichtung
und die psychologischen Arbeiten der Romantiker, die von der \"Nacht der

Seele\" sprechen, kennzeichnend. Vgl. das Kapitel \303\274berdie Romantik in
meiner \"Vergleichenden Geschichte der slavischen Literaturen\" (1968 und

englisch 1970).)

Zu Kapitel 16. - Die Bezeichnung der Seele als Mikrokosmos (maloe nebo bogo-

mudrago du\037a) erscheint bereits 1200 in einer Rede des Kiever Abts Mojsej (s.
die sog. \"Hypatius-Chronik\" unter dem J. 1200).)

Zu den Bibliographischen Hinweisen. - Die neue zweib\303\244ndige Ausgabe der Werke
Skovorodas ist vor allem wegen der zahlreichen Lesarten von Interesse. Leider

erweckt sie die Frage, ob Skovoroda Griechisch konnte: in den griechischen
Zitaten wird das WOrt \"Gott\" -

grieche \"Theos\" - oft falsch wiedergegeben:
der Herausgeber schreibt das Wort ohne Unterschied bald mit dem Buchstaben

\"Theta\" (Theos), bald falsch mit dem griechischen Buchstaben \"Tau\" (Teos).
Erfreulicherweise kann man auf den beigegebenen Faksimiles sehen, da\303\237die

griechischen Zitate Skovorodas richtig sind und da\303\237die Fehler nicht Skovoro-

da, sondern den Herausgebern (Mitgliedern der Sowjetukrainischen Akademie

der Wissenschaften) zugeschrieben ..erden m\303\274ssen.Das kann in einer \"akade-

mischen\" Ausgabe nur als ein Skandal bezeichnet werden!)

228)))



NAMENINDEX)

Abraham a Santa Clara 204
Aelianus, Cl. 226

Agrippa von Nettesheim 26, 27, 144

Alanus ab Insulis 40, 144

Albertus Magnus 25, 82
Alciatus, Andreas 58, 226
Alkmeon 38
Almarich von Bena 102
Alstedt 26
Altgl\303\244ubige 212, 224

Andre\303\244,Johann Valentin 17, 59, 206

Angelus Silesius 22, 26 f., 31, 33, 37, 41,
581\302\243.,71 f., 78 ff., 82, 102-105, 117,
120 f., 132, 1361\302\243.,142 f., 145, 148,
155, 176 f., 179, 188-193, 200, 202,

205, 207, 209, 216 f.

Antonius der Gro\303\237e143

arabische Philosophie 25

\"Areopagitica\" 24, 31, 37, 40, 50, 68,

81, 102, 104 f., 115, 131, 137, 142 f.,
155,188, 192f.

Aristoteles 24, 26, 29, 59, 131, 144

Aristoteliker 13
Arnd 27, 34, 52, 71, 121, 132, 137, 142,

213
Arnold, Gottfried 34, 59 f., . 106, 109,

136 f., 193, 216 f.

Arsen'ev, N. 223
Athanasius 192

Augustin 24, 81, 101, 105, 115, 131,
142, 154 f., 192, 200

Averroes 81)

Baader 34, 37, 45, 53, 59, 72 f., 93, 104,
106 f., 118, 122, 133, 138, 147, 149,
154, 192

Bacon, F. 26

Bahalij, D. 224
Balde 59

Baranovyc, Lazar 61
\"Barnabasbrief\" 154

Basilius der Gro\303\237e81, 144, 147, 192 f.)

Baumeister 26

Belyj, Andrej 223

Benz, Ernst 227
Berdjaev 49, 106
Bernhard von Chartres 144

Bernhard von Clairvaux 26, 40, 103,

105, 132, 136, 148, 155, 189, 192 f.,

195,203,209
Bernini 58

Bileckyj, O. 224

Bilovsky 204
Blok 221

Blosius 27\0372, 188, 192
Boccaccio 25

Bodin, Jean 26
B\303\266hme,Jakob 7, 15, 26 f., 33 f., 37, 41,

52 f., 60, 70 f., 75, 82, 92 f., 101-

107, 109,
117\037121,

132, 136fl., 142,
145, 148, 155\03776, 179, 188, 205, 223

B\303\266hmianer205 \037

Boethius 24

Bohomo( d)levskyj 25
Bonaventura 25 f., 40, 51, 144, 148,

155
Bonc-Bruevic, V. 224
Boria, Johannes de 58

Boschius, J. 56, 58 f.

Bruno, Giordano 26, 41, 144

\"Buch von der geistlichen Armut\" 104

\"Buch der Weisheit\" 106
Buddeus 26

Bulgakov 49, 106

Bunyan 206)

Callot, Jacques 58

Camerarius, Joachim 56, 58, 61

Cardanus 26
Cartesianer 13

Cellini, Benvenuto 58

Chalcidius 77
Cheraskov 220
Chizdeu 224)

229)))



\"Christus und die minnende Seele- 104

Chrysipp 131
Cicero 22, 24, 50, 159, 204, 226

Clemens von Alexandrien 22, 39, 50,

68, 70, 72, 81, 91, 101, 131, 137 f.,

144,175,177,179 f., 192
Comenius 17, 26, 41, 53, 59 f., 72, 92 f.,

105, 117, 137 f., 145, 157, 176, 179,
182, 206, 214

Cusanus s. Nikolaus von Kues

Cyrill Tranquillion 133

Cyzevskj, D. 224-228
Czepko, Daniel 59 f., 92, 102, 105 f.,

117,148,176,179,189,200,216 f.

Demokrit 24
Descartes 26
Dietrich von Freiberg 81

Diogenes Laertius 24

Dionysios (Ps.-) 22 s. a. \"Areopagitica\"

Dionysius der Kart\303\244user25, 132

Dostoevskij 18, 139

D\303\274rer58

Duns Scotus 25
Dutoit 11)

Ebnerin, Margarete 102, 104

Eckhart (Meister) 26, 31, 40, 60, 81, 98,

101-105, 115, 121, 132, 136 f., 142,

144, 148, 154 f., 175 ff., 179, 183,
187,189,192 f., 200, 203, 210

Elisabeth (Zarin) 13
\"Emblemata et symbola

8
55

Epikur 174, 180
Erasmus 26, 51, 59

Eriugena, Johannes ScotUS 40, 102, 144
192 f.

Ern, V. 106, 223

\"Ethik-Hieropolitik
8

61

Eusebius 50

\"ewige Weisheit, Die-, 107)

\"Fama- 117
Faxardo s. Saa vedra
Feuille, Daniel de la 228

Fichte 118, 133
Ficino, Marsilio 51, 144
Fischart 59
Florenskij, P. 49, 61, 106

Fludd 144
Foxardo s. Saavedra

Franck, Sebastian 18, 31 f., 52, 69 f.,

92, 101-104, 116, 121, 132, 136 tf.,

154, 175, 179, 187, 212)

230)

Franckenberg, Abraham von 33, 41, 60,
72,106,117,148,155, 188 f.

Freimaurer 211, 222

Fulda, Robert 60
Futuristen 221)

..)

Galatovskyj, Joannikyj 61
Galenus (Ps.-) 24

Gemistius Pletho 25
Gerhard 26

Gichtei, Georg 106, 109

Gnosis 39, 79, 82, 105, 124, 155
G\303\266rres53

Gogot' 12, 122, 133
Go\303\237ner60

Gregor von Nazianz 104, 131, 144, 175

Gregor von Nyssa 39, 68, 101 f., 115,

131, 137, 144, 180, 192
Grimmelshausen 59
Grotius 26

Gryphius 216
Guyon, Mme de 60, 138

Hahn, J. M. 34, 41, 72, 105 f., 132, 138,
145

Hahn, Ph. M. 27
Hamalija, S. 15
Hamann 53, 133

Harsd\303\266rfer 59

Hegel 34, 37, 45, 54, 59, 106, 118
Henkel, A. 227
Heraklit 29, 38

Herder 53, 133
Hesychasten 200

Hieronymus 132
Hildegard von Bingen 40, 60, 144

Hippolit 192

Hobbes 26
Hoffmannswaldau 33

Homer 68

Horaz 22, 172, 215 f.

Hosschius, Sidonius 218, 226
Hrobon, S. B. 107

Hugo, Hermann 58, 60 f., 106

Hugo von St. Victor 25, 51, 137, 144,

155

Husserl 147

\"Hypnerotomachia Poliphili
8

57)

Idealismus 45, 118, 143

\"Inspirierte\" 60
Iren\303\244us192)

Jacobi 133)))



Jakubovy\037 (Abt) 18

Jamblichos 50 f., 188 f.

Javodkyj, Stephan 23, 61

Johannes Damascenus 101

\"Judaisierende\" s. \"Verjudete\"

j\303\274dischePhilosophie 25

Julian Apostata 24

Jurkevy\037, P. 12, 54, 133, 227

Justinus der M\303\244rtyrer50, 154)

Kaligraf, Volodymyr 16, 26

Kantemir, Antioch 219

Kapnist, Vasilij 218, 225

Kats, Jakobus 226

Kaza\037ynskyj s. Koza\037ynskyj

Keller-Hostinsky, P. 107

Kepler, J. 26
Keten 61

Kirchenv\303\244ter 24, 27, 29, 45, 49 f., 57,
68 f., 81, 91, 93, 98, 105 ff., 115,
120 f., 131 ff., 136 f., 144 f., 147,
154 f., 175, 189, 192, 196, 199, 203,
205, 213

Kircher, Athanasius 52, 58

Kleist 179

Konysskyj, Georgij (Jurij) 13, 215

Kopernikus 159

Kotljarevskyj 220

Kovalevskyj 21

Kovalinskyj, Michail 11, 14, 16-22,

95, 127, 143, 169 f., 197, 206 ff.,
210 f., 221 f., 226

Koza\037Yllskyj, Mychajlo 13
Kuhlmann, Quirinus 33

KuliJ, P. 54, 122, 133, 183, 222, 227)

LaJ\037evskyj, V. 13, 215

Lauretus, H. 58

Lebedev, A. 175
\"Leben der Schwestern zu T\303\266\303\237\"104

Leibniz 26, 137
Leonardo da Vinci 58

Lesage 213
\"Liber 24 philosophorum\" 102
Locke 26, 59
Lohenstein 59

Lomardus, Petrus 132, 136

Lomonosov 16, 219
Losev 49

Losskij 49

Lukian 22
Lullus, Raymundus 25

Luther 26, 106)

Luyken 60, 106, 132
Lysenko 224)

Macchiavelli 25

Macijevy\037, Arsenij 56, 62

Majakovskij 221

Makarius der 1\\gypter 115, 131, 136,
138, 177, 192, 200

Malebranche 104, 152

Markovy\037, Jakiv 23, 52, 62
Masenius, Jac. 58

Maximus Confessor 22, 69, 71, 104,
115, 177, 192

Mechtild von Magdeburg 31, 9\037 104 f.,

137,189,193,209
Melanchthon 26
Menestrerius 61

Mohila, Peter 23, 25, 61

Mojsej (Abt) 228
Muretus, Marcus Antonius 218, 227

Mytkevy\037 (Bischof) 18 f.)

N eo-Schola,.tik 26
Nikolaus +In Kues 26 f., 32, 40, 44, 81,

133,143,192
Nilus 22

Nollius 117
Nominalismus 25

Novalis 54, 59,
'12,

147

-\037
Octavius, Scarlatus 58

Oetinger 27, 34, 41, 60, 72, 132 f., 145

Ophiten 39
Opitz, M. 59

Origenes 22, 39, 68, 72, 81, 91, 101 f.,

104, 131, 144, 154, 192 f.

Orphiker 38)

Paracelsisten 119, 205

Paracelsus 7, 51,106,144,148,205
Patristik s. Kirchenv\303\244ter

Paulus 30 f., 134, 137, 207
Peter I. 13, 23, 55, 62
Petrarca 25

Petrov, V. 35
Philo von Alexandrien 11, 22, 24, 29,

39, 50, 57, 68, 70, 72, 80 f., 91 f.,
101 f., 104, 106, 114, 120, 131, 136 f.,

144, 147, 149 f., 153 ff., 175, 177,
179,188,192 f., 199

Photius 81

\"Physiologus\" 56, 87, 138
Piccinellus, Philippus 58)

231)))



Pico della Mirandola 25, 41

Pietisten 133
Plato 11, 24, 29, 38 f., 51, 57, 59, 68,

77, 80, 89, 101, 104, 106, 114, 131,

136 f., 142, 144, 151, 155, 159, 175,
177,179,188,199,226

Platonismus 45, 49, 104, 114 f., 120,

149, 153 ff., 188, 192
Plotin 29, 39, 50 f., 59, 71, 75, 93,

101 f., 104 f., 115, 131, 137 f., 179,
188 f., 192 f., 199,209 f.

Plutarch 22, 24, 50, 137, 169, 199, 226
Poimandres 51

Poiret 133
Poltavcev (Onkel Skovorodas) 12 f.

Pordage, J. 27, 106, 109

Porphyrius 50, 192, 199

Potebnja, A. 54, 227

Pourchot s. Purchotius

\"Pr\303\244romantiker\" s. Vorromantiker

Praz, Mario 227

Proklus 29, 39 f., 44, 50, 101, 104, 115,

131,137,188,192,199
Prokop von Templin 204

Prokopovyc, Theophan 13, 15, 23, 26,
55, 61, 220 f.

Pseudo- s. unter den jeweiligen Namen

Purchotius 26

Pythagor\303\244er 136

Pythagoras 22, 24, 69, 99, 159)

Quietismus 200

Quinst\303\244dt26)

Rabelais 59

Radyvylovskyj, A. 61

Raff ael 58

Ramus, Peter 26
\"Reich der menschlichen Natur\" 216
Reimarus 67
Reusner, N. 59
Richard von St. Victor 105, 132
Rilke, R. M. 45, 59, 61, 138, 209

Romantiker 10, 45, 54, 118, 122, 133,
143, 147, 149, 179, 228

Rosenkreutzer 60, 117, 119, 155, 205,
214

Rottenhaben 59
Runge, Ph. O. 58

Ruysbroeck 105)

Saavedra 56, 58 f., 61
Saint-Martin 11, 27, 211)

Sandaeus, Maximilianus 27, 58, 61, 101,

106, 138, 205

Scerbinin 19, 170

Scheler, Max 133
Schelling 34, 45, 54, 59, 72, 106, 118
Schlegel, Fr. 53
Schleiermacher53, 149

Sch\303\266ne,A. 227
Scholastiker 25, 121, 132

Schopenhauer, A. 53

Scleus, Bartholom\303\244us 71

Sebastian a Matre Dei 61

Seeberg, E. 61
Sektierer 10, 224

Seneca 24, 216

Serafim von Sarov, hl. 133, 213

Seuse s. Suso

Sevcenko 221

Shakespeare 59, 196

Simeon Polockij 219
Simon s. Symeon
Skotismus 25

Slavineckyj, Epifanij 61

Slawophile 133
Sokrates 22, 24, 46, 134, 147, 149, 159,

169

Solger 54, 179

Solon 159

Solov'ev, Vladimir 12, 106, 213, 227
Sozinianer 212

Spee, F. 59, 117, 216 f.

Spinoza 26, 102
Stob\303\244us24

.. Stoiker 177

Suarez 26

Sudermann, Daniel 60

Sumarokov 220
Suso 31 f., 40, 60, 98, 102, 104-107,

119, 121, 132, 137, 142, 155, 176,
182, 187, 189, 192 f., 203, 209

\"Symbola et emblemata selecta\" 55 f.,

59, 61 f., 199, 225, 227 f.

Symbolisten 221

Symeon der neue Theologe 104, 192

Synesius 132, 136)

Tacitus 11
Tasso 25

Tauler 26, 31 f., 60, 69, 98, 104 f., 115,

121, 132, 136 f., 142, 148, 155 f., 178,

182, 187, 189, 192 f., 203, 209
Tertullian 50, 192

Thales 22)))



\"Theologia deutsch\" 26 f., 102, 104,
148, 175

Therese von Avila 196

Thomas a Kempis 26, 137, 148, 156,

175, 188 f.

Thomas von Aquin 25, 40, 82, 102,

132, 136, 177

Tieck 45, 53
Tizian 58
Tolstoj, A. K. 221

Trediakovskij 219
Tschesch 117

TschiZewskij, D. 224-228
Turgenev 55)

Vaenus, O. 58, 60 f., 106
Valentianer 105

Valla, Laurentius 25
Veen s. Vaenus

Vely\037kovskyj, Paisij 19, 200, 222

\"Verjudete\" 25
Victoriner 189, 195, 203

Vives, I. L. 26)

Vorromantiker 133, 143
Vorsokratiker 46, 57, 114
Vytynskyj 219)

Weigel, Valentin 22, 26 f., 32, 41, 52,

70f., 92, 102f., 105\302\243.,116, 121,
132, 137 f., 144, 148, 154 f., 175 f.,

178 f., 183, 187, 189, 200, 205

Weigel (Ps.-) 32, 37, 82, 121

Weigelianer 26
Wille, Bernhard 133
Winkler 26
Winter, E. 228

Wolff, Christian 14, 26
Wolffianer 13, 26)

Xenophon 11)

Zabarella 25

Zenkovskij 106
Zeno 24
Zernikow, Adam von 13)

233)))



Weitere
Ver\303\266ffentlichungen

des Verfassers:)

RUIIlsche Literaturgeschichte des 19. Jahrhundertl
Forum Slavicum 1
Bd. I: Die Romantik. 184 S. Ln. mit Smutzumsmlag DM 16.80
Bd. 11:Der Realismus. 210 S. Ln. mit Smutzumsmlag DM 24.80
Bd. In: Der Sp\303\244trealismus und die modernistischeR Str\303\266mungen. In Vorbereitung

AbriS der altruulschen Literaturgeschichte
Forum Slavicum, Bd. 9. 152 S. karte DM 12.80

Hrag.: Gogol' - Turgenev- DOltoevskl)
- Tolsto)

Zur russismen Literatur des 19. Jahrhunderts. Forum Slavjcum, Bd. 12. 126 S. karte

DM 19.80

Kleinere Schriften

Neuausgabe in mehreren B\303\244nden.Forum Slavjcum 13
I.: Probleme der Stilistik und der altslavismen Literaturen. Ca. 280 S. Ln. mit Smutz-

umschlag ca. DM 38.-
11:Bohemica. 348 S. Ln. mit Schutzumschlag DM 68.-
In: Zu den neue ren slavischen Literaturen. Ca. 380 S. Ln. mit Schutzumschlag ca.
DM 48.-
Weitere Bde. in Vorbereitung

Hrsg.: SI.vlsche B.rockdlchtung I \037
Untersumungen - Texte - Notizen - Rezensionen. Fohim Slavicum, Bd. 23. 125 S.
mit 1 Abb. karte DM 28.-

Russische Geistesgeschichte

Zweite, durchgesehene und erweiterte Auflage. Kritische Information, Bd. 18. 362 S.

karte DM 19.80)

Slavische Propyl\303\244en (Einleitungen zu Nachdrucken)

7. V. Semenov, Hrsg.: Peela
Sbornik izre\037enij i anekdotov po rukopisi XV veka. (Melissa) Nachdru<:x der Ausgabe
von 1894 mit einer Einf\303\274hrung, kritischem Literaturverzeichnis und Indices von
Dmitrij Tschizewskij. Zus. 518 S. Ln. DM 64.-

18.K. K. Slueevakl): Zabytye 8Uchotvorenl)a
(Vergessene Gedichte) Mit einer Einf\303\274hrung von Dmitrij Tschizewskij, hrsg. von
Hans- J\303\274rgenzum Winkel. 184 S. und 3 Abb. auf Kunstdruck, karte DM 28.-

29. Andre) Bely): Peterburg
Nachdruck der Ausgabe Moskva 1928 mit der endg\303\274ltigen Fassung, eingeleitet von
Dmitrij Tschizewskij. Zus. 519 S. Ln. DM 36.-

39. Andre) Bely): Cetyre almfonll

(Die vier Symphonien) Nachdruck der Ausgaben Moskva, 1917, 1905 und 1908 mit
einer Einleitung von Dmitrij Tschizewskij. Zus. 720 S. Ln. DM 48.-

48. J. A. Comenlus: Panaugla
(Lateinisch) Nachdruck der Ausgabe von 1660 mit einer Einleitung von Dmitrij
TschiZewskij. Zus. 176 S. karte DM 28.-)

\302\243))

WILHELM FINK VERLAG M\303\274NCHEN)))



67. V. V. Rozanov: Legenda 0 Vellkom Inkvlzltore

(Die Legende vom Gro\303\237inquisitor) Nachdruck der Ausgabe von 1906 mit einer Ein-

leitung in deutscher und Bemerkungen zum Stil in russischer Sprache von Dmitrij
Tschizewskij. Zus. 299 S. kart. DM 38.-)

109. Andrej Belyj: Glossalollja
Nachdruck der Ausgabe Berlin 1922 mit einer Einf\303\274hrung von Dmitrij Tschizewskij.
Zus. 141 S. karte DM 19.80)

116. V. Peretc, Hrsg.: Viril jeromonacha Klymentlja Zlnovljeva syna
(Die Gedichte des Priesterm\303\266nchs Klymentij) Nachdruck der Ausgabe L'viv 1912
mit einer Einleitung von Dmitrij Tschizewskij. Zus. 248 S. karte DM 38.-)

H arvard Series in U krainian Studies)

7. Orest Levyc'kyj/Omeljan Prltsak, Hrsg: Eyewltnes. Chronlcle
(Litopys Samovydcja) Bd. I: Nachdruck der Ausgabe Kiev 1878 mit einem Vorwort
und einer englischen \303\274bersetzung von M. Hru\037evs'kyjs \"Some RefIections on
Ukrainian Historiography of the 18th Century\". 1972. Zus. 592 S. Ln. DM 78,-
Bd. 11: Sammelband aller dem Denkmal gewidmeten wichtigen wissenschaftlichen

Literatur. In Vorbereitung)

8. George S. Luckyj: Between Gogol' and Sevcenko
Polarity in the Literary Ukraine: 1798-1847.209 S. Ln. DM 38.-)

10. Myron Korduba: La LIU6rature Hlstorlque Sovletlque-Ukralnlenne

Compte-rendu 1917-1931. Nachdruck der Ausgabe Warschau 1938 mit einem Vor-
wort des Herausgebers, einem Schriftenverzeichnis des Verfassers, drei weiteren Lite-
ratur\303\274bersichten und neuen Registern. 1972. Zus. 421 S. und Frontispiz, Ln. DM 78.-)

12. Oleksander Ohloblyn: A HIstory 01 Ukralnlan Industry
Nachdruck der dreib\303\244ndigen Atfsgabe (I: Manufaktura v Getman\037cine, russ.;
11: Kripac'ka fabryka 18-19-ho st., ukr.; nI: Predkapitalisticeskaja fabrika, russ.)
Kiev/Charkiv 1925/31/35 in 1 Band mit einem Editor's Preface, einem Author's

Retrospect und erstmals durch Register aufgeschl\303\274sselt. 1971. Zus. 888 S. Ln.
DM 120.-)

14. Fedlr Savcenko: The Suppression 01 the Ukralnlan Actlvltles In 1876
Nachdruck der \"Zaborona Ukrajinstva 1876 r.\" Kiev 1930 mit einem bio-biblio-

graphischen Vorwort von Omeljan Pritsak und einer Einleitung von Basil Dmy-
tryshyn. 1970. Zus. 463 S. Ln. DM 78.-)

16. The Hypatlan Codex
Bd. I: Tatiana Cizevska, Hrsg.: Tbe Kievan Chronicle. Englische \303\274bersetzung mit
Kommentar in Vorbereitung
Bd. 11: George A. Perfecky, Hrsg.: Tbe Galician- Volynian Chronicle. Englische
\303\274bersetzung mit Einleitung und Kommentar. 160 S. und 1 Falttafel, karte DM 38.-
Weitere B\303\244ndemit dem Originaltext in wissenschaftlichen Ausgaben in Vorbereitung)

I))
WILHELM FINK VERLAG M\303\274NCHEN)))


