un la frenche

дмитро чижевський

ПРОФ. УКРАЇНСЬКОГО ПЕДАГОГІЧНОГО ІНСТИТУТУ В ПРАЗІ ПРИВ.-ДОЦ. УКРАЇНСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ В ПРАЗІ

## НАРИСИ З ІСТОРІЇ ФІЛОСОФІЇ НА УКРАЇНІ



УКРАЇНСЬКИЙ ГРОМАДСЬКИЙ ВИДАВНИЧИЙ ФОНД ПРАГА

## НАРИСИ З ІСТОРІЇ ФІЛОСОФІЇ НА УКРАЇНІ.

## дмитро чижевський

ПРОФ. УКРАЇНСЬКОГО ПЕДАГОГІЧНОГО ІНСТИТУТУ В ПРАЗІ ПРИВ.-ДОЦ. УКРАЇНСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ В ПРАЗІ

## HAPNCU 3 ICTOPIÏ ФІЛОСОФІЇ HA YKPAÏHI

## ПЕРЕДМОВА.

«З цією "історією" трапилась історія». Рукопис її, що був уже написаний року 1927, з ріжних причин не попав до друку і випадково загинув разом з іншими манускриптами і усіма моїми матеріялами до історії філософії на Україні. Лише тепер, коли знов з'явилась можливість цю працю видрукувати, довелося писати «нариси», користуючись датами моєї пам'яти та тим значно меншим, щодо обсягу, матеріялом, що був мені приступний. Тому то деякі постаті (Т. Прокопович, Д. Велланський, С. Гогоцький) освітлені більш побіжно, ніж вони того б заслуговували. А проте картина, мені здається, є досить суцільна. Прогалини я надіюсь поповнити при нагоді пізніше...

Ці «нариси» мають популярний характер. Тому в них оминаю всі історіографічні питання (їм присвячена моя праця «Ф іло с о ф і я на Україні. Спроба історіографії питання.» Прага, 1926, 2 вид. ч. 1, Прага, 1929; до неї і відсилаю усіх, хто цікавиться літературою питання), тому я не даю в книзі і апарату приміток, обмежую спосилки найнеобхіднішим мінімумом, не обґрунтовую завжди тих моїх тверджень, які розходяться з пануючими поглядами (хоч, я гадаю, що не висловлюю ні однієї думки, яку б не міг достатньо та детально обґрунтувати).

«Нариси» написані при співробітництві мого шановного учня п. Л. Миколаєнка. Ним написана уся глава про Гоголя, крім останнього §. Крім того, увесь текст книги було мною з ним обговорено і згідно з його зауваженнями я робив поправки, доповнення та зміни в написаному. Найбільшу участь п. Л. Миколаєнко брав в обробленні глави про народній світогляд.

Вважаю своїм обов'язком висловити свою подяку членам двох наукових товариств, в яких мною читалися, яко доповіді, окремі частини цієї книги, а саме «Українського Історично-Філологічного Товариства у Празі» та «Философского Общества в Праге». Значна частина тих зауважень, що було мені зроблено в дискусіях, мені дуже придалася.

Слід було б тут ще також звернути увагу на той факт, що ця праця повстала, як плід часів мого дозвілля, що історія філософії на Україні не є головною темою моїх студій, і що тому той матеріял, який я подаю, не може вважатись завершенням і викінченням наукової праці в цій галузі, а навпаки — скоріше має на меті пробудити цікавість і увагу до цієї галузі дослідження, що досі оминилась україністикою. Лише глава про Сковороду є резюме значно більшої спеціяльної моєї праці. Так само є скороченням більшої праці і глава про Гоголя.

Пм. Чижевський.

Прага. 1. V. 1929, — Церинген, 15. VIII. 1930.



#### ФІЛОСОФІЯ І НАЦІОНАЛЬНІСТЬ.

#### 1. Нація і людство.

Є можливі два ріжні скрайні погляди на те, що таке є національна осібність і яке її значіння. Ці погляди вже дуже давно існують і дуже давно поборюють один одного. Один із цих поглядів можна назвати раціонального може здаватись, що перший з них є цілком консеквентний і «само-собою-зрозумілий». Він базується на цілком логічних аргументах і промовляє до нашого розуму. Тому не дивно, що ми дуже часто зустрічаємо його в історії людської думки, що він повстає знов і знов, скільки б не боролося з ним інше розуміння проблеми нації — «романтичне».

Раціоналістичний погляд на націю базується на тій основній передпосилці, що в житті лише те має сенс, що можна зрозуміти й обгрунтувати розумом. З пункту погляду раціонального усі люди безумовно однакові, рівні між собою. Поскільки люди здійснюють, хочуть здійснювати й мають здійснювати в своєму житті правду, справедливість — соціяльну та етичну, красу, постільки вони усі стремлять і мають стреміти до одного, бо дійсна правда це є правда, що для усіх людей, завше та усюди є й має бути однакова, дійсна справедливість є та справедливість, що є й має бути справедливістю усюди й для усіх, дійсна краса не повинна залежати від місця та часу. Отже те, що є в людськім житті «об'єктивно» цінним, є усюди й для усіх однакове і те саме, незмінне і нерухоме. — В житті й історії це не є так, — ми маємо ріжні наукові, філософічні, релігійні погляди, ми бачимо ріжні побутові звичаї, ріжні моральні приписи, ріжні художні «стилі» та «смаки». Треба думати, що одні із цих поглядів на правду, на справедливість, на красу є помилкові, інші є правильні. Люди, розуміється, дуже часто помиляються. Історія людства і його сучасність повні такими помилками. І національне життя, національні особливості, національні ріжниці і належать, власне, мовляв, до таких помилок, «ухилів». Історичний розвиток направлений (або ми маємо стреміти до того, щоб він був направлений) до усупення оцих відмін, ріжниць, «ухилів» та помилок. Дійсно визначні особи і з'явища вже і зараз, коли спільність усього людства ще недосягнена, піднімаються над помилками і ріжноманітністю до вселюдського, єдиного і однакового для всіх. Раціоналісти (розумні раціоналісти по меншій мірі) не роблять із цього висновку, що треба «не визнавати», «відкидати» національні особливості. Вони приймають факт існування цих особливостей, як «необхідне зло», що базується на традиції, що не може загинути зараз так само, як не можуть бути усунені помилки та усе фалішиве і невірне, несправедливе у сучасній науці, в сучасному соціяльному устрою, в сучасному художньому «стилі» і т. ін. Але дійсно цінним і важливим є лише «вселюдське», наднаціональне, надчасове.

Як не здається логічно консеквентним оцей погляд на проблему нації і які не наводяться в оборону його історичні арґументи, але в ньому самому лежать такі глибокі та основні помилки, що з повним правом ми можемо погодитися з тими представниками «романтичного» погляду на націю, що на ці помилки та однобічність раціоналістичного погляду вказують. — Вже в органічному житті ми зустрічаємо таке багатство ріжних форм та типів, яке показує нам, що навряд чи може істнувати життя (не тільки органічне, а й людське — індивідуально-психічне та суспільне), яке б такої ріжноманітности форм та типів у собі не мало. Чи можлива природа, в якій би був лише один тип рослин, або одна порода тварин? Чи мало б сенс людське життя, колиб воно відбувалось серед може й ідеальних, але цілком подібних один до одного людей? Це може з пункту погляду розуму «незрозуміла» витрата сили і матерії, що природа продукує ріжноманітні та по ріжному збудовані істоти, але ця «незрозумілість» лише вказує, що розум не є зді**бний з**розуміти життя, як воно є, до кінця, показує, що природа не є наскрізь «розумна» і раціональна, але ні в якім разі не може бути аргументом, доказом того, що ця природа «помиляеться», йде «хибним» шляхом, бо якраз ця ріжноманітність органічних форм в природі зумовлює, робить можливою пишність і розкіш органічного життя, поскільки ріжноманітні типи, форми й породи — в боротьбі та співпраці між собою — жиють через постійний обмін між собою матерії та сили. Так само і людське суспільство можливе лише тому, що є ріжноманітність і ріжнобарвність типів і психологічних осіб окремих людей, бо ніяке суспільство не склалося б із цілком однакових однотипових індивідуумів. — Так само стоїть справа і в історії і в культурі. Найліншим прикладом можуть бути зміни в історії людства. Ріжні стилі — клясичний і романтичний, ґотика і рококо можуть бути для нас одночасно прекрасні, не дивлячись на всю їх протилежність та розбіжність, і не дивлячись на нашу найбільшу симпатію до того або іншого з них. Так і в інших сферах культурної творчости. В і ч н і цінності не є такі одноманітні і однобічні, як це вважає раціоналістичний погляд. І в повноті історичного життя реалізуються окремі боки, форми вічної краси, одна за однією, а то ії разом у ріжних «напрямах», «течіях» мистецтва! Так само не тільки в мистецтві, а і в інших формах культурного життя — в релігії. філософії. науці. «Вселюдське» значіння, вічність окремих культурних форм (у тім числі і форм національного життя) є таке саме, як абсолютне значіння окремих однобічних «напрямків», «шкіл», течій та стилів у мистецтві. Це ріжні прояви, ріжні реалізації, здійснення тих самих — абсолютної правди, краси, святости, справедливости. І цінність їх якраз і полягає у їх індивідуальності, окремішності. бо якраз те, що в усіх них є індивідуальне і доповнює інші вияви, освітлює абсолютні цінності з інших сторін, ще не виявлених в інших здійсненнях їх у історії.

Цілком ясно, як треба з цього пункту погляду розв'язати питання про відношення між нацією та людством, між національним та вселюдським. — кожна нація є тільки обмеженим і однобічним розкриттям людського ідеалу. Але лише в оцих обмежених і однобічних здійсненнях загальнолюдський ідеал і є живий. Тому кожна нація якраз в своєму своєрідному оригінальному, у своїй «однобічності» і обмеженості і має вічне, загальне значіння. Як живі, ріжноманітні людські індивідууми у суспільстві, так конкретні, ріжноманітні нації з'єднані в людстві. Тільки через них і в них людство є можливе. Тому то романтичний погляд на націю аж ніяк не веде до національної виключности і національного засліплення. В той час, як на ґрунті раціональної теорії пації часто буває, що представник якогось окремого національного типу свій національний тип приймає за єдиний «правильний», єдиний вічно цінний. — для представника романтичної теорії це значить просто піти проти передпосилок власної думки, і це було б можливо лише коли б він залишив основи власної теорії.

Розуміється, теорія нації не обмежується лише тим, що ми сказали вгорі. Але зараз ми можемо цим обмежитись, бо сказаного досить, щоб зрозуміти проблему національної філософії.

## 2. Філософія і філософії.

Так само, як на націю, можна дивитись і на усі продукти національної культури, — на національне мистецтво, науку, філософію. Є два погляди на філософічне знаття, що якнайтісніше зв'язані з тими, про які ми говорили у відношенні до нації.

На розвиток філософії можна дивитись, як на процес постійного накупчування окремих пізнань. Філософія складається, мовляв, із окремих тверджень, вірних або невірних. Розвиток філософії і є процес збільшення кількости вірних тверджень та спростовання і відкидання невірних. Отже, історія філософії є істория помилки виправляються, відпадають, постільки ми маємо справу вже з надісторичним. — Цьому поглядові треба протиставити інший, який був найбільш рішучо та послідовно розвинений на початку XIX віку Гегелем. Абсолютна правда не може розкритися ні в якому закінченому вияві. Кожний окремий вияв абсолютної правди, — тобто кожне окреме філософічне твердження, що ми маємо в історії розвитку людської думки, є лише часткова правда, фрагмент, уривок абсолютної правди, є неповний і недосконалий відблиск Абсолютного. Ця «не-

повната» є причиною змін і боротьби ідей в історії думки. Одна неповна правда бореться з іншою теж неповною та частковою. Але і усяке сполучення таких «неповних», «часткових» правд в єдність, усяка їх «синтеза», яка може бути досягнена обмеженим людським розумом, є необхідно теж неповна, теж часткова і тому вимагає знов доповнення. Тому ані на одній синтезі історичний розвиток філософії не кінчається, тому повстають усе нові й нові противенства між світоглядами та пунктами погляду, що сполучаються та з'єднуються в усе нових і нових синтезах — кроках до безмежної повноти, абсолютної правди.

Так ми розуміємо значіння факту існування багатьох «філософій», себто багатьох «шкіл», течій, напрямів, світоглядів. Кожна конкретна філософічна система є одночасно обмежений та частковий вияв абсолютної правди і вияв певного часового, національного, мистецького, наукового, релігійного і т. ін. пункту погляду. Кожна конкретна «філософія», себто невна окрема філософічна система є певне усвідомлення абсолютно-цінних, непереходимих елементів певної національної культури, наукового світогляду, мистецького стилю, певної позитивної релігійности тощо, є піднесенням цих конкретних ферм культури у сферу абсолютної правди. Як не мусимо говорити, що лише один тип людей є здібний до моральности, а навпаки вважаємо, що кожна людина зі своєю індивідуальною своєрідністю є однаково цінним і важливим елементом «морального всесвіту», як ми не можемо вважати лише один художній стиль носителем прекрасного, краси, а вважаємо, що в кожнім розкриваються ріжні і в ріжноманітності своїй однаково важливі сторони краси, так само і щодо окремих «філософій». І як моральний світ збіднів би, якби не було ріжних типів людей, що ріжними шляхами і у ріжних формах стремлять до справедливости, як збідніло б мистецтво, колиб воно стратило ріжні національні та історично зумовлені стилі, так і з пункту погляду філософії, якби не було ріжних історично-змінливих та національних «стилів» у ній.

Не треба думати, що неможливі зовсім «помилки» у філософії. Але джерело та характер цих помилок є інші, ніж звичайно собі уявляють. «Помилки» мають головним чином «негативний» характер — є негацією якоїсь реальности, яку не помічає автор тієї чи іншої теорії. Іншими словами — помилковість у філософії є проголошення «однобічного» і обмеженого абсолютно-вірним та безумовним. Так кожна «філософія», кожна окрема система, що хоче бачити у собі реалізацію абсолютно бачити у собі є дину й у сю правду, стає на хибний шлях.

## 3. Розвиток філософії.

Хід розвитку філософічної думки є тому ніби перехід від однієї часткової правди до другої, від однієї «однобічности» до другої і може бути — безплідним хитанням між цими однобічними, обме-

женими правдами, а іноді — підняттям над тими однобічностями, що в даний історичний момент репрезентовані у даного народу, в даній культурі, злиттям цих «однобічностей» у єдність, до «синтези» їх. І ця синтеза залишається всеж обмеженою, однобічною, але вона, поскільки вона зливає два однобічних означення Абсолютного, є тим самим вже «вища», ближча до абсолютної правди. Розвиток філософії і полягає головним чином у щих моментах синтези.

Звернувши увагу на цей «синтетичний» характер філософічної творчости, ми зрозуміємо і те, що ті основні посилки, які лежать в основі синтези, повинні бути якнайбільшим «доповненням» одна однієї, себто повинні бути противними одна одній. Розвиток філософії і є дійсно рух між протилежностями і через протилежності до синтези.

Такий є рух цих протилежностей і в межах кожної національної філософії. Тому то можна говорити, що у кожної національности звичайно репрезентовані якісь дві полярно-протилежні течії. Так само можна бачити полярно-прилежні устремління і в кожну історичну епоху, так само полярні протилежності розвиваються і в межах кожної окремої течії чи напрямку. Але ці полярні протилежності мають між собою щось спільне, завдяки чому вони — не кожна окремо, а обидві разом — характеризують дану націю, епоху, філософічний напрям тощо. Так у французькій філософії аж від середньовіччя боролись філософічний містицизм та раціоналізм, в англійській філософії — емпіризм та платонізм, в німецькій спекулятивна й індуктивна методи, в російській — релігійні тенденції і ріжні форми «просвічености» — матеріялізм, позитивізм тощо. Так в філософії XVII віку боряться емпіризм і раціоналізм, в філософії XVIII віку — «просвіченість» та містична релігійність, в філософії XIX віку спекулятивна філософія та позитивізм і т. д. Так само боряться протилежні тенденції і в межах кожного окремого напрямку: в раціоналізмі — скептицизм та реалізм, що вірить в самостійне існування понять, в емпіризмі кладеться в основу або досвід сенсуальний, або позазмисловий, в «просвіченості» маємо раціоналістичний та сенсуалістичний полюси і т. д.

\*

Самі національні пункти погляду в філософії є у відношенні один до одного саме такими противенствами, протиріччями, через які проходить розвиток світової філософії, як цілого. Тому то лінія філософічного розвитку в ріжні епохи, так би мовити, проходить через ріжні країни, через ріжні нації. Іноді лінія філософічного розвитку кілька разів повертається до тієї самої нації, іноді проходить через неї лише один раз. Таким чином окрема нація в певні моменти репрезентує історичну сучасність — іноді разом з іншими націями, а іноді і сама.

Переважно три моменти характеризують особливості філософії даної національности — 1. форма вияву філософічних думок. 2. ме-

тода філософічного дослідження, 3. будова системи філософії, «архітектоніка», зокрема становище і роля в системі тих або інших цінностей. Форма вияву філософічних думок може є найбільш зовнішня національна риса у філософії. Стремління до простоти і прозорости у англійців, стремління до симетрії і схематизму у французькій філософії, стремління до відкриття «діялектичних моментів», протирічь і «руху» думки між ними— в німецькій (що здається декому «туманністю» німецької думки) — це є, без сумніву, важливі, але зовнішні риси. Значно більше значіння має метода філософування — емпірична та індуктивна метода англійської філософії, раціоналістичні докази у французькій, трансцендентальна та діялектична метода у німецькій накладає відбиток на саме єство філософічних систем цих націй. Ще глибше значіння будови системи. Від цього залежать як максимально оригінальні і цінні, так, щоправда, й максимально «помилкові» національні риси філософічних систем. Ріжне постановлення в системі цінностей релігійних, теоретичних, етичних, естетичних, вітальних і т. д. — це, розумісться, є основа системи. Так само залежить від цього архітектонічного моменту і ріжна характеристика окремих сфер цінностей, — «почуття», «припис», «обов'язок» є основні форми моральних цінностей в англійській, французькій та німецькій етиці, або згода з досвідом, з розумом, із внутрішньою закономірністю цізнання, як теоретико-пізнавчий критерій в тих самих націй. Поскільки одно із цих тверджень абсолютизується, проголошується загальнозначним, і негуються усі інші, постільки ми маємо справу з основними помилками національних філософій.

Так! Національні «помилки» дуже характеристичні, дуже важливі для «стилю» національних філософій, так само, як «помилки», «хиби» людини не менш характеристичні для неї, як її позитивні сторони. Так само як людина, і нація має кожна свої певні конкретні «небезпеки», можливості падіння. Так зокрема — у сфері філософії. Англійський емпіризм має тенденцію до виродження у поверховість, французький раціоналізм — у схематизм та бідність, німецька спекулятивна філософія — у зайву темноту та штучну конструктивність.

## 4. Українська філософія.

Коли ми говорили, що лінія філософічного розвитку переходить із країни до країни, то це твердження не торкалося ані України, ані інших славянських народів, бо ще не траплялось в історії розвитку філософії, щоб «великий філософ» чи то українець, чи представник якоїсь іншої славянської нації утворив синтезу світового значіння. «Світового значіння». себто яка була б вихідним пунктом дальшого філософічного розвитку філософії в світовому маштабі. Мало цього, в межах національних у славян і досі поруч з чистими теоретиками можуть бути поставлені мисленники, які тільки намічали ідеї, тільки кидали думки. не продумуючи їх до кінця. не даючи їм

останньої філософічної обробки. Так починався розвиток у більшості народів старого та нового часу. Але філософічні тенденції кожного народу виявлялися яскраво й виразно завше лише в постатях великих систематиків і лише тоді виразно виступали риси філософічного національного обличчя. Можна сміливо сказати, що національні особливості філософії досократиків та навіть Сократа стали ясними лише після Платона та Аристотеля. Так само німецька філософія середньовіччя та ренесансу, а може навіть Ляйбніц, стають нам зрозумілі цілком в своєму національному характері лише після Канта та т. зв. «німецького ідеалізму» (Фіхте, Шеллінґ, Геґель). Так само в Англії середньовічні течії з ухилом в бік емпіризму стають нам ясні лише, коли ми знайомимося з англійським емпіризмом новітніх часів, або англійський платонізм XVII віку стає зрозумілий при освітленні його з пункту погляду англійського геґеліянства кінця XIX — початку XX віку.

Тому ми знаходимось в досить скрутному становищі, коли захочемо схарактеризувати українську філософічну думку, бо ми можемо з повною цевністю сказати, що маємо тут справу лише з початками і наміченням думок, які можуть бути розвинені в дальшій філософічній творчості українських мисленників майбутнього. Власне так само стоїть справа і в інших славян. Ані релігійна філософія у росіян, ані «месіянізм» у поляків теж не досягли такогорівня, щоб можна було говорити про світове їх значіння.

Славянській (зокрема українській) філософії треба ще чекати на свого «великого філософа». Тоді те оригінальне, що може є в зародку в творах дотеперішніх славянських мисленників виступить у весь зріст, відкривши глибини національного духа, не лише перед усім світом, а й перед народом самим. Так Ніцше побачив в трьох великих представниках німецької філософії — у Ляйбніці, Канті, Гегелі (з яких він ні з одним не погоджувався) вияв німецького духа. — Чи можемо ми сказати — питає він себе, — що основні твори німецьких філософів є «німецькі». «Чи маємо ми право сказати: вони є твір , німецької душі" або по меншій мірі її симптом, в такому сенсі, як, напр., ідеологію Платона, його майже релігійне божевілля форми, ми звикли вважати явищем "грецької душі"?— Чи були дійсно німецькі філософи — філософічно німці? — Я нагадаю три випадки. Поперше, незрівнянне відкриття Ляйбніца, з яким він залишився переможцем не тільки над Декартом, а й над усіма, хто до иого філософував, — що свідомість є для уявління лише випадковою ознакою, а не його необхідним та сутним атрибутом; отже, що те, що ми звемо свідомістю, є тільки одним із станів нашого духовного та психічного світу і далеко ще не він сам. — Пригадаємо, подруге, той колосальний знаж запитання, Кант поставив над поняттям причиновости. Він почав обережно відмежовувати сферу, в межах якої це поняття має взагалі сенс. Візьмемо, потретє, той подивний виступ Гегеля, яким він зрушив усі добрі і злі логічні звички і звичаї, почавши вчити, що родові поняття розвиваються одно із другого. — Чи є в цій гегелівській новині, яка вперше принесла основне поняття "розвитку" в науку, щось німецьке? — Так, без сумніву: в усіх трьох випадках ми почуваємо, що "відкрите" та вгадане, щось у нас самих, і ми вдячні за це і здивовані разом, — кожне із цих тверджень є ґрунтовна частина німецького самопізнання, самодосвіду, самосхоплення. "Наш внутрішній світ є значно богатіший, ширший, глибший", — так почуваємо ми усі з Ляйбніцом; як німці, ми сумніваємося разом з Кантом в остаточній значності природознавчого пізнання та взагалі в тому, що можна назвати "причиновим": приступне пізнанню здається нам як таке вже менш цінним. Ми, німці, є гегеліянці, навіть якби ніколи не було ніякого Гегеля, поскільки (в протилежність усім романцям) уділюємо інстинктивно ставанню, розвитку глибший сенс і більщу вартість, ніж тому, що "є", — ми ані трохи не віримо в поняття "буття"; так само, поскільки ми не бажаємо визнати за нашою людською логікою, що вона є логіка яко така, єдина форма логіки» (Werke, V, 299—301, «Fröhliche Wissenschaft», V, § 357). — Досі міг не маємо таких філософів, значіння яких для усіх було б таке безумовне, як значіння, скажемо, Канта в історії німецької думки, яке визнає навіть Ніцше, що був запеклим ворогом Канта і кантіянства, або зі значінням Декарта, Мальбранша, Паскаля для французької думки. Розумісться, можна говорити про Сковороду, Гоголя або Юркевича, як про типових представників національного українського характеру. Але ні першому, ні другому, ні третьому не вдалося свої своєрідні думки прищепити світовій думці, та щодо Сковороди і Гоголя, то вони більше належали до тих, хто ставить проблеми, ніж до тих, хто дає їм остаточну формуловку.

Для характеристики української філософічної думки робить великі труднощі ще те, що українське культурне життя не завше було різко та яскраво усамостійнене і відокремлене. Мінявся і ступінь політичної залежности і ступінь рівня національної свідомости, зокрема національної свідомости інтеліґенції, — отже, найважливіші з передпосилок культурного розвитку. Українська історія знижується на певний час до рівня «областної історії» (російської, почасти польської). Наслідком цього було те, що значна частина видатніших представників української думки працювала поза межами України, а навпаки, на Україні брали живу участь в культурному життю чужинці.

Навіть мова, яка часто може служити критерієм, чи відносити дану особу до тієї чи іншої культури, і вона тут не може бути певним мірилом вже через те, що в українській мові майже не писав ніхто з українських мисленників. Проте, національні особливості виявлялись в їх думках, як це завжди буває, цілком спонтанно, «само собою». В XIX. віці на Україні— і ніяк не асимілюючись з українським життям — перебували представники інших націй. Вони мали певні «впливи», іноді досить широкі. Інші чужинці були тісніше зв'язані з Україною — походженням і вихованням, участю в національнім русі. Вони свідомо стреміли зрозуміти психологію

українського народу, перейняти його традиції. Розуміється, в межах кожної нації існують завше ріжні групи культурних діячів, що в досить ріжних ступенях і формах виявляють дух даної нації. На Україні, одначе, було багато таких, що занадто далеко стояли від місцевих культурних традицій. Проте, не може бути сумніву, що характеристику української психіки та особливостей української думки дістанемо не менше виразну, ніж, напр., характеристику, що її дають ріжні автори окремим німецьким «племенам» («Stämme»), які, коч і ніколи не були національно відокремлені від цілої німецької нації, але мали сильні місцеві державні, політичні, культурні традиції. На Україні протягом одного віку ці традиції були у великому занепаді. Натомісць протягом століть перед тим вони були самостійні та повинні були відстоювати себе проти натиску чужонаціональних стихій з ріжних боків.

Для українського філософічного життя може ще занадто рано писати історію його. Але така спроба всеж є можлива. Лише треба і авторові і читачеві ставитися до її вислідків, як до лише провізоричних, тимчасових, мати на увазі, що вони можливо будуть виправлені і скореґовані дальшими дослідженнями.

#### 5. Літературні вказівки.

До проблеми національної філософії можемо вказати лише небагато праць: H. Cohen: Über das Eigentümliche des deutschen Geistes, Berlin, 1914; W. Wundt: Die Nationen und ihre Philosophie, Lpz. 1915; статті М. Scheler'a в його збірнику статтей «Vom Genius des Krieges», Lpz., 1917, і «Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre», том III, Berlin, 1923; дуже добрий матеріял до зрозуміння духа грецької філософії дає J. Stenzel: Über den Einfluss der griechischen Sprache auf die philosophische Begrifsbildung («Neue Jahrbücher für klassische Philologie», 1921). Окремі замітки розкидані в ріжних працях Н. Бердяєва. Я готую до друку статтю «Платон, як філософ національної грецької культури».

До історії української філософії див.: Clemens Hankewicz: Gründzüge der slawischen Philosophie, I Heft, Krakau, 1869; 2 вид. Rzeszow, 1873; В. Щурат: Українські джерела до історії філософії, Львів, 1908; моя книта: Філософія на Україні, Прага, 1926; 2 вид. І частина, Прага, 1929 (рецензії, які дають деякі доповнення і поправки — В. З. «Поступ», 1928, 3—4; Я. Колубовський: «Записки Ніжинського Інституту Нар. Освіти». VIII, 1928; Г. Фло-

ровський: «Путь», 1929).

II.

## УКРАЇНСЬКИЙ НАРОДНІЙ ХАРАКТЕР І СВІТОГЛЯД.

#### 1. Загальні замітки.

Цілком ясно, що було б дуже добре починати характеристику історичного розвитку якоїсь національної філософії начерком тих національних підвалин, на яких ця філософія виростає. Ці підвалини є те, що ми могли б назвати «народнім світоглядом». Народній світогляд є національно-зумовлене становисько даного народу

до світу та життя. Він виявляється і в тім, що цей нарід в світі любить, чого в житті він уникає, що в людині найвище оцінює, до чого ставиться негативно і т. д. — Розуміється, протягом віків народній світогляд не залишається все тим самим. І впливи чужих культур і великі зміни у власнім житті — все це накладає свій відбиток на психіку народню. Народній світогляд є, таким чином, сполучення певних надісторичних та історичних елементів. Історично-зумовлені елементи, розуміється, легше піддаються зміні, ніж зумовлені певним психічним укладом нації. Але й ті й інші в кожен даний момент накладають свій відбиток на філософічну творчість представників даної нації.

Не треба думати, одначе, що народній характер і світогляд є повна та цілісна єдність. Є завше в кожній нації ріжні психологічні типи людей, є певні ріжноманітні соціяльні типи, є, нарешті, місцеві відміни, що можемо назвати племінними. Усі такі відміни дуже ускладнюють національне обличчя народу і роблять його характеристику падзвичайно складним завданням. Від цієї ріжноманітности характерів залежать і певні ухили у світогляді.

Не тільки з цієї причини і не тільки тому, що сучасна психологічна наука ще не дає нам певних метод до переведення психологічної характеристики певного національного типу, утримуємося ми тут від детальної спроби національної характеристики «українця». Головним чином утримує нас від цього те, що ми самі не прийшли до певного і закінченого вислідку у цім відношенні, а існуюча література теж не дає нам яскравої характеристики українського національного типу.

Ми обмежимося тут лише певними натяками на те, що здається нам найбільш безсумнівним, попередивши одначе, що одмічені нами риси є, на жаль, лише дуже загальні і без великого уточнення навряд чи можуть вважатися основою «характереології» українського народу.

## 2. Спроба характеристики.

До характеристики національного типу можна йти трьома шляхами. Перший із них це дослідження народньої творчости, другий — характеристика найбільш «блискучих», яскравих, виразних історичних епох, які даний нарід пережив, третій — характеристика найбільш значних, «великих», видатних представників даного народу.

Перший шлях є може максимально-надійний. Але він має в кожнім разі дві труднощі. Поперше, в продуктах народньої творчости ми маємо надзвичайно ріжнобарвний конґломерат продуктів ріжних епох і ріжних «типів», ріжних напрямків, що почасти зливалися між собою, почасти залишалися та залишаються незлитими й досі. Якби ми звернулися, напр., до «народньої мудрости» українського народу, то ми дістали б на трохи чи не найголовніші питання майже протилежні відповіді. Бо ці відповіді беруть початок і в до-

христіянському часі і в христіянському; і від «правовір'я» христіянського, і від ожидовілих, і від уніятів, і від католиків, і від «аріян»; і від селян, і від козаків, і від шляхти, і від аскетичного світогляду Лаври, і від бароккового письменства Київської Академії. Дуже багато елементів народньої творчости є спільні Україні та її сусідам, українцям та іншим славянам, українцям та іншим хліборобським народам. Детальна та старанна аналіза не є пророблена і досі, і тому наша характеристика може випадати лише дуже загальною і неточною. — Характеристика українського національного характеру, на яку дають нам право аналізи народнього світогляду, випадає так. Поперше, безумовною рисою психічного укладу українця є емоціоналізм і сентименталізм, чутливість ліризм; найяскравіше виявляються ці риси в естетизмі українського народнього життя і обрядовості; з емоціоналізмом зв'язані безумовно і значні впливи протестантської релігійности на Україні, бож однією із сторін протестантизму є висока оцінка в ньому «внутрішнього» в людині; одним з боків емоціоналізму є і своєрідний український гумор, що є однією із найбільш глибоких виявів «артистизму» української вдачі. Поруч з цими рисами стоять індивідуалізм та стремління до «свободи» в ріжних розуміннях цього слова; ця риса стає іноді в конфлікт до першої, — проти примирливости естетизму, прийняття ним усього в світі, поскільки воно є «прекрасне», гармонійности тієї картини світу та життя, що розлягається перед естетичним зором; індивідуалізм може вести до самоізолювання, до конфлікту з усім та усіма, до розкладу усякої життьової форми; разом з тим індивідуалізм може вести і веде в певних випадках до глибоко-позитивних форм творчости і активности. Поруч з цими двома основними рисами стоїть третя — не спокій і рухливість, більш психічні ніж зовнішні, неспокій і рухливість, що є яко зі своєю основою зв'язані із певним «артистизмом» натури, зі стремлінням до переходу в усе нові й нові форми, але разом з тим і з індивідуалізмом, що не хоче мати ніяких сталих, міцних основ поза межами індивідуума, а не може відшукати їх в ньому самім; з цією рисою зв'язані і дуже позитивні риси характеру, як здібність до прийняття пового, тенденції до психічної еволюції, але і максимально неґативні сторінки української історії — «шатость», тенденція до взаємної боротьби, до руйнування власних і чужих життьових форм, усі жорстокі та кріваві сторінки української історії.

Вже у згаданих вище рисах ми бачимо в зародку тенденції історичного життя українського народу. Ці історичні тенденції накладали свій відбиток на ті психічні властивості українського народу, що вже істнували у відповідний час. Можемо навіть сказати, що народній характер в и б и р а в для себе те із історичних подій, що якраз відповідало його єству. Найбільш важливими моментами історичного розвитку українського національного характеру треба вважати постійне тло української історії — природу України та два періоди історичні — князівську добу та добу барокка. — Степ

був тією основою, що якнайбільше придалася до усталення психічних рис, про які ми вже говорили. Тут треба додати лише ще одно: степ є безумовно та форма буття природи, що може бути поставлена поруч з тими західньо-европейськими ляндшафтами, які є головними носителями величности. Те почуття безмежно-могутнього, або безмежно-великого, що викликають море, ліс і гори, приймає також специфічну форму і у степу, що сполучує широту і розмах краєвиду з буйним розквітом життя природи; естетичне і релігійне почуття і філософічна свідомість однаково прокидаються на трунті степового ляндшафту. Як море, ліс і гори, так само і степ має свої «небезнеки»; почуття величного породжувало тут своєрідний — і історично-зумовлений — «неспокій», бож степ довгі століття був ніби джерелом вічної загрози кочовників, все нових та нових руйнівничих людських хвиль. — Основним культурним з'явищем князівської доби було прийняття христіянства та утворення на пого ґрунті письменства. Треба визнати, що христіянство, узяте із Візантії, не принесло з собою специфічних візантійських впливів. Основний вплив був всеж вплив старохристіянської літератури (щоправда, у візантійському виборі й освітленні). Отці церкви і Святе Письмо — це були ті духовні сили, що виливали на стару Русь. Отже на Русь прийшли відгуки гелінізму. Геліністичні впливи безумовно відбилися і на усьому народньому світогляді і знайшли — почасти — нове життя в новіші часи, — зокрема у Сковороди та Юркевича. Найвиразніші і найзначніші є впливи барокка. Впливи барокка дали на українському ґрунті розквіт пластичного мистецтва та літератури; до цього ж часу належить і максимально інтенсивна релігійна боротьба на українських землях і найширший розмах політичного життя. Риси духовости барокка залишилися в українському національному типі аж досі. Основна духовна риса барокка це «декоративність», що цінить більше широкий жест, ніж глибокий зміст, — більше розмах і кількість, ніж внутрішню якість, більше — вираз, форми вияву змісту, ніж зміст самий, одним словом — цінить більше «здаватися» ніж «бути». Але в психічній сфері стремління до «декоративности», до широкого жесту, до «імпозантности» природно веде до певної ілюзорної пишноти та маєстатности, за якою може нема достатньої духовної підпори, веде до певного «психічного авантюризму», що відбивається і в життю і в культурній творчості. Залишили слід, розумісться, і глибші та значніші риси бароккової духовности — стремління до великого та до безмежности, відсутність страху перед сполученням протилежностей (синтеза христіянства та античности в зах.-евр. барокку, що відбилося і в українському). Духовно споріднений з барокком романтизм теж знайшов на Україні в XIX віці глибокий та широкий відгук, — і дивним чином впливи романтики тягнуться протягом цілого століття, навіть і через ті часи, що були максимально «антиромантичні».

Нарешті ми можемо піти і шляхом спостережень над видатнішими представниками української нації, — як над їх життям, так

і над іхніми думками. І коли ми може і знайдемо велику розбіжність людських рис і якостей, то всеж деякі риси висунуться перед нами як «тинові». Із таких «тинових» рис треба згадати декілька. Е м оціоналізм виявляється у високій оцінці життя почуття. Почуття, емоція оцінюється навіть, як шлях пізнання (Гоголь, Юркевич). «Філософія серця» (Юркевич) є характеристична для української думки. Але ця «філософія серця» має і інший сенс, в людськім душевнім житті глибше ніж свідомі психічні переживання служить їх основа — «серце», найглибше в людині, «безодня», яка породжує з себе і зумовлює собою, так би мовити, «поверхню» нашої психіки (Сковорода, Гоголь, Юркевич, Куліш). З цим зв'язане і визнання, що людина є малий світ, «мікрокос мос», бо в «сердечній глибині», безодні криється усе, що є у цілому світі (К. Тр. Ставровецький, Сковорода, Гоголь). Безумовно характеристична риса психічної вдачі видатних українців це — на певний час в житті і в певних умовах — ухил до духовного усамотнення, що Гоголь звав «духовний манастир» (Сковорода, Гоголь, Максимович, Куліш). Це усамотнення духовне є безумовно імпульсом до визнання величезної етичної цінности за індивідуумом, визнання для кожної людини права на власний, індивідуальний стичний шлях, те, що ми могли б назвати «плюралістичною етикою» (Сковорода, Гоголь). Але між окремими ріжноманітними етичними типами повинна панувати не боротьба, а згода і гармонія — «мир» є основна етична і соціяльна цінність, мир між людьми та мир людини з Богом (Київська школа, Сковорода, Гоголь, Юркевич, Куліш). Виявом цього стремління до гармонії між людьми є безумовно той факт, що українські мисленники завше стреміли зайняти позиції примирливі віддати справедливу оцінку навіть протилежним їм думкам, ворожим течіям (напр., Юркевич, Лесевич). Скрайні течії — в якому б то не було напрямі — не знаходили відгуку. До ідеалу гармонії зовнішньої приєднується ідеал гармонії внутрішньої. Ідеал внутрішньої гармонії є найвищим ідеалом етичної свідомости. Чи багато мисленників досягнули цього ідеалу, судити важко. Сковорода і Гоголь найбільше до цього наближувалися. Релігійне забарвлення яскраво виступає в історії української думки. — Дуже типові риси національного характеру відкривають симпатії представників даної нації до інших націй. У визначних українських мисленників знаходимо такі симпатії головним чином до німців (Прокопович, Сковорода, «Книги битія укр. народу», почасти Куліш, Б. Кістяковський) та італійців (Гоголь). Ті симпатії, які висловлюють Гоголь або Куліш до росіян, мають політичний, а не психологічний характер.

Підкреслимо наприкінці знов, що ця характеристика українського національного типу в його статиці й динаміці є де в чому гіпотетична. Але головні риси її легко підтвердити окремими прикладами, з якими зустрінемося в усіх главах цієї нашої книги.

#### 3. Літературні вказівки.

Див.: «Двѣ русскія народности» Костомарова («Твори» в серії «Руська письменність»); стаття в «Правді», 1888 р., що складена з використанням викладів В. Б. Антоновича; І. Нечуй-Левицький: Світогляд українського народа, Львів, 1878; Ф. Р. (ильський): К изученію украинскаго народнаго міровозэрѣнія, «Кієвская старина», 1888, 11, 1890, 9—10, 1908, 4—5; Ф. В ула шов: Космологическія возэрѣнія украинскаго народа т. І, Кієв, 1909: моя стаття: «Philosophie des Herzens auf dem ukrainischen Boden» в «Ostslavische Studien», Prag, 1931, що мною видані.

#### III.

#### ФІЛОСОФІЯ У СТАРІЙ УКРАЇНІ.

### 1. Прийняття христіянства.

Ми майже не знаємо в культурній історії Европи випадків, колиб філософічний інтерес та філософічна творчість проявилася в якогось народу спонтанно, незалежно від чужих впливів. Навіть греки, як здається, не роблять винятку, бо філософічна спекуляція в них виросла не тільки на ґрунті власно-грецької релігійности, а і під помітними впливами Сходу.

Не роблять виїмку в цьому відношенню і українці. Філософічний інтерес прокинувся в історії Руси після прийняття христіянства. Христіянська філософія була першою, яка могла підняти інтерес до філософічної думки взагалі. Немає сумніву, що цю свою функцію та христіянська література, що стала по прийнятті христіянства в Києві відома, виконувала лише в дуже незначній мірі. Релігійна література приймалася читачем в її релігійно-повчальній функції і безпосередньо до філософічних розумувань не приводила. Той колосальний переворот у світогляді, до якого привело прийняття христіянства, відбувався якось «підсвідомо», виявляючися більше в сфері зовнішніх форм життя і захоплюючи в психіці людини лише сферу релігійного переживання.

Найліпшим доказом дійсного філософічного зацікавлення є завше спроба якоїсь самостійної філософічної творчости. Філософічна думка має завше тенденцію до творчости, не залишається статичною, а переходить (хочби до компілятивного) оброблення засвоєних чужих думок. Цього не маємо на Україні ще досить довго після прийняття христіянства.

Першими творами, яким можемо надати філософічного значіння, є переклади творів отців церкви. Їх ми зустріваємо у старій Русі досить багато. Репрезентовані імена майже усіх значніших східніх отців церкви і декого із західніх. В збірниках (Збірники Святославові 1073, 1076 рр., «Пчоли». «Діоптра») зустріваємо уривки та цитати і із христіянських і із старогрецьких філософів. Але це завше окремі уривки, здебільшого морального змісту, що більше говорили до моральної аніж до теоретично-філософічної свідомости читача. Зустріваємо цитати зі згадками імен Пітагора, Демокрита, Сократа, Аристипа, Діогена, Платона, Аристотеля, Зенона (стоїка), Епіктета.

Але ці цитати ані могли бути джерелом дальшої цікавости до античних філософів, ані давали будь-яких відомостей про цих авторів, і власне цілком розчинялися в моралістично-повчальнім матеріялі збірників. Оповідання про створення світу (Шестодневи) і природничі твори («Христіянська топографія») мали в своїй основі передпосилки античної фізики та метафізики. Але пересічного читача цікавили не ці передпосилки, а той догматичний, а почасти і моралістичний елемент, що в них подавався. — Безумовно, могли бути і читачі іншого типу — серед духовенства та чернецтва. Але вони підносили ширшим колам лише ті релігійні та моралістичні елементи христіянської філософії, які цим масам могли бути корисні та приступні. Зміна світогляду, проникнення до нього христіянських елементів було, без сумніву, визначним наслідком цієї проповідної та письменницької діяльности. Але філософія, як така, залишилася при цьому поза межами уваги та цікавости.

Всеж і в цих творах, а ще більше в творах історичного змісту (хроніки Георгія Амартола, Малали), зустріваємо і деякі цілком об'єктивні, хоч скупі відомості про метафізику, релігійну філософію, психологію Платона, Аристотеля. Вони ні в якім разі не були цілком чужі українській старовині, — мудріші із філософів, попередники христіянства, щоправда, висловлювали і деякі «єретицькі» погляди. «Отаціонарне» читання наших предків, які уважно зупинялися над кожним реченням та кожним словом, дозволяло і з тих скупих відомостей, які були в староруській літературі, напр., про Платона, скласти живий та рельєфний його образ.

У оритінальній проповідній та письменницькій творчості тих часів зустріваємо небагато елементів філософічних. Головним чином теоретична думка робить спробу усвідомити собі моральни ий світогляд христіянства. В творах митрополита Іларіона, Теодосія Печерського, Климента Смолятича, Кирила Туровського зустріваємо цілу низку моральних рефлексій. Цікавість викликають і христологічні проблеми і проблема витовмачення (символічного) Святого Письма. Так само моральні рефлексії знаходимо і в творах декого із світських письменників, напр., Володимира Мономаха. Можна, розуміється, помітити і простежити вплив античних (неоплатонічних та аристотелівських) думок на усю старо-руську літературу (напр., Літописи), вплив, що ішов через посередництво релігійної літератури.

Вже від XVI віку маємо каталог однієї манастирської бібліотеки (супрасльського манастиря). Книжки ці, розуміється, походженням старші XVI віку і, головним чином, мають походити з українських земель. В цьому каталозі знайдемо досить піирокий відділ творів отців церкви. Там зустріваємо Іоанна Златоустого, Григорія Богослова, Василія Великого, Діонісія Ареопагіта (твори, що йому приписувалися), Кирила Єрусалимського, Єфрема Сирина, Іоанна Дамаскина і т. д. Це, розуміється, широке джерело філософічних ідей. Але про впливи саме філософічних ідей отців церкви маємо

покищо замало відомостей. На перше місце треба тут, розуміється, поставити «Ареопагітики», в яких маємо блискучу спекулятивну синтезу христіянства і платонізму.

#### 2. «Ожидовілі».

Вже на межі нових часів зустріваємо на Україні цілу низку творів суто-філософічного змісту. Ці твори було перекладено так званими «ожидовілими», представниками цікавого релігійного руху XV—XVI вв., що з України перейшов і на північ і ество якого нам і досі не зовсім ясне. Чи були «ожидовілі» дійсно «сектою», себто, чи зміняли вони в чомусь догмати православної віри, чи дійсно вони були під релігійним впливом жидівства? Або вони були тільки людьми, що їх не задовольняли форми релігійного життя тодішньої української православної церкви і вони шукали тільки з н а йомства з іншими культурними сферами та на цьому шляху прийшли до жидівської культури середньовіччя і через її посередництво до арабської? Чи були «ожидовілі» за своїм культурним типом представниками середньовіччя, або в їх шуканнях відбилися впливи ренесансу західньо-европейського, який теж не без цікавости ставився до арабсько-жидівської філософічної літератури? Зараз не можемо дати на усі ці питання певної відповіді. До нас дійшли лише окремі твори, що вийшли із кол «ожидовілих», і тенденційні звістки їх ворогів, — і то дуже скупі.

Література «ожидовілих», що дійшла до наших часів, складається із небагатьох перекладених творів теологічно-філософічної літератури арабсько-жидівської культурної сфери. Так звана «Логіка Авіасафа» (що заховалася в рукописах з XV в.), є переклад частини твору арабського філософа XI—XII вв. Альґазалі— «Стремління філософів». Перекладений «Увід до філософії», який має в собі логіку і початки метафізики. Переклад зроблено зі скороченнями і до того не з арабської, а зі старо-жидівської мови. Альґазалі був містиком, що шлях до містицизму хотів обґрунтувати на певному скептицизмі щодо здібностей людського пізнання. В тій частині, що перекладена, маємо власне лише термінологічні та систематичні початки його теоретико-пізнавчої логіки. Цікавість до Альґазалі виявив в цей самий час і европейський пізній ренесанс, бо «Logica et philosophia Algazali arabis» вийшла друком у Венеції в латинському перекладі в 1506 р. (Київський список з 1483 р.).

«Промови Мойсея Єгиптянина» є скорочений переклад логіки Мойсея Маймоніда, жидівського філософа XII віку, що вірно слідував Аристотелю. Переклад його сухий і коротенький — скоріше навіть не нарис, а словничок логічної термінології, що виходив на початку XVI віку і в латинській мові: в Базелі р. 1527, — як «Vocabularium logicale», і в Венеції р. 1550.

«Аристотелеви врата», або «Тайная тайних», — «енциклопедія» кнївських «ожидовілих» — арабського походження (XI—XII вв.), перекладена зі старо-жидівської скороченої перерібки; до арабського

тексту в жидівській перерібці додано гігіенічні та фізіогномічні замітки, вибрані з арабської та старо-жидівської літератури. Зміст книги — повчання Аристотеля Александру Македонському, приписи морального характеру та максими, як правити державою. Глибокого філософічного змісту тут не знайдемо, але певна філософічна форма, оформлення в поняттях твору надане. Аристотелю твір цей, розуміється, не належить.

До літератури «ожидовілих» належать також деякі магічні та астрологічні твори тих саме часів і теж жидівського походження. Астрологічна література ближче зв'язана з платонізмом, ніж з аристотелізмом, і до того має ближчий стосунок до доби ренесансу. Отже, цікавість до неї «ожидовілих» могла б бути свідоцтвом на користь їх зв'язків з европейським ренесансом. Перекладали «ожидовілі» і твори космографічного змісту.

Дуже цікавою рисою усієї літератури «ожидовілих» є її своєрідна мова з власною їй лише термінологією. Термінологія ця— перша спроба утворення якоїсь власної філософічної термінології на Україні. Ось кілька прикладів цієї термінології: умысель — мета, обр'ятеніе — існування, приводь — причина, деръжитель — суб'єкт, одержаный — предикат, осудь — суд (judicium), прилогь — твердження, уемь — неґація і т. ін.

Як би то не було, який би то незначний вплив не мала пезначна за обсягом філософічна література «ожидовілих», як би не заникли спогади про неї пізніше, — «ожидовілі» були тими, хто вперше ввів в українське культурне оточення твори с у т о-філософічного змісту, що мали цікавість лише як філософічні і лише для читачів з суто-філософічним інтересом.

## 3. Філософічне навчання.

Філософічне навчання прийшло на Україну також у тіснім зв'язку з релігійним життям, а власне з тією релігійною боротьбою, що розвинулася на Україні з кінця XVI віку. «Ожидовілі» були лише першою ластівкою релігійних рухів. За ними прийшов на Україну протестантський рух, що поширився з кінцем XVI віку, головним чином в західніх частинах України. Оживлення католицької активности в XVII віці викликало відпорну акцію з боку православного населення і духовенства. Такі організації, як «братства» православні стали основою цієї акції. Спроба з католицького боку захопити православних, як не прямою акцією, то, так би мовити, «обхідним рухом» — утворення «Унії», ще ускладнила картину релігійної боротьби.

В кожнім разі в цій релігійній боротьбі основну ролю придбали луховні знаряддя кожної релігійної боротьби — слово, письмо і друк. Основою їх мала бути в тій чи іншій формі теологічна наука здобувається на початку за кордоном — з початку католиками, а потім протестантами і уніятами

та навіть православними. Українців-поодинаків, а іноді і купки їх, знаходимо з цього часу в Празі, Кракові, Вільні, Ольмюці, Інгольштадті, Відні, Лейдені, Ляйпціґу, Амстердамі, Парижі, Оксфорді, Кембриджі, Римі, Падуї, Данціґу, Кеніґсберзі, Гале, Геттінґені, Едінбурзі... З діячів релігійного руху XVI—XVIII віків можемо нарахувати кілька десятків таких, що здобували освіту на чужині. А вчилися за кордоном не лише духовні особи і не тільки представники релігійного руху. Вони приносили з собою західньо-европейські ідеї, в тім числі і філософічні, книжки й рукописи, зокрема записки філософічних лекцій західніх шкіл, що позаховувалися в приватних та манастирських книгозбірнях того часу.

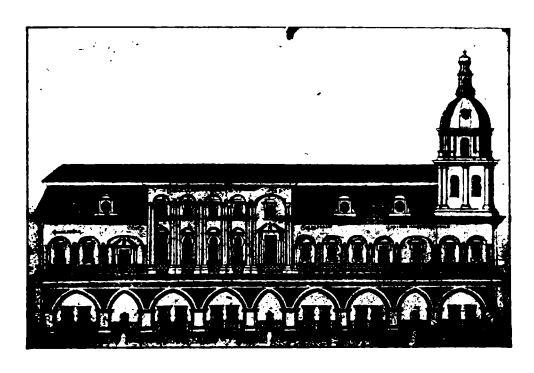
Разом з цим позичанням науки на чужині йшла спроба засновання власних наукових осередків — теологічних шкіл, в яких природньо знаходили приміщення й інші фахи навчання, зокрема філософія, як допомогова до теології наука. Ці школи великого і малого калібру закладали на українській території і православні, і протестанти, і католики, і уніяти. Із цих шкіл Острозька і Київська придбали найбільше значіння. Через ці школи проходили не тільки цілі покоління духовенства, але й представники усіх верств українського суспільства; таким чином, можна вважати їх університетами яці денегія. До цих шкіл їхали діставати освіту представники інших православних країн. Пізніше із Київської Академії вийшли діячі, що принесли духовну вищу освіту і до Росії (до Московської Академії). і були посередниками в культурних зносинах Росії з Заходом.

Який же був характер та обсяг навчання філософії у цих школах?

Менче ми знаємо про школу Острозьку (1580— до приблизно 1608). Знаємо проте, що філософія в ній викладалася, що серед діячів школи був «астролог, математик і філософ» Ян Лятос (поляк); знаємо, що в Острозі була цікавість до філософічних студій, і що князь Курбський за часів свого перебування там зазнайомився трохи і з античною і з західньо-европейською філософією (див. далі § 5), але ближче про на вчання філософії у Острозі не можемо сказати нічого певного.

Зате Київська Академія (з 1644 р.) залишила нам не тільки імена своїх викладачів філософії, а й значну кількість рукописів, щоправда, дослідниками і досі не оброблених, в яких маємо курси філософії за ввесь час існування Академії. — Ці курси несли філософічний інтерес та філософічну освіту і далеко за межі Києва й України — знаходимо записи київських лекцій в Росії, навіть у Сибіру. Зміст цих курсів в основі до кінця XVIII віку — аристотелівський, що мабуть досить нагадує аристотелізм католицьких шкіл того часу, абож аристотелізм протестантський. Вже самі назви курсів говорять про те, що тут викладається «філософія перепатетична», «аристотелівська», «в дусі Аристотеля». Але не треба брати цього занадто буквально. В православній школі не було тих імпульсів, як по католицьких, дотримуватися Аристотеля в цілому і в деталях. Аристотеля мабуть іноді доповнювали «новаторами», предталях. Аристотеля мабуть іноді доповнювали «новаторами», предталях.

ставниками нових течій, яких добре знали і згадували, іноді полемізуючи з ними. Викладалися в ці часи в курсі філософії «діялектика і логіка» (це приблизно обсяг Аристотелевого «Органону»), далі, «фізика» Аристотеля, що має також суто-філософічний характер, нарешті початки «метафізики» Аристотеля, іноді в ширшому викладі.



Мал. 1. Київська Академін.

В зв'язку з цим повстають ті дві проблеми, які в сучасній українській літературі про Київську Академію ставляться дуже однобічно. Перше питання — про характер філософічного навчання, друге — про пого культурне значіння. — На філософію, що її вивчали в Академії, встановився в українській літературі твердий погляд, як на «схоластику». При тому «схоластику» розуміють. як «суху вченість», що «поринула у теологічні тонкості», що «не торкалася живого життя», що є тільки «гра словами та бездушне розумування», ця «схоластика» це — «мало кому потрібні речі», її представники «красномовні балакуни», цінність цілої епохи в українському культурному житті є «сумнівна». Ці твердження усі є засудженням певної історичної епохи з пункту погляду нашої сучасности, чи ліпше сказати, певної духовної течії в нашій сучасності. «Середньовічну схоластику» зараз історична наука не оцінює так низько! — Але до того шкільна (в цьому значінні «схоластична») наука Академії — можемо майже з повною певністю сказати — не була «середньовічною схоластикою». Це була типова схоластика XVII віку, схоластика поренесансова, бароккова, яка синтезувала христіянство і античність, якої окремі представники дорівнювались великим філософам нових часів тонкістю та глибиною думки (Суарец). Блискучий розквіт бароккової архітектури, граьюри, письменства мав у філософії Київської Академії мабуть значно нижчу, щодо рівня, паралель, але цілком тотожну і відповідну барокковому мистецтву, щодо «стилю». — Друге питання, чи мала велике культурне значіння ця шкільна наука філософії, що вживала філософію лише як допомогову науку, що не дала самостійних працьовників на філософічному полі. На це питання тут треба дати відповідь іншу, ніж та, що її дають звичайно. Це навчання, шкільне і сухе, всеж утворювало певну традицію суворого і екзактного відношення до думки, звичку мислити в поняттях, тралицію до серйозного відношення до теоретичної думки, повагу до неї. Таку традицію не треба недооцінювати. Вона спричинилася до того, що Київська Академія відограла значну ролю в історії філософічної освіти цілої Росії, що вона давала в XVIII і XIX в. про-

APICTOTEASTA NOSMCTBOKÁHÍÓ HCCINATÉTHKORZ H B A AHH A A ём імператорскаго скафённайш**аго**:: келичества пейгодных нашех бёлнкіх в TAPHH BOGAVISCITHULLA IMPERATEIUM GAICARETH NETPORHLI BCEA PWCCIH. RECENT OF THE STATE OF THE PROPERTY OF THE STATE OF STATE стентелном8. **Жоткитандорчиром откироткчримы** жабай SEGATIVECT KA ONER KAMERA 1018. ACCIENTACIA DIANTI NOPSTYFIN Sons. I Mucina Openica Variares Cit. Sons Folica Traducions Cramera Continues Continu Erw. Gew Tozonimenia erra Lieux HPRIIICARHAA. AATHROK HAZ - UNOLGEHAY - EMBELA в шлихетион висалотій влигогоспыхх господх гозымовскыхх ж STRELXTENHYV. четигы доводы, PABLEACHHAA. 横耳 Hyeatunhfu (Asakequa kiopvaosakorokokoh kiosokon aboustann. 🛭 . ALHHABOATOLOGIA LIIAOCO Brindingaro à Caser à l'écocaque desalmentemente Office de Tendes Traomòpin Teur vicharo Salaren Ego nontre Angahad Rozanhumano de HOLITE CE HINA A:

Bekrevnonias ni Cen va finonidur Canmar and tringrared Griffings
tro. il Henigharm Linding Strengton Bicopianus Tomogáns Emrójen
Megragnin ngi mazarak Homansi dem Uppanira Muzara A + 14 Co Togas Hapta 31. And. **泰奎泰曼豪康亚洲学学·克斯** 

Мал. 2. Філософія Аристотелева Михайла Козачинського, 1745 р.

трохи фесорів усім російським університетам, традиції Академії обов'язаний Харків тим, що Шад, який на початку XIX віку почав там вифілософію, кладати зразу знайшов купку досить підготованих учнів — в значній частині із вихованців Академії. Нарешті. Академія дала і одного з найбільших представників української нації — Григорія Сковороду, що не тільки в Академії вчився, а що заховав щире і тепле почуття до неї і до своїх учителів аж до пізніших років СВОГО життя. Нам здається, що ці факти ліпше вирішуоть питання прозначіння академічної філософічної освіти, ніж усякі міркування та оцінки наших сучасників.

Впливом Аристотеля не обмежилось навчання в Академії. Наприкінці XVIII віку прийшов до неї вплив цілком новітній— вплив одного із найбільш радикальних послідувачів Декарта— Пурхоція, або Пуршо (Pourchot), підручником якого і користува-

лися при викладах.

В половині XVIII віку прийнялася в Академії та філософічна система, яка панувала на той час у цілій Европі — система Вольфа. Підручниками учнів Вольфа користалися при викладах, і до традиційних (згаданих вище) філософічних наук додаються тепер ще інші. Сама схема філософічних наук стає вольфіянською (тією, що лежала в основі філософічної систематики і в Канта): логіка, онтологія, психологія, космологія, природна теологія, іноді ще етика, природне право, історія філософії.

Поза межами шкільного навчання вчителі та учні переходили і до ширших філософічних інтересів, що про них свідчить обсяг

філософічної лектури в старій Україні.

### 4. Філософічна лектура.

Що саме із старої та нової філософічної літератури стало приступним на старій Україні — вирішити це питання є, розуміється, дуже цікаво. Поскільки ми для XVI—XVII—XVIII вв. з більшою певністю можемо говорити про засвоєння елементів західньої філософії, про філософічне навчання і не маємо змоги судити — про покищо не досліджені детально — твори тих часів, про оригінальну філософічну творчість, постільки для нас питання про те, що читали київські викладачі філософії та релігійні письменники

старої України має надзвичайну вагу.

На щастя, деякі матеріяли для вирішення цього питання ми маємо. В описах рукописів філософічних та теологічних лекцій знаходимо зрідка ті або інші цитати із філософічної літератури і спосилки на неї. Так само в полемічній літературі XVI—XVII небагатьох видрукуваних теоретично-теологічних рах (Гізеля, Прокоповича, Яворського, С. Кулябки, Дм. Ростовського-Тупталенка й ін.), нарешті в друкованих тезах диспутів знайдемо деякі вказівки на літературні джерела знайомства авторів їх з філософією. Ще більше дають нам філософічні, юридичні, моральні й інші твори учнів і вчителів Академії (Прокоповича, Барсука-Мойдзи, В. Т. Золотницького, І. Хмельницького, С. Гамалії, а найбільше Г. С. Сковороди), — в них зустріваємо цитати, згадки. натяки на прочитане. Правда, для дослідження усих цих категорій творів, що вийшли із Академії і її зокілля, зроблено ще дуже мало. Але деякі дані всеж маємо.

Цікавий матеріял дають нам відомості про бібліотеки професорів та учнів Академії. Маємо відомості, а в деяких випадках і каталоги, напр., бібліотек Дмитра Тупталенка-Ростовського (302 томи), Епіфанія Славінецького. Теодосія Яновського (138 тт.), Гавриїла Бужинського (195 тт.), Т. Лопатинського (1416 тт.), Я. Марковича (290 тт.), маємо дані про колосальну бібліотеку Т. Прокоповича.

(коло 30.000 тт.); каталог бібліотеки Ст. Яворського (більш як 600 тт.) добре видано і досліджено. Маємо окремі відомості про купівлю книжок — залишились списки книжок, куплених ще Петром Могилою 1632—33 рр., книжок, що їх купував Дмитро Ростовський, або учень і приятель Прокоповича Я. Маркович, якісь київські читачі в XVIII віці. Дуже цікаві замітки читачів в щоденниках або мемуарах. Ми маємо такі відомості про читання Я. Марковича та Ханенка. В щоденнику Марковича знаходимо записи і від раніших років його життя, коли він читав багато і цікавився модерними течіями в філософії та новішою теологічною літературою, і від пізніших часів, коли він лише іноді, — напр., говіючи, читає якийсь повчальний твір і навіть робить виписки (напр., із латинського Авґустина). Маємо і припадкові вказівки на те, що читалося дрібнішим — та мабуть і менш освіченим — поміщицтвом вже наприкінці XVIII та на початку XIX вв.

Розуміється, коли ми беремо відомості із згаданих джерел, ми повинні мати на уразі, що книжки, що були по бібліотеках, могли не читатись, або читатись неуважно, окремі згадки про чужих письменників, або навіть цитати із них, могли братися із других рук. З другого боку, багатьох відомостей про те, що дійсно читалося на старій Україні нам бракує. — бо в полемічних творах, або в курсах лекцій не було нагоди та й потреби згадати про усе прочитане; точних списків книжок, що були в усіх бібліотеках, бракує; зокрема бібліотека Київської Академії постраждала від пожеж; згадаємо ще невидані і неопрацьовані записки філософічних курсів в Академії. Таким чином, приступний нам матеріял дає з одного боку забагато даних, з другого — замало. З відповідним застереженням ми й повинні до нього ставитись.

Із філософів античности ми зустріваємо безумовне знайомство з Аристотелем («Органоном» — себто логічними його творами, фізикою, метафізикою, етикою, політикою та реторикою), Плутархом («Moralia» — себто не тільки його прекрасними життєписами, а і з суто-філософічними його творами). Філоном Александрійським. Цицероном, Сенекою. Квінтіліяном, Боецієм, імп. Юліяном-Відступником (його твори купив ще Могила). Зустріваємо історії філософії Діогена-Лаерція і Псевдо-Галена. Із них, розумісться, теж черпалося знайомство з античною філософією. Цікаво, що власне лише твори Аристотеля належать до теоретичної філософії. Інші письменники є представники моралістичної, або релігійно-моральної думки. Рідше — вказівки на безпосереднє знайомство з Платоном (його твори в одній із львівських бібліотек), немає таких вказівок щодо Плотіна. Але згадки про Платона не рідкі, іноді як про «еретика». Але платонізм міг досить впливати і через свято-отцівську літературу, — зокрема через Ареопагітики та найбільше через твори одного з улюбленіших письменників старої України — Авґустина. Зустріваємо згадки і про таких філософів, що від них не залишилося або ніяких, або ніяких цілих творів (Пітагор, Ксенофан. Демокрит. Сократ. Зенон-стоїк).

Знайомство із патристикою ще поширилось в порівнянню зі старою Руссю. Ще в XIV віці через південних славян прийшло знайомство з деякою, раніше невідомою, свято-отцівською літературою. Київський період приніс ще дальше поширення знайомства з старо-христіянською літературою, а саме через поширення знання латинської мови. Можна не сумніватись, що в ці часи більше ніж грецьких отців церкви читають латинських, зокрема Авґустина, та й грецьких в значній мірі читають в латинських перекладах. Зараз ще немає можливости з'ясувати філософічне значіння читання творів отців церкви. В кождім разі воно було не мале.

Розумісться, вже через саму потребу полеміки з католиками повстали студії середньовічної теологічної та філософічної літератури. Знайомство з середньовічною схоластикою було ріжноманітне, себто знали представників і пануючих в ній течій, але і представників течій, що дуже від основної лінії розвитку середньовічної філософії ухилялися, чи то в бік містики, чи то в бік невного «смніризму» і скептицизму. Деяких авторів знали не безпосередньо, а із розповсюджених збірників цитат та уривків. Чим далі на захід, тим більше, зокрема в уніятських та католицьких колах, була розповсюджена схоластична література. Можемо з повною певністю говорити про знайомство з Петром Ломбардським, якого «сентенції» лежали взагалі в основі систематики філософічно-теологічних думок середньовіччя, з Альбертом Великим, Гуґо де-сен-Віктором. Томою Аквінським та його сучасником і представником містичного напрямку Бонавентурою, з основоположником пізніших течій в сходастиці — Дунсом Скотом. Цікаво одмітити знайомство з арабським платонізуючим аристотеліком Авіценою (пого твори купував Могила) і з логічною фантастикою Раймунда Лулія, яким захоплювалися деякі з мисленників ренесансу та нових часів (пого ідеї приніс I Богомолевський, що студіював в Еспанії і залишив писані твори в дусі Лулія). Значіння схоластичної літератури лежало, між іншим, в тій звичці до екзактности думок, що вона прищеплювала.

Але вже з кінця XVI віку маємо досить звісток про те або інше посередне (через Польщу), або безпосередне знайомство з філософічною літературою ренесансу. Щодо літератури ренесансу, зв'язки з нею зустріваємо вже з XVI віку, — окремі згадки про Петрарку, Боккачіо, Енея Сільвія, переклади Боккачіо, Тасо («Звільнений брусалим») свідчать про ті зв'язки. Численні згадки і про філософів і про наукових письменників ренесансу. Згадуються JI. Вала, Макіявелі (вже в бібліотеці П. Могили), Гемістій Плетон, Піко де-ла-Мірандола, аристотелік ренесансу Цабарела, теософ (і математик) Кардан, Джордано Бруно (згадує І. Богомолевський), Н. Кузанський. Еразм Ротердамський (твори якого читалися, як здається, при навчанню латинської мови), містичний і магічний письменник Агрипа Нетесгаймський, Ж. Боден, такий представник пізнього ренесансу, як Френсіс Бекон (його твори цікавили Дм. Ростовського і Я. Марковича), представник еспанського ренесансу І. Л. Вівес (мабуть його теологічні твори, які ще в кінці XVIII віку перекладав учень Академії С. Гамалія). Впливи теософії ренесансу помітимо вже в «Зерцалі Богословія» Кирила Транквіліона Ставровецького (1618 р.). Про впливи ренесансу свідчить і зацікавлення певних кол астрологічними та маґічними проблемами, що, власне, починається вже в «ожидовілих». В Острозі працював, між іншим, астролог Ян Лятос. Астрологічні впливи помітно в літературі (в «Діаріушу» Ат. Филиповича, у віршах ієроманаха Онуфрія); в бібліотеках знаходимо астрологічні рукописи; маємо підстави припускати астрологічні елементи і в деяких викладах Київської Академії; ще у Сковороди маємо окремі астрологічні думки.

Із літератури поренесансової звертає на себе в першу чергу нашу увагу «схоластика» XVII в.; крім другорядних письменників, зустріваємо глибокого систематика та тонкого мисленника Суареца. Із протестантських «схоластиків» знаходимо згадки про Альстеда. Знайомство з першою протестантською філософічною системою Ф. Меланхтона — недоведено. Із пізніших протестантських теологів зустріваємо багатьох.

В кінці XVII віку ріжноманітними шляхами приходять на Україну твори філософів нового часу. Зустріваємо згадки про Декарта. Система картезіянця (послідовника Декарта) Пурхоція впливає, як вже згадано, на виклади філософії в Академії. На політичних та юридичних творах Т. Прокоповича помітні впливи Гобза, Гуго Гроція; Спіноза згадується (але мабуть з чужих слів) в пізнішому творі «Про атеїзм» тогож самого Прокоповича. Було знайомство і з творами Коменського. До XVIII віку належить знайомство з теософією Якоба Беме і з деякими містиками XVIII віку (Дютуа де Мамбрині); із того, що Сковорода заперечував своє знайемство із «мартиністами», ясно, що на Україні були шанувателі Сен-Мартена і крім С. Гамалії. Дослідження творів Сковороди робить й мовірним що він знав містиків В. Вайтеля (XVI) та Ангела Силезія (XVII в.). Приятель Сковороди, професор Московської Академії Володимир Каліграф шанував Ляйбніца. В середині XVIII в. в академічному навчанні починає панувати школа Ляйбніца-Вольфа (Бавмайстер, Вінклер). В кінці XVIII віку почалося знайомство і з новітньою французькою філософією (згадуються Фенелон, Вольтер...), але, очевидно, воно пішло із інших кол, аніж академічні, а саме через Петербург і через українське поміщицтво.

Самостійної творчости на ґрунті засвоєння західніх ідей майже не помічаємо аж до Сковороди. Отже усе, що вище було сказано, є більше історією навчання філософії, аніж історією філософії. Навіть і в теології, де були спроби обґрунтувати православні погляди, що в основі відріжняються від католицьких та протестантських, не маємо, власне, теж ориґінальної творчости. а головним чином спроби вілляти православний зміст в запозичені з Заходу форми.

## 5. Окремі представники філософічної думки.

13 Острозької школи залишилися — у ній і коло неї — філософічні студії в працях кн. А. К у р б с ь к о г о. Він залишив «Сказъ о логикъ свътльйшей наукъ...», «Толкованіе отъ другіе діалектики Иоана Спанинъбергера о силогизмъ», перекладав «Paradoxa Stoicorum» Цицерона, читав Аристотеля (фізику та етику), Платона, отців церкви, зокрема (псевдо-) Діонісія Ареопагіта і Ориґена.

В Острозькій школі, за свідоцтвом Копистенського, працював «астролог, математик і філософ» Ян Лятос, який і писав «боронячи пером» старий календар проти нового. Лятос написав кілька астрологічних творів, в яких зачіпаються і загальні питання (зв'язок медицини і астрології, календарна проблема, тощо): Obwieszczenie przypadków. Краків. 1572; Prognosticon. Без місця видання. 1594; Przestroga odmienienia. Краків. 1595; Strażnik opowiada przypadki. Краків. 1596.

Філософічні елементи зустріваемо і в теж зв'язаного з Острогом одного з перших українських релігійних полемістів Герасима Смотрицького; в його «Ключі царства небесного» (1587 р.) читаємо такі міркування про перебіг подій у світі: «бо трохи не усі речі, що утворені від початку світу, за предивним розпорядком їх Творця мусять заникати одні за другими і змінюватися і гинути, одні в єдиному колі року, інші за кількадесят, аж до ста, чи більше. Але єство їх або натура не гине, якщо виростає подібне до минужого і родиться одно із другого. Також і рід людський, якому усі ті речі є підручні та піддані, — високолетючі птиці, глибокопливучі риби, скороскочучі звірі і все інше, що під ноги йому в покорене, і те також

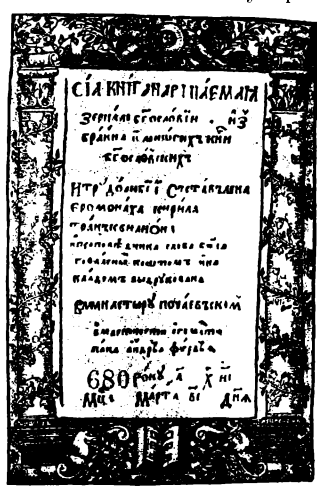


Мал. 3. Теофан Прокопович.

мусить тільки мінятися, а не згинути; одні, побувавши довго чи коротко на світі, повертаються до своєї спільної матері, а інші наступають на їх місця; так виконується в цьому воля Божа і виконуватися буде аж до скінчення світу. А вірні та доброчинні тільки зі смертю стають із тимчасових вічними, а інші ніби і зовсім не вмирають, бо написав мудрець: той, що родив чудо, не вмирає, коли собі подібного від сімени і церкви своєї наслідником по собі залишає». Це місце нагадує слова Сковороди: «Ніщо загинути не може, але усе в початку своєму вічно і непошкоджено перебуває»...

Молодший сучасник Г. Смотрицького Іван Вишенський є безумовно один із найвизначніших українських письменників і релігійних мисленників усіх часів! Але вся його творчість остільки була зумовлена і напрямована безпосереднім релігійним переживанням, що в нього нема ніяких спроб філософічно зформулювати свій світогляд. Отже не лише тому, що він був ворогом світської філософії, можемо його тут тільки згадати.

Для історії філософії цікаве з'явище є твори Кирила Транквіліона Ставровецького: «Зерцало Богословія» (Почаїв, 1618), «Учительное Евангеліе» (Рахманів, 1619) і «Перло многоцінне» (Чернігів, 1646). Бо в Ставровецького знайдемо не тільки окремі філософічні думки і не тільки цілісний світогляд, а і спробуйого систематичного викладу. Виклад філософічної системи відносить він до завдань теології. Погляди Ставровецького дуалістичні він різко протиставляє Бога і невидимий світ світові видимому. Видимий світ складається із чотирьох елементів, з яких кожному (як це є у Аристотеля) одведене своє власне місце у світі — в центрі земля, коло землі вода, навколо — повітря, а зовнішню сферу займає огонь. Усі живі істоти утворені із цих елементів. Людину змальо-



Мал. 4. Зерцало Богословія. Почаїв, 1618 р.

вує Ставровецький, як малий світ. Тіло людське утворене із чотирьох елементів видимого світу, а безсмертна і невидима душа живе в тілі, як Бог в світі. Як у небі живе Бог, так в горішній частині людини живе ум, що є невидимий, самовластний, беземертний, вічний. Подвійне і психічне життя людини, бо людські душевні здібності: воля, радість, любов, пам'ять, розум і інші усі підрядні уму. Розум приймається, позичається людиною із зовні, а ум сам із себе породжує життя і розум (ця подвійність в характеристиці розумних здібностей душі знов нагадує Аристотеля. але також і неоплатонізм, крема христіанський платонізм «Ареопагітик»). — В цім світогляді є ніби зародок цілого ряду думок, що пізніше зустріваемо у багатьох українських мисленників. Тут і уявління про людину як про мікрокосмос; тут і думка про подвій-

ність психічної істоти людини, — поділ психіки людини на поверхову, зовнішню сферу та глибшу внутрішню («серце», або «внутрішня людина», як казав Сковорода); тут і уявління, що знаття породжується душею із себе самої («пізнай самого себе» — Сковорода). Розуміється, джерело оцих думок — святоотцівська література і антична філософія. Ідея людини мікрокосмоса занадто нагадує філософію ренесансу\*). В «Учительнім Євангелії» та «Перлі мпогоціннім» Ставровецький розвиває — почасти в дуже гарній формі — основні ідеї христіянської етики. Деякі паралелі з пізнішими думками Сковороди теж заслуговують уваги. Твори Ставровецького були визнані неправославними на Україні і в Москві, але це не позбавило їх впливів на весь XVII і XVIII вв. на Україні.

Філософічний характер має піби і твір Касіяна Саковича: Traktat o duszy, що був виданий в Кракові 1625 р. Але про нього відомо мало певного.

Треба згадати і основні твори православної теології, що вийшли із Київської Академії. Поперше, «Православное Испов'яданіе в'яры каю лической и апостольськой церкви восточной» Петра Могили, що було визнане православною ієрархією як виклад православної догматики і яке, знаходячись під значним впливом західньої (като-янцької) теології, має і певні елементи філософічні. Другий твір — це латинський трактат про основний пункт розходження між православною та католицькою догматикою «Походження св. Духа від Отця» Адама Зернікова, німця, з західньо-европейською освітою, що перейнов до православної віри. Цей твір видрукувано лише у частині, і він є, мабуть, пайсерйознішою із усіх праць «київської школи».

Заслуговує уваги і діяльність двох українців, що в значній частині палежить Петербургу, але яка є плодом їх київської освіти і українського оточення. Стефан Яворський — професор Київської Академії, а пізніше «блюститель патріаршого престола» в Росії, крім лекцій філософії та реторики, залишив іще «Камень вѣры» (Москва, 1728) — виклад православної догматики, який знаходиться, одначе, під рішучим впливом католицької теології. Теофан Прокопович теж спочатку київський професор і рішучий прибічник реформи філософічного навчання в ній у бік засвоєння модерної філесофії. Його філософічні лекції залишаються в рукопису. В Петербурзі, куди він був викликаний Петром 1-м, він пише шерег теологічних праць, що видрукувані лише по його смерти, і — в обґрунтування деяких реформ Петра — два правничі твори, які обидва відбивають виливи новітньої західньо-европейської філософії права — Гроція. Гобза. Пуфендорфа і Будея; це — «Регламенть духовный». СПБ., 1721 р. і «Правда воли монаршей», Москва, 1722 р. (обидва вийшли і в німецькій мові). Із теологічних творів має найбільшу цікавість великий (в V томах) виклад православної теології, що в 70-х роках XVIII віку видано в латинській мові в Німеччині. Цей виклад виявляє, в протилежність до викладу Яворського, не менш рішучий вилив теології протестантської, вилив, від якого Прокопович, щоправда, хоче звільнитися, але це йому тим менше вдається, що він

<sup>\*)</sup> В патристиці поняття «мікрокосмос» теж вживається, але в іншому сенсі.

сам має до протестантизму великі симпатії. Яворський і Прокопович цікаві і як проповідники ріжного стилю і як церковні діячі. Обидва вони— пайяскравіші постаті «київської школи» періоду барокко, найбільше ж Прокопович.

Зінших українських учених в XVIII віці цікаві ще: Стефан Ирибилович, що викладав у Москві в Академії, заснованій там на зразок київської, який залишив кілька писаних творів; І. Богомо (д) левський, що після науки у Києві вчився в Еспанії, де засвоїв науку Раймунда Лулія, в дусі якої і складав свої виклади, що теж переховуються в рукописах: нарешті, Володимир Каліграф (приятель Сковороди), що, поскільки відомо, був послідовником Ляйбніца.

Нарешті згадаємо тут, що деякі філософічні твори друкувалися у Києві ще в XVIII віці — це, напр., нарис етики («Поика ісрополитика или философія нравоучительная...»), що був складений нечерськими ченцями у формі символічних малюнків з текстом, а також філософічні «тези» диспутів (напр., Василя Лащевського 1732 р., М. Козачинського 1742 р.; обидва вони були вчителями Сковороди).



Мал. 5. Подвійний життевий шлях.



Мал. 6. Почитаніе книг.

Дві гравюри з «Ивики».

Як бачимо, самостійної філософічної творчости цей період на Україні не дав. Але саме засвоєння якихось початків філософічної науки, традиції філософічного навчання, філософічного думання само по собі є велика цінність.

D. Tschižewskij
(Halle a. d. S.)

# Neue Comenius-Funde

Römerstadt 1936.

|   |  | ? <sup>*</sup> |  |
|---|--|----------------|--|
|   |  |                |  |
|   |  |                |  |
|   |  | :              |  |
|   |  |                |  |
| • |  |                |  |
|   |  |                |  |
|   |  |                |  |
|   |  |                |  |

Der literarische Nachlaß von Comenius ist in ganz Europa zerstreut; so findet man bald da bald dort etwas Neues. Zu den wichtigsten Funden der letzten Jahre gehören die Funde St. Součeks in Leningrad (vgl. "Naše Věda", 1931, XII, 7-10, S. 156-176). Von den für unsere Vorstellung von der Weltanschauung des Comenius wesentlichsten Handschriften, nämlich von den Handschriften seines pansophischen Hauptwerkes, fand man aber bisher keine Spuren. Daß es diese Handschriften gab, wissen wir aus Buddeus' Vorrede zu seiner Ausgabe des ersten Teils (88S.) des Werkes "De rerum humanarum emendatione consultatio catholica, ad genus humanum Ante alios vero ad Eruditos, Religiosos, Politicos Europae" (der als Beilage zum Hallenser Druck des "Historia fratrum Bohemorum" 1702 erschienen und der allerdings schon früher von Comenius selbst in Amsterdam 1656 gedruckt wurde), worin er die Veröffentlichung der weiteren Teile verspricht, falls das Gedruckte Interesse fände. Die "Unschuldigen Nachrichten", diese erstaunlich reiche Fundgrube von Nachrichten über die Mystik des 17. Jahrhunderts, haben zwar noch 1725 davon gesprochen (S. 1143), daß die Handschriften Comenius' in der Bibliothek des Waisenhauses in Halle vorhanden seien, doch blieben diese Handschriften auch weiterhin völlig verschollen; aus der Mitteilung der "U. N." war übrigens auch nicht klar, um welche Manuskripte es sich hier eigentlich handelt. Und die Mitteilung von Adelung ("Geschichte der menschlichen Narrheit", I, 1785, S. 241, unter der Nr. 92), daß das Waisenhaus Handschriften von Comenius besitze, hat niemand beachtet, obwohl Adelung auch sonst den Erforschern der Geistesgeschichte des 17 Jahrhunderts in manchem Punkte behilflich sein könnte.

Die Comenius-Forscher standen auch allzusehr unter dem Eindruck der Tatsache, daß der unermüdliche Kvačala seiner Zeit im Britischen Museum nur Konzepte für die weiteren Teile der Pansophie gefunden hat ("Pedagogické rozhledy", 1893, S. 20 f. vgl. auch die neueren Funde von O. Odložilík ČMM. 1928). Vielleicht waren diese Konzepte eben alles, was Comenius von seinem Hauptwerk nach dem Lissaer Brand, bei welchem die erste Fassung des Werkes verloren gegangen sei, noch einmal zu entwerfen vermochte. Es war dann eben so, daß er die beiden ersten Teile ganz druckfertig gemacht und 1666 gedruckt habe, bei der Bearbeitung der weiteren Teile aber nicht über die vorbereitenden Arbeiten hinausgekommen

sei. — So war die weit verbreitete Ansicht. Typisch ist jedenfalls, daß die letzte synthetische Darstellung des Lebens des Comenius sich in diesem Punkte auf einen melancholischen Satz beschränkt: "so schwinden in Halle die letzten Spuren des Werkes" (J. V Novák - J. Hendrich "Život a dílo J. A. Komenského", Prag. 1930-32, 670, vgl. früher Kvačala, Archiv, IV, 35, und and. Verfasser).

Seit längerer Zeit arbeite ich in der Bibliothek des Waisenhauses in Halle, die allerlei Wichtiges und Seltenes zur Geschichte der Mystik im 17. und 18. Jahrhundert enthält. Vor einiger Zeit unternahm ich auch den Versuch die slavistischen Bestände der handschriftlichen Abteilung der Bibliothek festzustellen. Die Beschreibung dieser Bestände und auch der seltenen slavischen Drucke aus der Bibliothek bereite ich z. Zt. vor. Außer eigentlich slavischen Handschriften befindet sich in der Bibliothek auch eine Unmenge Materials, das sozusagen "indirekt" slavistisch ist, d. h. Handschriften, die in einer nichtslavischen Sprache verfaßt sind, und doch wesentliche Aufsschlüsse über slavische Kultur- und Geistesgeschichte geben So ergab sich die Notwendigkeit, das ganze Archiv durchzusuchen; da auch meine Beschäftigung mit der westeuropäischen Geistesgeschichte mir diese Arbeit für meine anderen Aufgaben nützlich und belangvoll machte und da ich auch die Frage nach den oben erwähnten Handschriften des Comenius zu klären hoffte, so nahm ich auch diese umfangreiche Arbeit in Angriff und wurde dabei bald durch verschiedene Funde belohnt. Von einem dieser Funde will ich hier kurz berichten.

Ich fand nämlich drei umfangreiche Handschriften, die zwei pansophische Schriften enthalten, die schon deshalb meine Aufmerksamkeit anzogen, weil ich mich mit dem Problem der Pansophie seit längerer Zeit beschäftige Einer der Handschriften wurde ein Inhaltsverzeichnis beigegeben, in der die Handschrift als ein Werk "I. A. Comeni" bezeichnet wurde, was allerdings nicht viel zu bedeuten brauchte, denn die Aufschrift stammt augenscheinlich aus dem 18. oder aus dem Anfang des 19. Jahrhunderts. Nun ergab sich aber, daß eine dieser Handschriften ein Werk enthält, das Comenius jedenfalls geplant hat und an dem er auch wahrscheinlich gearbeitet hat (Briefwechsel des Comenius von Patera, 245; Verzeichnis der geplanten und nicht abgeschlossenen Werke von Comenius bei Novák-Hendrich, 709, Nr. 39), — das ist "Lexicon Reale Pansophicum". In unserer Handschrift, die von Comenius selbst stammt, heißt diese Schrift "Liber Librorum, seu Bibliotheca portalis hoc est Lexicon Reale pansophicum Rerum omnium quasciri possunt ac debent Definitiones veras omnia quae ad reiejusque constitutionem intiman spectant, explicantes ordine Alphabetico proponens"; die Handschrift besteht aus 30 Lagen in Folio (jede Lage 4-6 Doppelblatt enthaltend, also

16-24 Seiten) und enthält neben einer kurzen Vorrede des Verfassers eine Haneschrift des "Lexicon", die sehr sauber und ordentlich als ein druckfertiges Manuskript geschrieben ist, anderseits aber viel "Lücken" enthält, wo wir nur Stichworte, aber keine Erklärungen. keine "Definitionen" finden. Ich kann diese Schrift nur als unvollendet bezeichnen. - Die zweite, viel umfangreichere Schrift ist inhaltlich viel bedeutender und fast druckfertig (mit Ausnahme eines Kapitels, das sich am Schluße befindet, obwohl es hier nicht hingehört, und einzelnen Stellen in verschiedenen Teilen des Werkes, wo meist leere Seiten für die Ergänzungen gelassen sind. Die Handschrift umfaßt über 2000 Seiten (ich habe nur die Lagen, die nicht alle gleich groß sind, nummeriert, es sind 239) und enthält die weiteren bis jetzt unbekannten Teile des pansophischen Werkes. Ein paar an verschiedenen Stellen eingelegten gedruckten Seiten zeigen, daß man wahrscheinlich Versuche unternommen hat, das Werk zu drucken (ob das Comenius selbst in Amsterdam oder Buddeus in Halle versucht hat, kann ich noch nicht mit Bestimmtheit sagen). — Das Werk enthält alle die Teile, die uns als die von Comenius geplanten weiteren Teile der "consultatio catholica" bekannt sind, d. h. die "Pansophia" im engeren Sinne des Wortes, unter dem Titel "Humano generi Communis Liber Panspohia h. e. Universalis Sapientia, fundata super ipsam humanam naturam . . . . " in VIII "Gradus" geteilt, die die Ueberschriften tragen: 1. De mundo possibili, sive totius Pansophiae basi, 2. De mente aeterna Hominis, s. mundo ideali Archetypo, mundo intelligibili Angelico, 4. de mundo materiali s. corporeo, 5. de mundo artificiali, 6. de mundo ideato morali, 7. de mundo spirituali, 8. de mundo ideato aeterno. Den Anhang zu diesem Teil bildet "Panosophiae pars ultima, de ejusdem vario ad varia usu in genere et in s p e c i e"; dieses letztes Kapitel befindet sich am Ende der ganzen Handschrift u. ist nicht ganz abgeschlos sen. Der "Pansophia" folgen: die Pampaedia, Panglottia sivede culturalinguarum, Panorthosia. Pannuthesia fehlt (obwohl sie im Inhaltverzeichnis angeführt ist). Die Schrift ist de Geer gewidmet. Die Handschrift ist von Comenius selbst.

Da ich z. Zt. an der Vorbereitung dieser Handscrift zum Druck (für die große Comenius-Ausgabe "Veškeré Spisy Jana Amosa Komenského", Bände XXX—XXXII) und gleichzeitig an einigen Studien über einzelne Teile des Werkes, die mich besonders interessieren, und auch an einer Darstellung des pansophischen Werkes des Comenius in ganzen im Kontext der abendländischen Geschichte des pansophischen Gedankens arbeite, so brauche ich wohl vorläufig nicht Näheres über den Inhalt des Werkes mitzuteilen. Ich möchte nur darauf hinweisen, daß

das Lexicon zu den wenig ergiebigen Schriften von Comenius gehört, zu solchen pansophischen Werken, die Will-Erich Peuckert mit Recht als "langweilige Kataloge" bezeichnet hat. Dagegen ist das pansophische Hauptwerk von großer Bedeutung sowohl für die philosophische Gestalt des Comenius wie auch für die Charakteristik seiner Stellung im geistigen Leben des 17. Jahrh. In vielem bestätigt es die vorzügliche, wenn auch etwas einseitige Darstellung, die vor kurzem Dietrich Mahnke (in der "Zeitschrift für Geschichte der Erziehung und des Unterrichts", 1931, 2, 4; 1932, 2) gegeben hat. Ich möchte zum Schluß nur darauf hinweisen, daß meine bisherige Arbeit an der pansophischen Handschrift vorläufig zu dem Ergebnis geführt hat, daß einige wesentliche Punkte der Weltanschauung Comenius' in neuer Beleuchtung erscheinen, daß vor allem die philosophischen Grundlagen seiner Weltanschauung in vieler Hinsicht neu dargestellt werden müssen.

Vgl. meine Mitteilungen über meine Funde in: 1, Slovenské Pohl' ady, 1935, III; 2. Slovo a slovesnost, 1935, II; 3. "Zeitschrift für slavische Philologie", XII (1935), 1—2. — Ueber den Weg, auf welchem die Handschriften nach Halle gekommen sind — vgl. das nächste (XIV) Heft des "Archiv probadání o životě a spisech Komenského".

Halle a. d. S., im August 1936.

# Aus der Handschrift der "Pansophie".

### I. (Titelblatt):

Humano Generi Communis LIBER PANSOPHIA h. e. Universalis Sapientia, fundata super ipsam humanam naturam, sicut per communes omnibus innatas Notitias, innataque Boni Desideria, et desiderata assequendi Conatus et Organa, recte cognita, riteque ad particularia omnia applicata, OMNES Homines, OMNIA sua Bona et Mala clare videre, viisque OMNINO infallibilibus Bona sequendo assequi, et Mala fugiendo effugere possint. Opus pro comparanda in toto Humano genere, perfecta Ratíone, perfectaque Oratione, et perfecta Rerum Operatione, impetrandoque per id tandem aliquando inter Homines Universali Consensu, tollendisque in Mundo (si Deo placeat) dissidiis: Omnibus Terrae populis dicatum.

### II. (Seite 1-2a):

Summa post Deum in Terris Potestas IMPERATORES, REGES, PRINCIPES, Rerumque publicarum GUBERNATORES Audite!

Si recte magnus Philosophus (Seneca epist. 71) De rebus magnis magno animo judicandum esse dixit: Vos ergo inter Magnos Maximi ad judicandum de re, qua major nulli unquam Regum oblata fuit (Procurandae toti simul Mundo salutis) animo maximo accedite! Aut si cui negotiorum Imperii moles Mentem huc obvertere ron totam permittet, CONSILIARIIS Vestris, Libri hujus examen mandate: vel hoc unum ante Omnia, An quod dici vult COMMUNIS HUMANI GENERIS LIBER, dici mereatur? Nam hoc uno determinato, quid porro factu sit opus ultro patescet.

Valete Dii Terrae! Deique in Caelis vices digne gerite! Quo se vertit Corporis Caput, eodem et membra. Vos ergo Humani generis Capita, obvertere vos incipite Capiti Vestro, DEo: et vertere se eodem incipiet Corpus Vestrum totum, Terrarum Populi omnes.

## III. Aus der Widmung (Seite 2-2b):

Antiquissimae Stirpis Illustri Propagini GERHARDO de GEER Haereditario in Osterluy. etc.

DOMINE, Quod multis ab annis sub favore beatae memoriae Patris et Avi Tui agitatum fuit, en sub umbra Domus Vestrae, ad finem perduxisse dedit DEus! Nomen illius sit benedictum! Ideo se VOBIS primum sistit, ut quorum fideli obstetricatione vitalem auram trahat, quorumque auspiciis Lucem, Pacem, Salutem, Orbis Gentibus nuntiatum veniat, ne clam sit . . .

Sonoy Layraeus.

#### Sonderdruck

der Abhandlungen des Ukrain. Wissenschaftlichen Instituts, Berlin.

4

# Die abendländische Philosophie in der alten Ukraine.

Von

Prof. D. Čyževskyj (Tschižewskij).

(XV.-XVIII.1)

Es ist keine leichte Aufgabe, mein Thema zu behandeln. Der Gegenstand der uns bevorstehenden Betrachtungen ist an sich vielleicht unbedeutend, uninteressant. Das Gebiet, das wir hier betreten, ist keine Geschichte der Philosophie, sondern eine Geschichte des philosophischen Unterrichts. Wir werden es hier nicht mit dem selbständig forschenden Gedanken zu tun haben, sondern meistens mit Übersetzungen, Kompilationen, Lehrbüchern ad usum scholasticum, unvollendeten Entwürfen zu nicht abgeschlossenen Werken. Nicht die reiche schöpferische Kraft des reifen Volksgeistes werden wir vor uns haben, sondern die Mühe und Pflichtarbeit eines — oft unberufenen — Lehrers, eines unselbständigen Gedankensammlers. Die Schilderung der äußeren Einflüsse, die Darstellung des schulmäßigen Aneignens des geistigen Gutes ist aber bekanntlich nichts weniger als interessant.

Von vornherein aber muß ich noch auf eine Schwierigkeit hinweisen, die meine Aufgabe besonders verantwortlich macht. Wir haben — ich wage es zu sagen — eine terra incognita vor uns. Die uns interessierenden Manuskripte sind unveröffentlicht und nicht immer genau und eingehend beschrieben, die Quellen der Kompilationen sind unerschlossen, nach den Originalen der Übersetzungen wurde nicht geforscht; ja — die Historiker und Literaturhistoriker erwähnen die uns interessierende, ziemlich umfangreiche philosophische Schriftstellerei nur "unter anderem" und geben sich keine Mühe, hier tiefer zu greifen.

Freilich fehlt es nicht an unermüdlichen Forschern, die mindestens

<sup>1)</sup> Ein Vortrag, gehalten am Berliner Ukr. wissenschaftlichen Institut am 14. Januar 1927.

einen Teil diesbezüglichen Materials gesammelt haben¹) — dennoch fühle ich mich berechtigt, die Geschichte der Philosophie in der Ukraine als terra incognita zu bezeichnen. Etwas anderes kann man auch über ein Gebiet kaum sagen, wo die ganz unbearbeiteten, sogar noch von keinem Forscher gelesenen Materialien Tausende von Seiten umfassen, wo wir mindestens hundert einzelne der Untersuchung harrende Werke vor uns haben. Wenn bei der Bearbeitung dieses Wissensgebietes eine Auswahl des Stoffes getroffen werden müßte, so wäre eine derartige Arbeit, welche hier zu allererst die Grundlage zu einer geistesgeschichtlichen Erarbeitung des Stoffes schaffen könnte, für das Verständnis der osteuropäischen Geistesgeschichte überaus wichtig. Bevor aber solche Arbeit gemacht ist, kann ich nur eine skizzenhafte Darstellung geben, die durch die weiteren Forschungen derjenigen, denen die Kyjiver Archive zugänglich sind, sicherlich in vielen Punkten bald überholt und korrigiert wird.

2.

Es ist klar, daß das Christentum gewisse philosophische und spekulativ-religiöse Interessen bei den Slaven geweckt hat. Es lag aber den byzantinischen Gelehrten fern, diesen halbwilden neubekehrten Christen die Philosophie vermitteln zu wollen. Die ersten Werke, die aus Byzanz und von den slavischen Völkern nach Kyjiv gelangen, waren belehrenden Inhalts. Und wenn auch in einigen Zitatensammlungen, wie in "Dioptra" oder in den sog. "Bienen" u. a. bisweilen philosophische Sprüche von Demokritos, Sokrates, Seneca oder Zeno dem Stoiker angeführt werden, so sind diese Zitate fast ausschließlich moralisierend, da es unbegründet wäre, bei den Lesern irgendwelche philosophische Interessen anzunehmen; es dürfte durch diese Zitate auch kaum die Frage erweckt worden sein, wer eigentlich dieser

<sup>1)</sup> Ich möchte hier nur die Namen erwähnen, da die Werke in den weiteren Anmerkungen genannt werden. M. Petrov, S. Golubev, Th. Titov haben eine Reihe von wertvollen Abhandlungen und Materialiensammlungen zur Geschichte der Kyjiver Geistlichen Akademie veröffentlicht, K. Charlampovyč das Schulwesen in der Ukraine im XVI. bis XVII. Jahrhundert erforscht. Auch die Historiker und Literaturhistoriker — vor allem M. Hrusevskyj, S. Jefremov, M. Vozniak, M. Sumcov — haben gelegentlich manche Fragen erörtert. Die Historiker der ukrainischen (Ščurat) und russischen (E. von Radlov, Gustav Spet) Philosophie geben meistens nur kurze Berichte über die uns interessierende Epoche. Für die erste Übersicht über die hier in Frage kommenden Quellen und Literatur kann bei aller Unvollkommenheit mein Buch "Die Philosophie in der Ukraine. Versuch einer Quellenkunde" (ukrainisch), Prag 1926 (2., ergänzte Aufl. in Vorbereitung), dienen.

Sokrates oder Zeno sein könnte; und die Frage wäre selbstverständlich beim Weiterlesen auch unbeantwortet geblieben<sup>1</sup>).

Erst viel später und nicht aus ruhiger Entwicklung, sondern aus dem Zusammenstoß zweier religiöser Einstellungen heraus wurden zuerst philosophische Interessen geboren. Das geschah im XV. Jahrhundert; über die näheren Umstände dieses Erwachens des philosophischen Bewußtseins können wir nur wenig Genaues erfahren. — Es ist uns nur bekannt, daß sich zu jener Zeit in Kyjiv eine Sekte verbreitete, welcher von rechtgläubiger Seite Häresie vorgeworfen wurde. Diese Häresie soll in der Aufnahme jüdischer religiöser Ansichten bestanden haben. Darum wurden auch die Sektierer "die Judaisten" genannt. Ob aber diese Benennung den Kern der Sache richtig trifft, darüber wissen wir nichts. Jedenfalls bildet die Geschichte dieser Sekte eine eigentümliche Parallele zu den reformistischen Bestrebungen der anderen slavischen Völker (z. B. der Čechen). Der Sekte haben hauptsächlich die höheren Schichten der Bevölkerung angehört — bis zu den regierenden Fürsten hinauf2). Und nur eines läßt sich mit vollkommener Bestimmtheit sagen: die Vertreter der Sekte konnten ihre religiösen Bedürfnisse nicht im Rahmen der kirchlichen Organisation und des orthodoxen kirchlichen Lebens befriedigen. Darum suchten sie es auf andere Weise zu tun — und zwar mit Hilfe der in der Ukraine ansässigen Juden; die alte jüdische Weisheit imponierte den religiösen Suchern, und sie kamen auf diesem Wege auch zur jüdischen Theologie und Philosophie und durch jüdische Vermittlung auch zu den arabischen und antiken Quellen.

Die Sekte wurde mit Feuer und Schwert ausgerottet, die Bewegung gänzlich unterdrückt, und wir müssen zufrieden sein, daß das Wenige, was wir besitzen, sich noch erhalten hat.

Die Hauptquellen, aus welchen wir unsere Informationen über die Interessen der "Judaisten" schöpfen, sind verschiedene Übersetzungen,

<sup>1)</sup> Trotzdem suchen manche Forscher alles, was irgendwie die Philosophie berührt, in der älteren (altbulgarisch geschriebenen) Literatur ausfindig zu machen. Siehe z. B. die Berner Dissertation von Frau M. Besobrasov: "Handschriftliche Materialien zur Geschichte der Philosophie in Rußland" 1892, auch die beiden späteren Arbeiten derselben Verfasserin in den "Annalen der Abteilung für russische Sprache und Literatur der Russischen Akademie der Wissenschaften" 1898, IV, und in der "Zeitschrift des Ministeriums für Volksbildung" 1893, XI, beide russisch, ebenfalls "Die Anfänge der Philosophie in der russischen Literatur" (russisch) von J. Svencickyj, Lemberg 1901, und die ersten Seiten in V. Ščurats: "Quellen für Geschichte der Philosophie in der Ukraine (ukrainisch)", Lemberg 1908.

<sup>\*)</sup> Über die "Judaisten" zuletzt M. HRUŠEVSKYJ: "Aus der Geschichte des religiösen Gedankens in der Ukraine" (ukrainisch), Lemberg 1925, S. 43 ff. und "Geschichte der ukrainischen Literatur", Bd. 5, Teil 1. Kyjiv 1927.

die fast alle ukrainische Spracheigentümlichkeiten zeigen<sup>1</sup>). Es wurden einzelne Teile der althebräischen Übersetzung eines Werkes des arabischen Philosophen des XII. Jahrhunderts, Algazali, übersetzt, und zwar von seiner "sui generis" Einleitung in die Philosophie - "Die Bestrebungen der Philosophen<sup>2</sup>)". Dann wurde die Logik von Moses ben-Maimon (XII), das sog. "Vocabularium logicae" übertragen3). Auch eine eigenartige Einführung in die Moralwissenschaft, Staatskunst, Physiognomik und Lebenshygiene - "Das Tor zu Aristoteles" liegt in einer Übersetzung aus dem Arabischen vor. Das Original ist ein bekanntes<sup>4</sup>) pseudo-aristotelisches Werk "Secreta Secretorum". etwas verkürzt und durch Bruchstücke aus den verwandten jüdischen und arabischen Werken ergänzt. Auch die geistreiche "Widerlegung der Philosophen" von ALGAZALI war vielleicht übersetzt; die Übersetzung aber (die zitiert wird) besitzen wir nicht mehr<sup>5</sup>). Es ist auch selbstverständlich, daß die Häretikerbücher nicht alle auf uns gekommen sind. Es gehören zur Literatur desselben Kreises auch einige magische und kosmographische Werke, die sich erhalten haben.

Wir wissen nicht, wer die Gelehrten, die die Auswahl leiteten, wer die Übersetzer, wer die Abschreiber der Bücher waren. Wir wissen auch nicht, ob nur jüdische Gelehrte der Ukraine zur Arbeit herangezogen worden sind oder aber irgendwelche unmittelbare Verbindungen mit dem Abendlande bestanden haben. Es ist aber vielleicht kein Zufall, daß die "Judaisten" gerade der Zeit angehören, wo auch im Abendlande dasselbe Interesse für hebräische Studien sich geltend machte, und wo gerade dieselben Bücher auch ins Lateinische über-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wir sollen nicht vergessen, daß auch im XV. bis XVII. Jahrhundert die Literatursprache "kirchenslavisch" (d. h. altbulgarisch) blieb, und nur aus den sprachlichen Abweichungen von dieser Literatursprache können wir Schlußfolgerungen über die Abstammung des Verfassers bzw. des Übersetzers oder Abschreibers des Werkes ziehen.

³) Siehe P. Kokovcov in der "Zeitschrift des Ministeriums zur Volksbildung" (russisch) 1912, V, das Werk selbst ist von S. L. Neverov herausgegeben (von einer Handschrift des Jahres 1483 in den "Kyjiver Universitätsannalen" 1909). Das Original ist der erste Teil des "Maquâtid alfalâsifa" von Algazali.

<sup>3)</sup> A. Sobolevskyj: "Die Übersetzungsliteratur des Moskauer Rußlands" (russisch), St. Petersburg 1903; derselbe: "Die Denkmäler der alten Schrift und Kunst" (russisch) 1899.

<sup>4)</sup> Vgl. M. Speranskyj: "Aus der Geschichte der apokrythischen Bücher" (russisch), St. Petersburg 1908; A. Krymskyj: "Ethnographische Rundschau" (russisch) 1910, Heft 86/87; derselbe: "Die arabische Geschichte" (russisch), Bd. 1, 1911, S. 127-132; derselbe in der "Neuen Enzyklopädie von Brockhaus und Efron" (russisch).

<sup>5)</sup> Vgl. Kokovcov, op. cit.

setzt worden sind¹). Auch der ganze häretische "Judaismus" bestand vielleicht nur in derselben höheren Schätzung des Alten Testamentes, welche auch für alle reformatorischen Strömungen des Abendlandes höchst charakteristisch war.

Jedenfalls hat sich dieser "Judaismus", sei es rein jüdische Gelehrsamkeit, oder seien es judaistisch gefärbte Einflüsse der Renaissance und reformatorische Bewegungen des Abendlandes gewesen, nicht weiter zu verbreiten vermocht; die Häresie wurde unterdrückt.

3

Ernstere und dauernde philosophische Interessen sind aus den späteren religiösen Kämpfen erwachsen.

Bis zum XVI. Jahrhundert war für die griechisch-orthodoxe Kirche ihre Polemik mit dem römischen Katholizismus noch nicht akut geworden. Die bäuerliche Bevölkerung war und blieb eine feste Stütze der religiösen Tradition. Erst die Entwicklung der Städte, die Stärkung des Adels, die Bildung einer neuen militärischen Klasse der Kosaken - hat die sozialen Elemente geschaffen, denen die Tradition, die Überlieferung nicht mehr genügte, und die nach neuen religiösen Formen strebten. Die orthodoxe "rechtgläubige" Konfession wurde für die einen zu einer ideologischen Grundlage des nationalen Kampfes gegen "Ungläubige" (seien es Polen oder Türken), für die anderen zur Grundlage einer Lebensanschauung, welche für den städtischen Menschen oder einen Adligen bereits ein Lebensbedürfnis war, da sie sich nicht mehr mit den traditionellen Lebensformen begnügen konnten. Die griechisch-orthodoxe Kirche konnte aber eben nur diese überlieferten Lebensformen und traditionelle Religiosität geben. Fürs erwachte religiöse Bedürfnis war im Suchen nach der lebendigen Religion ein Weg aus der Orthodoxie hinaus fast unumgänglich.

Auf diese sozialen Schichten sollten aber noch verschiedene äußere Kräfte einwirken, um das religiöse Bewußtsein unter das Zeichen der Krise zu stellen. Aus dieser Krise erwuchsen dann die neuen Anforderungen, welchen die orthodoxe Kirche entsprechen mußte, falls sie nicht jeden Einfluß überhaupt verlieren wollte.

Die erste dieser äußeren Kräfte war die Reformation. Die Tätigkeit Albrechts von Hohenzollern, die Annahme der evangelischen Konfession im Baltikum und in den zahlreichen deutschen Kolonien in Polen bildeten die Ausgangspunkte für die weitere Verbreitung der

<sup>1)</sup> Siehe: "Logica et philosophia Algazali arabis", Venetiis 1506; "Vocabularium logicae" von Mose ben Maimon (erschien lateinisch), Venetiis 1550; "Widerlegung der Philosophen" wird seit 1472 immer als Beilage zu Averroes' Werken abgedruckt.

reformatorischen Bewegung in Polen. Die polnische Reformation erreichte um die Mitte des XVI. Jahrhunderts ihre volle Blüte. Die lutherische Konfession, der Kalvinismus, Unitarismus und verschiedene Sekten hatten damals die größte Verbreitung erreicht. Auch der ukrainische Adel wie auch die ukrainische städtische Bevölkerung wurden durch die neue Lehre stark beeinflußt. Der ukrainische Adel wurde zum "Spiritus movens" der Reformationsbewegung. Die lutherischen, kalvinistischen, unitaristischen Gemeinden mehrten sich in der Ukraine. Ganze Gemeinden traten zum Protestantismus über, die Kirchen wurden den Protestanten übergeben, es fanden unzählige Kongresse und Synoden statt. Es wurden auch gelehrte Theologen (freilich keine von großem Ruf) aus dem Auslande herangezogen. Aus dieser Zeit stammen einige Versuche, die Heilige Schrift neu zu übersetzen; man veröffentlichte Pamphlete und polemische Schriften, die in den neuen Druckereien vervielfältigt wurden.

Nicht nur protestantische Volksschulen, sondern auch eine Hochschule zu Rakov wurde ins Leben gerufen. Zu den Unterrichtsfächern gehörte auch die Philosophie. Durch die spätere gegenreformatorische Bewegung sind jedoch fast alle Spuren des geistigen Lebens dieser Zeit verwischt worden<sup>1</sup>).

Die zweite Kraft, welche von außen auf das religiöse Bewußtsein der orthodoxen Kirche einwirkte — war die katholische Gegenreformation. Die Gegenreformation hat in Polen gesiegt. Es war natürlich, daß sie auf alle Angriffspunkte der Reformation antworten mußte: gegen Predigt mit Predigt, gegen Schriftstellerei mit Schrift und Druck, gegen Schulen — durch Schulunterricht. Und es war natürlich, daß der Kampf unmittelbar auch auf ukrainischen Boden übertragen wurde, daß der Katholizismus sich nicht mit der Verteidigung begnügen wollte und zum Gegenangriff überging. Und als Angriffsobjekt schien die griechisch-orthodoxe Kirche sehr geeignet zu sein.

In diesem Kampfe gegen die griechische Orthodoxie wurde auch die dritte Kraft geschaffen, eine Kraft, welche sich auf die Seite des Katholizismus stellte. Das war die unierte "griechisch-katholische" Kirche. Die Vereinigung des orientalischen Kultus mit der katholischen Dogmenlehre schien gerade die Bedürfnisse des Bauerntums befriedigen zu können.

Eine gewisse geistige Rückständigkeit der griechisch-orthodoxen kirchlichen Organisation äußerte sich zuerst in der Tatsache, daß sich ziemlich breite Volksschichten von ihr abgewendet haben und zum

<sup>1)</sup> Darüber ebenfalls Hruševskyjs oben erwähntes Buch. Die Quellen nennen nicht weniger als 100 protestantische Gemeinden in der Ukraine in der Zeit zwischen 1560-1600.

Katholizismus, zur Union, übergetreten sind. Die orthodoxe Kirche mußte zu neuen Mitteln greifen, und diese Mittel waren dieselben, durch welche sich auch die ihr feindlichen Kräfte behaupten konnten. Vor allem war die Schaffung eines neuen, zum Kampf bereiten und fähigen geistlichen Standes erforderlich und gleichzeitig die Hebung des kulturellen Niveaus des Volkes. Aus diesem Grunde haben sich auch griechisch-orthodoxe Schulen und Bildungsorganisationen den entsprechenden protestantischen, katholischen und unierten entgegengestellt.

Wie zu erwarten war, hat sich an allen religiösen Bewegungen in der Ukraine am stärksten die städtische Bevölkerung und der Adel beteiligt. Die oberen Schichten des Volkes wurden auf solche Weise vollkommen zerspalten und das Leben in der Ukraine im XVII. Jahrhundert zeigt ein schreckliches Bild der Zersplitterung der Nation und des gegenseitigen Hasses und Vernichtungsstrebens.

Es war aber für den Ausgang des Kampfes entscheidend, daß das Bauerntum und das Kosakentum auf der Seite der Orthodoxie blieben.

4.

Uns interessiert vor allem die Bildung des neuen geistlichen Standes. Es wurde zuerst der Not auf alle möglichen Weisen abgeholfen. Ukrainer, die zum Katholizismus oder zur Union übergetreten waren, studierten an verschiedensten Schulen in Polen und in andern Ländern - besonders in Krakau, Prag, Olmütz, Wilna, Ingolstadt. Einzelne ukrainische Studierende treffen wir auch schon früher - in Prag z.B. seit 1379, in Krakau seit 1409. Jetzt versuchen auch die Griechisch-Orthodoxen, die Bildung dort zu erhalten (als Vorbedingung war der Übertritt zum Katholizismus für die Zeit des Studiums notwendig). Jetzt geht man auch an weltliche Universitäten, nach Italien (Rom, Padua), nach Österreich (Wien), nach Frankreich (Sorbonne), nach Holland (Leiden), nach Deutschland (Leipzig, Göttingen, Königsberg). Auf diesem Wege gelangen auch einzelne Bücher und Manuskripte, vor allem Vorlesungsschriften, in die Ukraine — und wir können diese Bücher und Hefte in den Klosterbibliotheken, in den Pfarrhöfen in Galizien und in der Großukraine finden<sup>1</sup>). Die Nachschriften der philosophischen Vorlesungen der verschiedenen polnischen und west-

¹) Manchen Hinweis auf diese Vorlesungsnachschriften finden wir in verdienstvollen "Beschreibungen" der Kyjiver Bibliotheken von M. Petrov ("Beschreibung von Handschriften des kirchlich-historischen Museums bei der Kyjiver Geistlichen Akademie", Kyjiv 1874; "Beschreibung der Kyjiver Handschriftensammlungen", Moskau, 3 Bde.; 1892—1904 auch in den "Sitzungsberichten der Moskauer Gesellschaft für Geschichte und Altertümer").

europäischen Hochschulen bildeten freilich keine auf besonders hohem Niveau stehende philosophische Lektüre. Trotzdem aber war dadurch schon ein Weg für die weitere Verbreitung der Philosophie gebahnt.

Den Wendepunkt bildeten hier die Versuche, eine selbständige theologische Hochschule zu errichten. Die erste Schule dieser Art in Ostroh am Ende des XVI. Jahrhunderts (1585-1608) hat keinen besonderen Einfluß erreicht<sup>1</sup>). Dagegen war aber die sog. Kyjiver "Akademie" von der größten Bedeutung nicht nur für die Ukraine, sondern auch für die orthodoxe Kirche in den andern slavischen Ländern. Schon am Ende des XVI. Jahrhunderts wurde vom Bürgertum in Kyjiv eine Schule gestiftet, die dann am Anfang des XVII. Jahrhunderts dank den Bemühungen des PETER MOHYLA mit der von ihm in Kyjiv gegründeten Schule zu einer Akademie vereinigt worden ist<sup>2</sup>). Die Kyjiver Bevölkerung stellte sich entschieden ablehnend allen Versuchen, die kämpfende Orthodoxie mit dem Katholizismus und der Union zu versöhnen, entgegen. Kein Wunder, daß auch Mohyla, der zu jener Zeit Archimandrit an dem berühmten Kyjiver Höhlenkloster war, viele Schwierigkeiten gemacht worden sind, als er die Gründung einer theologischen Schule nach Art der katholischen theologischen Fakultäten plante. Die Kosaken haben diese Pläne äußerst feindlich aufgenommen: "Warum gründet ihr eine polnisch-lateinische Schule? Wir hatten eine solche bisher nicht gehabt, und trotzdem haben wir unser Heil gefunden!" Und als die Schule schon da war, haben auch die Lehrer einmal erwartet, daß man, nach dem bildlichen Ausdruck der Zeit, "mit ihnen die Störe im Dnjepr füttern" würde.

Es bestanden genügend äußere Gründe für eine solche Beunruhigung seitens der Bevölkerung. Aber Mohyla — ein in Paris erzogener rumänischer Adeliger — hat es verstanden, seine Schule, die zur Vorbereitung der Vorkämpfer des orthodoxen Glaubens dienen sollte, ganz nach der Art einer katholischen theologischen Fakultät zu gestalten — selbst Jesuitenschüler (er studierte vielleicht, wie Descartes, in La Flèche³), hat er auch die Lehrpläne der Jesuitenschulen übernommen. Dadurch kam auch die Philosophie ins Programm als eines der Hauptfächer des Unterrichts.

<sup>1)</sup> Über diese Schule K. CHARLAMPOVYČ: "Die westrussischen Schulen" (russisch) 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Außer älteren Arbeiten von S. Golubev, M. Petrov, Th. Titov, Serebrennikov, D. Vyšnevskyj, die einzelnen Epochen oder Persönlichkeiten gewidmet sind, müssen wir hier auf das letzte Werk von Th. Titov: "Die alte Hochschulbildung in der Kyjiver Ukraine", Kyjiv 1924, hinweisen; dieses Buch gibt eine Darstellung der ganzen Geschichte der Akademie von ihrer Entstehung bis zur Mitte des XIX. Jahrhunderts.

<sup>3)</sup> Darüber bei Ščurat, op. cit., S. 30; vgl. in meinem Buche S. 49.

5.

Gerade aus dieser Zeit sind uns mehrere lateinische Manuskripte von philosophischen Vorlesungen erhalten geblieben (bis zehn verschiedene Vorlesungen an der Akademie enthaltend), die auch von Nichtstudierenden abgeschrieben und gelesen wurden. Jedenfalls finden wir Manuskripte dieser Vorlesungen in verschiedenen Bibliotheken der Ukraine und Großrußlands. Gewöhnlich enthalten diese Grundrisse der Philosophie — Logik und Dialektik, Physik und Metaphysik, seltener auch Ethik, alles in thomistisch-aristotelischer Darstellung, "im Geiste der Peripatetiker" — das besagen auch schon die Titel dieser handschriftlichen Lehrbücher<sup>1</sup>). Wir kommen noch auf den philosophischen Inhalt derselben zu sprechen.

Es sind auch zwei Bücher zu jener Zeit erschienen, die von außerhalb der Akademie stehenden Gelehrten verfaßt worden sind. Das sind die beiden ersten philosophischen Veröffentlichungen in der Ukraine: "Der Spiegel der Theologie" von Kyrill Tranquillion Stavroveckyj, Druckerei des Počajev-Klosters 1618; dieses Buch enthält auch einen philosophischen Teil, in dem sich außer traditionell-thomistischen Anschauungen auch manches aus der Renaissance-Philosophie findet — nämlich die platonisierende Naturphilosophie<sup>2</sup>). Das zweite dieser Bücher ist der "Traktat über die Seele" von Kassian Sakovyč³), Krakau 1625, ein durchaus thomistisches Werk.

Noch zwei bedeutende Werke theologischen Inhalts gehören jener Zeit an und verraten auch die philosophischen Interessen der "Kyjiver Schule". Das ist erstens "Das christlich-orthodoxe Glaubensbekenntnis" von Peter Mohyla, mit Unterstützung seiner akademischen Genossen ausgearbeitet. Dieses Buch wurde bald (1641) vom Kongreß der orientalischen Kirche als das symbolische Buch anerkannt, und so dürfen wir wirklich "das Bekenntnis" für "die ersten und bis zum XIX. Jahrhundert einzig dastehenden Versuche einer Fortführung des systematischen Werkes von Johannes Damaszenus" halten"). Das zweite Werk blieb unveröffentlicht und bildet einen interessanten Beitrag zur Geschichte der deutsch-ukrainischen Be-

<sup>1)</sup> Darüber s. vor allem die erwähnten "Beschreibungen" von M. Petrov.

²) Eine Untersuchung des Kyjiver Privatdozenten S. Maslov, die auch die philosophische Bedeutung des Buches nicht außer acht läßt, ist leider bis jetzt nicht im Druck erschienen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das Buch erschien polnisch. Sakovyč ist auch eine Zeitlang in Kyjiv als Lehrer und Priester tätig gewesen.

<sup>4)</sup> Gustav Spet: "Abriß einer Geschichte der russischen Philosophie" (russisch), Bd. 1, St. Petersburg 1922, S. 95. — Über P. Mohyla das gründlichste Buch von S. Golubev: "Peter Mohyla und seine Kampfgenossen" (russisch), Kyjiv 1883, Bd. 1; 1898, Bd. 2.

ziehungen. Es ist die im Manuskript gebliebene und als Manuskript verbreitete (auch in Deutschland z. B. soll das Manuskript in Breslau und Göttingen vorhanden sein¹) und allgemein anerkannte beste Darstellung der dogmatischen Hauptstreitfrage zwischen der katholischen und der orthodoxen Kirche — "De processione spiritus sancti" (geschrieben 1682). Diese Darstellung ist von einem Deutschen ADAM von Zernikow (= Tschernigow) verfaßt. Zernikow studierte in Königsberg. Die Königsberger Universität hat nach der von ihrem Begründer Albrecht von Hohenzollern übernommenen Tradition viel Aufmerksamkeit der Pflege der Beziehungen zur orientalischen Kirche gewidmet. Und ADAM von Zernikow ist vom Studium der Orthodoxie zur orthodoxen Konfession übergegangen (wie früher auch der Kyjiver Professor J. Giesel) und nach fortgesetzten Studien in London und Oxford nach Kyjiv übersiedelt und dort Mönch geworden²).

6.

Wir haben nicht ohne Absicht bei diesen Quellen verweilt. Die erwähnten Bücher und Manuskripte können uns in den Kreis der philosophischen Kenntnisse und Studien der Kyjiver Schule am leichtesten einführen. Mohyla, Sakovyč und die Mehrheit der Kyjiver Professoren haben die thomistisch-katholische Theologie und Philosophie in die Ukraine verpflanzt, Stavroveckyj hat mit der thomistischen Tradition den mit der Kirchenlehre unvereinbaren Platonismus der Renaissance verbunden, Giesel und Zernikow brachten die Einflüsse der deutschen protestantischen Theologie und Philosophie in die Ukraine mit.

Ich habe in einer meiner Arbeiten³) versucht, alles aus der abend-

<sup>1)</sup> Тн. Ркокороvyč: "De processione spiritus sancti", Gotha 1784, S. 227, Anmerkung. Ркокороvyčs Buch folgt in vielem Adam von Zernikow.

<sup>2)</sup> Außer Zernikow kamen auch andere deutsche Theologen in die Ukraine — so Innozenz Giesel (seine philosophischen Vorlesungen aus den Jahren 1645—47 unter dem Titel "Opus totius philosophiae" sind in der Nachschrift erhalten geblieben; über ihn vgl. das interessante Buch M. Johannes Herbinius: "Religiosae Kijovenses Cryptae sive Kijovia subterranea, in quibus labirinthus sub terra", Jenae 1675); dann beabsichtigte Johann Ernst Grabe über Giesel zu schreiben (dessen Briefwechsel mit den Kyjiver Gelehrten — in den "Annalen" von Velyčko, Bd. 3, Kyjiv 1855, S. 141 ff., dort wird noch ein zur griechischen Orthodoxie bekehrter Deutscher, Johann Philipp, erwähnt); auch im XVIII. Jahrhundert nahm an Prokopovyčs Arbeit in Petersburg ein Deutscher, Adam Snellius, teil.

<sup>3)</sup> In meinem obenzitierten Buche, S. 41-44, 50f., 54ff. Zu den dort verzeichneten Quellen sei noch das "Archiv des südwestlichen Rußlands", Serie I, Bd. 7, Kyjiv 1887, S. 187-189, hinzugefügt (die Verzeichnisse der von Mohyla in den Jahren 1632-33 angekauften Bücher).

ländischen Philosophie, was ohne Zweifel in Kyjiv und in der Ukraine überhaupt bekannt war, zusammenzustellen. Als Grundlage für eine solche Zusammenstellung dienten mir die gedruckten Bücher, die (wiederherausgegebene) polemische Literatur der Zeit und die Beschreibungen der Kyjiver Bibliotheken, wo auch einzelne Hinweise zu finden sind, endlich auch andere gelegentliche Nachrichten und Erwähnungen<sup>1</sup>).

Die Ergebnisse kann man folgendermaßen zusammenfassen:

Aus der antiken Philosophie hat man vor allem Aristoteles (Organon, Physik, Metaphysik, Ethik, Politik, Poetik) gelesen. Dann aber auch Plutarchs Moralia, Philo, Cicero, Seneca, Boetius, die alle zur Schullektüre gehörten; es werden auch Diogenes Laertius, PSEUDO-GALEN und STOBÄUS genannt, die hauptsächlich als Quelle der geschichtlich-philosophischen Kenntnisse anzusehen sind. Sehr eigentümlich ist es, daß sowohl Plato als auch Plotin gar keine Erwähnung finden. Vielleicht wurden sie als mit der Orthodoxie unvereinbar betrachtet, denn sie waren ja ohne Zweifel auch in den Renaissancekreisen in Polen sehr geehrt, was in Kyjiv nicht unbekannt bleiben konnte. Jedenfalls konnte der Platonismus auch z. B. durch Werke von Julian-Apostata oder durch den, den Platonismus und Aristotelismus vereinigenden Avizenna in Kyjiv wirken. Die Werke von Julian und Avizenna gehören zu den Büchern, die noch Mohyla nach Kyjiv gebracht hat. - Der Platonismus wirkte aber mittelbar - durch die patristische Literatur -, da die Kirchenväter eifrig gelesen wurden, so Augustinus, Clemens von Alexandrien, Origanes, (PSEUDO-) DIONYSIOS AREOPAGITA, MAXIMUS CONFESSOR.

Die Philosophie des Mittelalters ist durch ihre grundlegenden Denker — die mit so großer Verspätung in der Ukraine bekannt wurden! — vertreten: Petrus Lombardus, Albert der Grosse, Anselm, Thomas, Bonaventura (wir nennen immer nur die Namen, deren Kenntnis entweder durch genaue Zitierung oder durch Vorhandensein eines Buches an einer Bibliothek bezeugt ist). Aber auch weniger bekannte Scholastiker und sogar die Vertreter nicht allgemein anerkannter Richtungen finden wir da. Außer verschiedenen als Professoren an der nahegelegenen Krakauer Universität bekanntgewordenen Scholastikern (die ich hier nicht zu nennen brauche) treffen wir hier Hugo de Saint Victor, Hugo von Straszburg, Abelard, dann Duns Scotus und den zu seiner Richtung gehörenden Robert Holkott

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eingehender in meinem Buche, S. 50. Ich möchte hier nur die Arbeit von S. Maslov über "Die Bibliothek von Stephan Javorskyj" (eines der Kyjiver Professoren) in den "Sitzungsberichten der Nestor-Gesellschaft" (russisch), Kiew 1914, erwähnen.

und den späteren Okkamisten (XV.-XVI. Jahrhundert) MICHAEL DE VRATISLAVIA (Krakauer Professor<sup>1</sup>). Alle diesbezüglichen Manuskripte (besonders die in Galizien befindlichen) harren noch einer eingehenden Untersuchung<sup>2</sup>). Als Beispiel können wir hier erwähnen, daß aus fünf Manuskripten, die Dr. Sčurat in Peremyšl fand, ein Werk von Hugo de Saint Victor auf Grund einer Anfrage bei Clemens BAUMKER als sonst unbekanntes festgestellt wurde<sup>3</sup>). — Es waren auch von der ganzen Tradition des Mittelalters abweichende Denker bekannt. So RAYMUND LULLUS, zu dessen "Ars magna" ein Theologe 4) um die Mitte des XVII. Jahrh, einen Kommentar verfaßt hatte. - und dessen Werke noch im XVIII. Jahrh. gelesen wurden. Die Neuscholastiker mit Suarez an der Spitze sind ebenfalls benutzt worden. Es ist auch kein Wunder, daß wir nur die Scholastiker, die Kirchenväter und aus der antiken Philosophie außer Aristoteles lauter Moralisten finden, da wir immer nur Schulbücher oder aber polemisch zugespitzte Streitschriften vor uns haben. Einen BACON oder Descartes brauchte man in solchen Werken gar nicht zu erwähnen. BACON und DESCARTES finden wir aber in einigen Privatbibliotheken der Kyjiver Theologen am Anfang des XVIII. Jahrhunderts, und es bleibt fraglich, ob diese Werke nicht schon früher hierher gekommen sind. Die Renaissanceliteratur wurde doch viel früher gelesen: schon Mohyla bestellt nebst theologischen Werken z. B. MACCHIAVELLI, und sogar "Epistola virorum obscurorum"; auch die Dichtkunst in der Kyjiver Akademie war von vornherein unter den Einfluß der Renaissancepoetik gestellt. - Es ist aber wenig verständlich, daß man keiner Erwähnung der protestantischen Theologie und Philosophie, die doch mindestens von den beiden Königsbergern, GIESEL und ZERNIKOW, gekannt und gebraucht sein dürften, begegnet.

Es waren also meistens Schulbücher, Werke "ad usum scholasticum" da, und es kann kein Zweifel bestehen, daß die selbständige philosophische Forschung in der Akademie nicht gepflegt und auch nicht bezweckt wurde. Man kann nicht behaupten, daß die mittelalterliche Philosophie im Abendlande eine "ancilla Theologiae" gewesen sei. Aber in der Ukraine war das in viel höherem Maße der Fall. Und dabei war die Theologie, welcher die Philosophie zu dienen hatte

<sup>1)</sup> Über ihn K. PRANTL: "Geschichte der Logik", Bd. 4, S. 264.

<sup>2)</sup> Über einige Manuskripte aus Galizien berichtet Ščurat, op. cit.

<sup>3)</sup> op. cit., S. 31.

<sup>4)</sup> A. BILOBOCKYJ. Siehe SAVICKYJ: "Ein russischer Homilet aus dem Anfang des XVIII. Jahrhunderts — Joakim Bohomodlevskyj" (russisch), Kyjiv 1901.

(mit wenigen Ausnahmen, wie Mohyla und Zernikow), keine forschende Wissenschaft, sondern ein traditionell überliefertes Dogma. Wir haben es also hier wirklich nur mit der Geschichte des philosophischen Unterrichts und nicht des philosophischen Denkens zu tun. Wie einfach und primitiv dieser Unterricht auch sein mochte, so hatte er doch große Bedeutung als Grundlage einer philosophischen Tradition, ohne welche auch später kein selbständiges Philosophieren hier entstehen konnte; es war also ein Schulungsmittel des Denkens, da hier zum ersten Male Anforderungen an Genauigkeit, methodische Beweisführung und strenge Definition gestellt wurden.

Wie groß waren die Kreise, auf welche dieser Unterricht überhaupt einwirken konnte? — Es waren nicht nur künftige Geistliche, die in der Akademie studierten. Die Akademie wurde bald zu einer Universität sui generis, deren Hauptkontingent Adlige und Bürgersöhne bildeten. Es kamen auch Vertreter aus anderen orthodoxen Ländern — Griechen, Rumänen, Serben, Bulgaren, Großrussen, sogar einen Venezianer und einen Schottländer hat die Akademie als Studenten gehabt<sup>1</sup>). Vor allem aber ist zu bemerken, daß mehrere Schüler der Akademie im Auslande ihr Studium an irgendeiner europäischen Universität fortsetzten. So war es auch später, und am Anfang des XIX. Jahrhunderts ging der erste russische Schellingianer Vellanskyj aus der Kyjiver Akademie nach Jena zu Schelling und Steffens.

7.

In der Kyjiver Akademie haben wir nicht die "Scholastik" im geschichtlichen Sinne des Wortes vor uns und nicht eine einfache Verpflanzung des abendländischen philosophischen Denkens des XIII. Jahrhunderts ins XVII. Eine solche Wiederholung und Übertragung wäre unmöglich gewesen.

Einige ukrainische Forscher (Jefremov, Voznjak, Hruševskyj) sprechen von der "Scholastik", obwohl dieses Wort eine ganz bestimmte geschichtliche Bedeutung hat. Bei den erwähnten Forschern aber wird das Wort "Scholastik" in einem sehr undeutlichen Sinne gebraucht: als Bezeichnung für die "trockene" Gelehrsamkeit, "langweilige" Wissenschaftlichkeit, für das Gelehrtentum, das "in den theologischen Spitzfindigkeiten versunken ist". Diese scholastische Wissenschaft habe "jede Fühlung mit dem lebendigen Leben verloren". Ihr Ziel sei "Wortspielerei", sie sei eigentlich etwas, "was keinem Not tut". Ihre Vertreter werden als nur "beredsame Schönredner" geschildert.

¹) Siehe bei Titov, op. cit.; auch K. Charlampovyč: "Der ukrainische Einfluß auf das großrussische Kirchenleben" (russisch), Kazan 1914, Bd. 1, S.413.

Es folgt daraus, daß, "der Wert der ganzen Epoche in der ukrainischen Geistesgeschichte nur zweifelhaft sein könne"<sup>1</sup>).

Wir können diese Auffassung nicht teilen. Erstens kann man zur Zeit nicht mehr die ganze Philosophie des Mittelalters mit ein paar Schlagwörtern abtun, wie es früher oftmals geschehen ist<sup>2</sup>). Also ist auch die Philosophie der Kyjiver Akademie, falls sie "Scholastik" sein sollte, keine solche geistige Erscheinung, die unbedingt zu verurteilen wäre. Zweitens, wie wir bald sehen werden, paßt die Bezeichnung "Scholastik" zu der betreffenden Periode (XVIII. Jahrhundert) schon gar nicht. - Und drittens waren die Vertreter der akademischen Wissenschaft keine Scholastiker in dem Sinne, in welchem diese Bezeichnung von den obenerwähnten Gelehrten gebraucht wird. Sie waren eben keine trockenen Verfechter der toten Gelehrsamkeit. Wir haben vielmehr typische Vertreter der Barockzeit vor uns mit allen Charakterzügen dieses Typus! Schon äußerlich auf den erhaltenen schönen Bildnissen der Kyjiver Akademie nehmen sie sich als für die Barockzeit ganz typisch aus. Und für die Aufmachung ihrer Werke (polemische und belehrende) ist eben jener Schwung der Sprache, jene jede Architektonik zerstörende Breite und Fülle der Metaphern, Allegorien und Vergleiche, schließlich jenes nicht nachlassende feurige Pathos, das für die Barockzeit charakteristisch ist, bezeichnend. Sie vereinigen den Glauben des Mittelalters mit dem Individualismus der Renaissance - die Heiligenbilder stehen bei ihnen ruhig neben den antiken Göttersäulen. Und das alles soll "Scholastik" heißen³)!

Wir wollen hier gar nicht diese Epoche überschätzen. Die "Barockscholastik" der Gegenreformation war ja unproduktiv und unselbständig genug. Wir wollen nur gerecht gegen die Vergangenheit sein und negative Werturteile nicht in einer sinnlos übertriebenen Form aussprechen.

<sup>1)</sup> S. Jefremov: "Geschichte der ukrainischen Literatur", 1924, Bd. 1, S. 150, 157, 178; M. Voznjak: "Geschichte der ukrainischen Literatur", Lemberg 1925, Bd. 2, S. 105, 298, 300f., 315, 326; M. Hruševskyj, op. cit., S. 68, 80; neuerdings auch ein kommunistischer Literaturhistoriker, V. Korjak: "Abriß einer Geschichte der ukrainischen Literatur", Charkiv 1925, Bd. 1, S. 186f. und passim (alle diese Werke ukrainisch).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich habe den Umschwung in der Schätzung der Scholastik im Auge, der durch die Arbeiten von solchen Forschern, wie Clemens Bäumker, M. Grabmann, P. Duhem, Gilson, M. Heidegger und viele andere hervorgerufen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich erinnere an die Darstellung der geistigen Grundlagen der Barockzeit im schönen Leibniz-Buche von H. Schmallenbach oder in den Arbeiten von W. WAISBACH (nur auf die Art und Richtung der Forschung kommt es mir an, nicht auf die Schlüsse, die die erwähnten Forscher ziehen).

Es ist kein Wunder, daß auch die Barockscholastik sich nicht lange in der Akademie behaupten konnte. Und der Hauptschlag gegen sie wurde von der bedeutendsten der Barockgestalten, von Theophan Prokopovyč, geführt.

Er gehörte zu demselben Menschentypus, wie die Vertreter der älteren Generation. Wie Hetman Mazeppa zu einer Gestalt der Weltliteratur wurde durch die barocke Mannigfaltigkeit seines Lebens, ebenso könnte es Mohyla, Zernikow oder Prokopovyč werden. MOHYLA, ein rumänischer Fürstensohn, Professor, Mönch, Metropolit, Jesuitenschüler und Verfasser des symbolischen Buches der orthodoxen Kirche, Kämpfer gegen den Katholizismus, gegen Protestantismus, aber zugleich auch gegen die Hyperorthodoxie ukrainischer Kosaken und Bauern, die die Orthodoxie zu einem erstarrten Dogma machen wollten: Paris, Kyjiv, — das sind die geographischen Grenzen seines Lebens. Und seine geistigen Interessen reichen von der katholischen Theologie bis zu den Kampfwerken der Renaissance. - Oder ZERNIKOW: ein Deutscher, Student der Theologie in Königsberg, dann in London und Oxford, später trifft man ihn in einem ganz fremden und nach der allgemeinen Vorstellung halbwilden Lande; ein Deutscher zum Ukrainer geworden, ein Protestant zum Griechisch-Orthodoxen, Verfasser eines grundlegenden theologischen Traktates, ein Gelehrter und dann ein kirchlicher Politiker, der sein Bistum bereist, organisiert, Kirchen gründet und sich praktisch-kirchlichen Aufgaben widmet.

Dasselbe Schicksal hat auch Prokopovyč. Als Sohn einer Kyjiver Kaufmannsfamilie studiert er an der Akademie, dann wird er katholisch und reist nach Rom, wo er in der Vatikansbibliothek arbeitet und wegen seiner außerordentlichen Begabungen als große Hoffnung der katholischen Kirche angesehen wird. Er bricht aber seine Verbindungen mit der katholischen Kirche ab, wird Professor in Kyjiv, reformiert dort den Unterricht der Theologie, der Philosophie, sogar der Mathematik, schreibt Lehrbücher der Philosophie, der Poetik, versucht ein neues System der Theologie aufzubauen, schreibt eine historische Tragödie, versucht eine Darstellung des orthodoxen Glaubens in der Volkssprache zu schreiben, predigt, wird auch politisch als ein Freund Hetmans Mazeppa einflußreich. Später wird er nach Petersburg vom großen russischen Reformator Peter I. berufen. Hier leitet er die Reform der Kirchenverfassung, wird auf allen Gebieten zum Helfer und Berater Peters des Großen, setzt aber seine Studien fort, veröffentlicht Traktate, Pamphlete, angeblich sogar gibt er unter dem Namen seines protestantischen Freundes, des Jenaer Professors Buddeus, ein Pamphlet gegen die ihm unsympathische Darstellung

des orthodoxen Glaubens, welche von seinem Landsmann Javorskyj stammte<sup>1</sup>), jedenfalls liefert er, ein hoher Hierarch der orthodoxen Kirche, dem protestantischen Theologen Angriffsstoff; auch nach dem Tode Peters des Großen verliert er seinen politischen und kirchlichen Einfluß nicht ganz. Er hinterläßt eine Reihe von Manuskripten, die im Laufe des XVIII. Jahrhunderts herausgegeben werden<sup>2</sup>), und eine Bibliothek von 30000 Bänden. Auch bei ihm also dieselbe räumliche Breite des Lebens, derselbe Schwung des Lebensstils<sup>3</sup>).

8.

PROKOPOVYČS zahlreiche Werke liefern uns reichliches Material, um die philosophischen Interessen jener Zeit in der Ukraine zu charakterisieren. Aber auch andere Materialien können wir hinzuziehen. Dieser Zeit gehören auch die meisten erhaltenen Vorlesungsnachschriften aus der Akademie an (mehr als 70). Diese Werke werde ich aus Raummangel nur kurz skizzieren<sup>4</sup>).

In der Akademie wurden als Schulbücher Renaissanceschriftsteller gebraucht (Erasmus z. B.). Wie wir schon sahen, war auch Macchiavelli, dann auch z. B. Gemistius Plethon bekannt. Mehrere Privatbibliotheken besaßen Werke von Bacon (Prokopovyč selbst, sein Freund Markovyč, der heilige Demeter von Rostov, ein Zeitgenosse Prokopovyčs). Auch Galileis Werke waren wahrscheinlich bekannt; jedenfalls wird sein Wirken und sein Schicksal als ein Trumpfargument gegen den Katholizismus ausgespielt. Descartes wird mit besonderer Vorliebe gelesen, so z. B. von Prokopovyč, von Markovyč; Descartes und die Cartesianer werden sogar zum Thema gesellschaftlicher Unterhaltungen — so z. B. finden wir im Tagebuche von Markovyč eine Zusammenfassung der Argumente gegen Descartes Auffassung der Tiere als Maschinen, die bei einem gesellschaftlichen Gespräch bei Prokopovyč angeführt wurden (diese Argumente

- ¹) FR. BUDDEUS: "Epistola apologetica pro ecclesia lutherana contra calumnias et obtrectationes Stephani Jaworscii", Jena 1729; vgl. über Autorschaft Prokopovyčs B. Ribera: "Responsum antapologeticum ecclesiae catholicae contra calumnias blasphemias", Wien 1730.
  - 2) Über Prokopovyčs Werke in meinem zitierten Buche S. 42-44.
- ³) Das beste Werk über Ркокороvyč J. Čistovyč: "Th. Prokopovyč und seine Zeit", St. Petersburg 1868; auch Morozov: "Th. Prokopovyč als Schriftsteller", "Zeitschrift des Ministeriums für Volksbildung", 1880 (alles russisch). Deutsch u. a. Scherer: "Die nordischen Nebenstunden", 1776, I, "Acta Eruditorum", Leipzig 1729, V; "Die Briefe von Prokopovyč", E. Schwarz in der "Protestantischen Kirchenzeitung", 1854, 32; A. Викоwsкі in "Zeitschrift für katholische Theologie", 1913.
  - 4) Die Quellen der weiteren Darstellung in meinem Buche, S. 55f.

erinnern übrigens sehr an Leibniz Monadologie § 14<sup>1</sup>). Auch cartesianisch beeinflußte Philosophen waren nicht unbekannt geblieben, so Comenius, Huet²), Grotius, Puffendorff und Hobbes. An die rechtsphilosophischen Gedanken der drei letzten Denker knüpft Prokopovyč seine Verteidigung der Reformen Peter des Großen an³).

Als Lehrbücher wurden noch jetzt moderne Bücher gebraucht. So das cartesianische System von dem Sorbonne-Professor und Jesuitenfeind Purchotius (Pourchot<sup>4</sup>).

SPINOZA war nicht näher bekannt, trotzdem Prokopovyč in seinem Buche über Atheismus ihn erwähnt und seine Gedanken sehr tendenziös bespricht<sup>5</sup>). Leibniz hatte einen Anhänger, den Professor der Moskauer Akademie, die nach der Art der Kyjiver gegründet wurde, Vladimir Kaligraph, der ein Schüler der Kyjiver Akademie war.

In der zweiten Hälfte des Jahrhunderts wird Aristoteles endgültig aus der Akademie verdrängt — nämlich durch die Wolffsche Schule, vor allem durch Baumeister, dessen Lehrbücher in größerer Zahl aus Deutschland bezogen wurden<sup>6</sup>). Ebenfalls las man die philosophischen Werke von Buddeus, dem obenerwähnten berühmten protestantischen Theologen.

Auch die erhalten gebliebenen Manuskripte der Vorlesungen sind jetzt anders aufgebaut. An Stelle der aristotelischen Einteilung der Philosophie tritt die Wolffsche, die auch durch die Geschichte der

<sup>1)</sup> MARKOVYČS Tagebuch, vom 23. November 1728.

<sup>2)</sup> P. D. HUET wurde von MARKOVYČ übersetzt (vgl. sein Tagebuch).

<sup>3)</sup> Diese Quellen zu Prokopovyčs Rechtsphilosophie hat der russische Rechtsphilosoph G. D. Gurwits in seiner musterhaften Untersuchung aufgedeckt, s. G. Gurwits: "Das Recht des Monarchenwillens von Th. Prokopowyč und seine abendländischen Quellen", Dorpat 1917 ("Annalen der Dorpater Universität").

<sup>4) &</sup>quot;Institutiones Philosophiae et exercitiones scholasticae." Eine der Ausgaben zwischen 1695—1733, zuerst fünf, dann neun Bände. Vgl. M. Petrov: "Akten und Dokumente zur Geschichte der Kyjiver Akademie", Kyjiv 1905, Bd. 2, 2, S. 175f. — Über Purchotius vgl. F. Bouiller: "Histoire de la philosophie cartésienne", Paris 1868, T. 1, S. 452—453, T. 2, S. 637—638; G. H. Luquet in "La grande Encyclopédie", T. XXVII, S. 514; "Nouvelle biographie générale", Paris 1865, T. XI, S. 932—933; G. Vapereau: "Dictionnaire universel des Littératures", Paris 1876, S. 1642; Fournier: "Variétés historiques", 1855, T. IV.

b) "Über den Atheismus" ist in Moskau 1774, 1784 erschienen, lange nach dem Tode Ркокороуус». Es ist aber möglich, daß Ркокороуус die Daten über Spinoza den Büchern seines Freundes Buddeus entnommen hat — nämlich seinen "Elementa philosophiae theoreticae", Halle 1703, "Theses theologicae de atheismo et superstitione", 1716 (deutsch 1717).

<sup>6)</sup> Siehe Zitat "Akten und Dokumente" S. 222f.; auch Modzalevskyj in "Bücherfreund", Kyjiv 1918, V, S. 235—238 (ukrainisch).

Philosophie (nach Brucker) ergänzt wird. Verspätet erschien noch ein aristotelisches Lehrbuch im Druck, das ist "die Aristotelische Philosophie" von M. Kozačynskyj, Kyjiv 1742. Und am Ende des Jahrhunderts (1760) erschien in Lemberg eine Übersetzung von Baumeisters Moralphilosophie. Die Übersetzung wurde von P. Lodij, Professor des "Studium ruthenum" in Lemberg, später Professor an den Universitäten Krakau und Petersburg<sup>1</sup>), gemacht.

Was aber für diese Zeit als besonders interessant zu bemerken ist, das ist die Tatsache, daß die philosophische Lekture auch in breitere Schichten eingedrungen ist. Nicht nur ein Rittergutsbesitzer Markovyč liest Bacon, Huet, will das philosophische Wörterbuch von St. Chauvin ("Thesaurus philosophicus", 1692 oder 1713) übersetzen, liest bisweilen auch Augustinus (Markovyč war philosophisch sehr gebildet), sondern auch über einige seiner Zeitgenossen erfahren wir, daß sie auch theologische, kirchengeschichtliche, auch populärphilosophische Bücher lesen<sup>2</sup>). Wie klein der Kreis solcher Leser auch sein mag, es bedeutete jedenfalls ein Übergreifen der philosophischen Interessen auf breitere Schichten, eine hoch zu wertende geistesgeschichtliche Erscheinung.

9.

Der zuletzt erwähnte Lodij bildet gerade den Übergang zur neuen Zeit. Er kennt schon Kant und seine Zeitgenossen<sup>3</sup>). Als Professor der Philosophie in Petersburg bringt er Kant nach Rußland. Ebenfalls wird Kants System (lateinisch) im Buche des in Ungarn lebenden W. Dovhovyč im Jahre 1804 dargestellt<sup>4</sup>). Ein Schüler der Kyjiver Akademie — P. Chmielnickyj — studiert in der zweiten Hälfte des XVIII. Jahrhunderts<sup>5</sup>) in Königsberg Philosophie. Die erste russische Übersetzung von Kant erscheint (1804) in der Ukraine und ist anscheinend von einem Akademieschüler angefertigt<sup>6</sup>). Als der Fichteaner Schad nach Charkiv kommt, findet er dort eine Anzahl von Schülern der Kyjiver Akademie, von welchen sich manche

<sup>1)</sup> Über Lodij s. mein Buch S. 150f., 133. Dort ist auch die Literatur über ihn angegeben. Im Erscheinen eine Arbeit über ihn von Prof. Mirčuk.

³) Vgl. "Tagebuch" von Markovyč, dann "Memorien" von M. Chanenko, Briefwechsel von der Familie Poletyka.

<sup>3)</sup> Vgl. Spet, op. cit. und E. Radlov in "Der Gedanke" (russisch), 1922, III; Lodij kennt Kant und Aenesidemus-Schultze, schließt sich dem letzteren an. Die gelegentliche Darstellung der Kantischen Gedanken, die Lodij gibt, ist klar und im ganzen richtig.

<sup>4)</sup> In meinem Buche S. 131.

<sup>5)</sup> Ibidem S. 178.

<sup>) &</sup>quot;Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" ist im Jahre 1804 in Nikolajev erschienen, der Übersetzer hieß J. Ruban.

ihm anschließen und bei ihm promovieren<sup>1</sup>). Vellanskyj reist nach Absolvierung der Akademie nach Jena und bringt die Schellingsche Naturphilosophie zum ersten Male nach Petersburg.

So spielte die Philosophie im Leben der Akademie auch später, als in Rußland und der Ukraine bereits weltliche Hochschulen gegründet worden sind, immer noch eine bedeutende Rolle. Es ist interessant zu bemerken, daß auch noch im Jahre 1860, nachdem die Philosophie zwölf Jahre lang in Rußland als Lehrfach verboten — da "der Nutzen der Philosophie unbewiesen, der Schaden von ihr aber wohl möglich" sei — und dann wieder zugelassen worden war²), die Lehrstühle an den Universitäten nur durch Schüler der Kyjiver Akademie besetzt werden konnten (nur in Petersburg wurde ein Schüler der Petersburger Akademie zum Professor).

Die vielleicht an sich so unbedeutende und so schulmäßige Tradition der Akademie hat sich auf solche Weise doch bewährt. Und wenn wir uns noch erinnern, daß auch der bedeutendste und ursprünglichste ukrainische Denker — Skovoroda — in der Akademie studierte und in seinen Werken den Einfluß der akademischen Wissenschaft verrät, so können wir daraus den Schluß ziehen, daß die von uns dargestellte Periode nicht ganz wirkungslos und unfruchtbar geblieben ist.

Zähringen i. Br., "Heilige Gemeinde" (im Januar 1927).

¹) Darüber in meinem Buche S. 82-83. Im Laufe der kurzen Zeit sind mindestens zehn philosophische Bücher von Schads Schüler in Charkiv erschienen (ibidem). Daraus sehen wir, wie unrecht A. Vvedenskyj Schad tut, wenn er (in seinen "Philosophischen Skizzen", 2. Aufl., Prag 1923, S. 21) behauptet, Schad habe keinen Einfluß ausgeübt. Vgl. auch P. Stähler: "Über die Beziehungen Fichtes und seiner Schule zur Universität Charkiv" in "Archiv für Geschichte der Philosophie", 1915, XXVIII.

<sup>2)</sup> Siehe A. Koyré in "Le monde Slave", 1926.

|  |  | ud |
|--|--|----|
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |
|  |  |    |

#### 6. Літературні вказівки

Про філософію у старій Україні писано небагато. Згадаємо тут майже усе: М. Ве во b га s o f f: Handschriftliche Materialien zur Geschichte der Philosophie in Russland, Bern, 1892; І. Свенціцький: «Начала философіи въ русской литератур XI—XVI в.», Львів, 1901 (також в «Научно-литературномъ сборник Галицко-Русской Матицы», кн. ІІ—III); В. ІІІ у ра т: «Українські джерела до історії філософії», Львів, 1908; мо я книжка: «Філософія на Україні» перше вид. Прага, 1926, друге вид. Прага, 1928, глави 5—6; також мо ї статті: «Die abendländische Philosophie in den alten Ukraine» в «Abhandlungen des Ukrainischen Wissenschaftlichen Institutes in Berlin», том І, 1928; «Renaissance und das ukrainische Geistesleben» в ІІ т. (1929) тих самих «Abhandlungen»; резюме мо го викладу про філософічну лектуру у старій Україні — в «Записках Русскаго Историческаго Общества в Прагв», т. ІІ. Про Платона у старій Україні-Русі статті М. В. Шах матова і мою в «Записках Русскаго Историческаго Общества в Прагв», т. ІІ, — це, здається, перша спроба систематичного оброблення матеріялу, що торкається філософічних відомостей в староруській літературі. Дещо знайдемо ще в книзі М. Грушевського: «З історії релігійної думки на Україні», Львів, 1925, а також в усіх історіях української літератури. В моїй цит, книзі — дальша література.

#### IV.

### ГРИГОРІЙ СКОВОРОДА.

### 1. Життя\*).

Із «Київської школи» вийшов і той, кого звичайно вважають трохи чи не єдиним представником філософії на українському ґрунті — Григорій Савич Сковорода.

Сковорода народився в селі Чернухах на Лубенщині 22 листо-паду 1722 року у родині козака. Діставши освіту, мабуть у місцевій школі, Сковорода вступив до Київської Академії, де і вчився в 1738—42 pp. i знов у 1744—50 pp., з двохрічною перервою, яку він пробув у двірській капелі у Петербурзі. 1750 року він вибирається до російської церкви в Угорщині в Токаї, і користуючись цією нагодою, відвідує Відень. Офен, Пресбург та околиці. Повернувшися за 2-3 роки на Україну, Сковорода протягом 15 років вчителює то приватно, а то в ріжних духовних школах, але 1769 року перериває педагогічну діяльність і з того часу починається його мандрівне життя і розквіт його літературної творчости. Майже цілих 25 років живе Сковорода, мандруючи від одного приятеля свого до другого, головним чином, в межах Слобідської України. «Постійного помешкання не мав він ніде», — пише його біограф, — «вважаючи себе пришельцем на землі в повному сенсі цього слова» (31). Підчас цих мандрівок повстають і його найважливіші твори — діялоги, в яких він розвиває свої погляди, і які він сам переписував і дарував друзям та знайомим. З обраного ним життьового шляху, який був ціл-

<sup>\*)</sup> Далі цитую сторінки видання «Творів» Сковороди Бонч-Бруєвича (СПБ., 1912); твори які не увійшли у це видання, цитую за виданням Д. Багалія (Харків, 1894; до вказівки на сторінку додаю «Баг.»).

ковитим втіленням, здійсненням його філософічних поглядів, не зводили вже його ані та популярність, що стала його уділом в ближчий час, ані спроби приятелів та шанувателів повернути його до тієї або іншої практичної діяльности. Він прожив і вмер, як праведник, мудрість якого була джерелом його праведности. Сковорода вмер в с. Іванівці у дідича Ковалівського 29 жовтия 1794 р. та там і похований. На могилі його написано: «Світ ловив мене, та не піймав».



Мал. 7. Тригорій Сковорода.

Біограф Сковороди його учень і приятель М. Ковалінський — так малює мандрівне життя Сковороди: «Філософія, оселившись у серці Сковороди, давала йому найщасливіший стан, можливий для земнородного. Вільний від пут уся-KOPO примусу, сусти, піклування. турботи. він знаходив усі свої бажання виконаними через їх незначність. Стараючися про зменшення своїх природних потреб, а не про поширення їх, він користавзадоволенням, його не мав ніхто з найщасливіших. — Коли сонце, запаливши численні світильники на смарагдотканій плащаниці, щедро постача-OL транезу почуттям його, тоді він, прийма-

ючи чащу радощів, незмішаних ні з якими печалуваннями життьовими, ніякими зітханнями пристрастів, ніякими розсіяннями суєтними, і смакуючи радощі високим розумом, говорив: дяка Всеблаженному Богу, що потрібне зробив легким, а важке непотрібним! — Коли втома в роздумі змушувала його змінити працю, тоді він приходив до престарого пасічника, що жив недалеко у пасіці, брав до товариства любимого свого пса, і троє, громадою ділили один з одним вечерю. — Ніч була йому для одпочинку від напруження думок, що непомітно знесилюють сили тілесні; а легкий та тихий сон був для уяви його картиною з'явищ, які дає гармонія природи. — Час опівночі звичайно присвячував він молитві, яку у тиші глибокого мовчання почуття і природи насліду-

вало розумування про Бога. — Тут у мить починалася боротьба і серце його ставало полем битви: самолюбство знаряджувалося у купі з паном нашого віку, світським розумом, властивими тілесності людській слабостями й усіма створіннями і нападало з усієї сили на волю його, щоби полонити її, возсісти на престолі свободи її і бути подібним Всевишньому. Думка про Бога. навпаки, кликала його до вічного, єдиного правдивого блага, усюдисущого, усе сповняющого, і змушувала його скористати з усього знаряддя Божого, щоб змогти протистати хитрощам лжемудрости. — Небо й ад борються у серці мудрого, і чи може він бути вільний, без діла, без чину, без користи людству? Так час опівночі проводив він в оружній боротьбі з силами темного світу. — А ранок, що сяв після цього, вдягав його в світло нобіди і в урочистості духа виходив він у поле поділити прославлення своє з усією природою. — Такий був образ життя його! Не орю, ані сію, ані купую, ані воїнствую, так писав він приятелю своєму із самотности; відкидаю усяке життьове піклування. Що ж роблю? А це — завше благословляючи Господа, співаємо воскресення Його. Вчуся, друже, вдячности: це моє діло! Вчуся бути задоволеним тим усім, що Промислом Божіїм мені у житті дане. — Невдячна воля є джерелом адських мук; а вдячне серце в рай солодощів. Ах. друже мій! Вчися вдячности, сидячи дома, ходячи шляхом, засинаючи й прокидаючись; приймай та обертай усе у благо, задоволений тим, що є; з приводу усього, що з тобою трапляється, не ставай безумно проти Бога; завше радуючися, за все дякуючи, молися. — Можна було життя Сковороди назвати дійсним життям» (32—34). Це оповідання, як воно не 6 стилізоване і літературно-прикрашене, в основі своїй відповідає, якщо не цілком і в деталях, реальному образу Сковороди, то в кожном разі тому ідеаду життя мудреця, який мав Сковорода, і до якого він стремів. А що він сам вважав, що до ідеалу цього наближався. — це бачимо досить ясно із його листів і творів останнього періоду його життя.

Піо джерелом і єством такого «блаженного» стапу була мудрість Сковороди, його філософія, про це свідчить і він сам. Мало цього, цей щасливий стан людини і є його філософія. Філософія є саме життя. Так казав Сковорода: «Головна мета життя людського, голова діл людських, є дух людини, думки, серце. Кожен має свою мету в житті; але не кожен — головну мету, себто не кожен піклується про голову життя. Один піклується про черево життя, себто усі діла свої скеровує, щоб дати життя череву; інший — очам, інший волоссю, інший ногам і іншим членам тіла; інший — одягам й подібним бездушним річам: філософія, або любов до мудрости скеровує усе коло діл своїх до тієї мети, щоб дати життя духу нашому, благородство серцю, світлість думкам, яко голові всього. Коли дух людини веселий, думки спокійні, серце мирне. — то й усе світле, щасливе, блаженне. Оне є філософія». (32).

### 2. Провідні думки.

В останніх словах провідна думка Сковороди, та думка, що виявом її було усе життя Сковороди, коло якої групуються, концентруються усі інші «часткові» його ідеї, думки. Життя є філософія і філософія є життя. Така основна думка. В реалізації думки, в тому, що він дійсно зробив зі свого життя свою філософію, втілив свою філософію у своє життя — велич Сковороди. --В цьому ж, може, і його певна слабість. Бо розчинивши філософію в життьовому чині, Сковорода не покладав занадто вже великої ваги на теоретичне оброблення, формальне усталення, усистематизування своїх філософічних ідей. Через це дехто і звав його «філософом без системи», через це, коли і можна говорити про «методу» Сковороди, про його «метафізику», «оптологію», «гносеологію», то завше лише в невному сенсі, лише з певним застереженням, бо викінченої і обробленої системи у Сковороди дійсно немає, немає закінченої і детальної відповіді на усі питання, що може поставити систематик-філософ. А проте філософія Сковороди є с уцільна і монолітна, збудована, так би мовити, в одному стилі, пересякнена одним духом.

Коли життя є філософія, а філософія людини має зумовлювати її життя, то природно в центрі уваги філософа повинні стояти религійні і моральні проблеми, так би мовити, певна практична проблематика є завершення і ціль теоретичної частини філософії. Теорія має вести до певної «praxis pietatis». У Сковороди, дійсно, не бракує теоретичної філософії; де в чому її проблеми освітлені дуже детально її уважно, але завершення системи його думок є безумовно релігійно-моральне. Це виявляється досить яскраво в тому факті, що Сковорода переймає релігійні формули (як побачимо, деякі христологічні формули) для характеристики світу, або життя.

З цим «практичним» ухилом філософування Сковороди зв'язане і те, що для пього центральне в людині не її «теоретичні», «пізнавчі» здібності, а більш глибоке за них емоціонально-вольове єство людського духа — «сер це» людини. Із серця піднімається, виростає і думка, і стремління, і почування. На «серце» людини повинна бути звернена і головна увага моральної чинности людини. Відціля вимога «пізнай себе», «поглянь у себе» і т. д. Відціля і визнання рівноцінности ріжних людських типів і людських індивідуумів. Відціля ж і своєрідна теорія «нерівної рівности» людей щодо їх морального та релігійного життя.

Ці мотиви є центральні у Сковороди. Але, як вже згадано, «безсистемна» філософія Сковороди є досить суцільна, щоб ми могли зупинити нашу увагу не лише на кількох основних думках, а зацікавитися і деякими деталями його філософії. Щоправда, не усі ці деталі та й усі головні думки Сковороди легко і просто зрозумілі. І це було причиною великих непорозумінь щодо витовмачення філософії Сковороди в окремих її частинах та і в цілому.

#### 3. Символіка.

Сковороду не легко розуміти. Це так! І це тому, що його мова не є звичайна «наукова» мова, в якій вживаються твердо і міцно усталені слова-терміни. Мова Сковороди є мова образів і символів. Навіть ті слова, які вже придбали науково-філософічне значіння в сучасній йому філософії, або ще в античності, він повертає до іх первісного образового значіння. Мова Сковороди повертається до материнського лона символіки. Тут на допомогу йому приходить 1 символіка народньої поезії, і символіка античного неоплатонізму, і символіка христіянська, як отців церкви, так і української полемічної та проповідної літератури XVI—XVIII віків. — Сковороду часто порівнювали з Сократом. Скоріше він український «досократик». Во Сократ стремів головне до уточнення, термінологізування грецької мови. Він вимагав, щоб кожному слову і кожній думці було дано ясие і точне означення. Сократ, так би мовити, «прозаїзував» мову грецької філософії. Натомість досократики шукали понять під покровом слів і образів. Коли вони говорять про «воду» або «вогонь», як первісну матерію, з якої утворений світ, коли вони характеризують закон буття світу, як «гармонію», «потік», «число», то вони мають перед собою живі образи реального вогню або дійсної води, гармонії, музики, або бурхливі хвилі гірського потоку, які символізували для них буття цілого світу, і цими образами вони хотіли передати уявлення про його невпинну зміну, або його гармонійну злагодженність та красу. У Сковороди поняття ніби жевріють тільки, дрімають під покровом образів та символів. Кожен символ (як це було і в досократиків) не має у нього твердого, невно-усталеного, різко-обмеженого значіння, а має певну множність значінь, межі значности яких почасти сумежні одна з одною, почасти перехрещуються, почасти цілком ріжні... Символіка живе тут повним життям і стремить вібрати в себе понятійне, означне. «сухе». Сковорода одріжняється від досократиків тим, що він має за собою велику традицію філософічного розвитку, усю «апаратуру», весь «інструментарій» понять античної філософії, патристики і почасти середньовіччя. Але він бере їх, як образи і символи, ставиться до них, так би мовити, як дитина, і грається з ними, відбудовуючи замість сухих конструкцій живі символічні будови, що не є, одначе, безсистемні, беззмістовні і філософічно незначні.

Сковорода сам признається до своєї символічної традиції. Для нього Святе Письмо (зокрема Старий Завіт) та аптична філософія єдині в своєму символічному значінню (як, напр., ще в античності це було для одного з улюблених письменників Сковороди — для Філона Александрійського). Бож «правда острому зору» античних мудреців «не бовваніла здалека так, як підлим умам, а з'являлась ясно, ніби в дзеркалі, і вони, живо бачучи живий її образ, уподоблювали її ріжним тлінним фігурам. Ніякі барви не уяснюють троянду, лілію, нарцис так живо, як благоліпно утворює в них невидиму правду Божу тінь небесних і земних образів. Відціля зродилися

hieroglyphica, emblemata, таїнства, притчі, байки, уподоблення, прислів'я» (Баг. II, 152). «Кожда думка повзає но землі підло, як змій. Але в в ній і око голубиці, що дивиться через потопні води на препрасну Іностась Правди. Себто уся оця гидота дихає Богом та Вічністю і Дух Божий носиться над цією калюжею та брехнею». (364). Правда одкривається символічно перш за все в Біблії, яка є повна «уподоблень», «подібностей». — «Чи не є прекрасний храм премудрого Бога оцей світ. Але є три світи. Перший є загальний та житловий світ, де живе усе породжене. Він складається із несчисленних світів і є великий світ. Два інші є часткові і малі світи. Перший (із них) в мікрокосмоє: себто світик, світочок, або людина. Другий світ є символічний, або Біблія... Біблія є символічний світ, бо в ній зібрані небесних, земних та преісподніх створінь фігури, щоб вони були монументами, що ведуть думку нашу до розуміння вічної Натури, яка захована в тлінній, як малюнок в барвах своїх» (496). «Біблія є брехня і шал Божий не тому, щоб вона брехні нас учила, але тільки у брехні напечатала сліди й шляхи, що повзучий розум наш возводять до піднесеної Правди» (362). «Правда, являючись у постатях фігур своїх, ніби їздить на них; а вони, піднімаючись у тонкий розум Божества, ніби одриваються од землі і, досягнувши свого Початку, знов надають, як по илодах листя, в первісне місце свого тління» (363). — Витовмачуючи символічно біблійні образи, Сковорода йде шляхом, яким ішли і деякі з отців церкви — Климент Александрійський, Максим Ісповідник, Ориґен і такий представник юдаїстично-платонічної філософії, як Філон.





Мал. 8 і 9. Символічні західньо-европейські гравюри (ч. 1).

Поруч з Біблією Сковорода завіне ставить античних філософів — «Боговидця Платона» (360), Сократа, Філона, Плутарха й інших. «Казкові старих мудреців книги — каже Сковорода — то є найстарніа Богословія. Вони так само безтілесне єство Боже зображували фігурами. щоб невидиме було видним, представлене фігурами створінь» (355). «Старі мудреці мали свою окрему мову; вони зображували свої думки образами, ніби словами. Ті образи були фігури

небесних та земних створінь, — папр., сонце визначало правду, кільце, або звернений в кільце змій, — вічність, якір — ствердження, або пораду. Голуб — соромливість. Птиця бусел — богопочитання. Зерно і сім'я — думку і гадку» (268). Таким чином, образи, «фігури», принодоблення, символи є те, що черпає Сковорода із Біблії та античної філософії. Біблія та антична філософія — джерела, в яких він однаково шукає образного, наглядного розкриття правди.

В цих приподоблениях Сковорода йде за улюбленими в XVI—XVIII вв. на Заході її на Україні збірниками «емблем» (Alciatus. Camerarius, Vaenus, Boschius, тощо). Він просто цитує кілька речень із одного з таких збірників (не називаючи їюго), що був розповсюджений на Україні (маємо відомості, що їюго мали в руках Я. Маркович. Арсеній Мацієвич), а саме: «Symbola et Emblemata selecta», що їх видано 1705 р. в Амстердамі з наказу Петра Першого. Подібні збірники були відомі на Україні і рапіше (в бібліотеках П. Могили, Епіфанія Славінецького, Стефана Яворського), на їх зразок складена, папр., і вже згадувана «Понка іерополітика» 1712 р. Ними (як і символічною методою взагалі) досить користувалися і українські проповідники та письменники XVII—XVIII віків. Сковорода в своїй символіці є сином свого часу і представником староупраїнської традиції релігійного письменства та проповіді.

### 4. Метода.

У витовмаченні символів є, одначе, у Сковороди певна «метода». Ця метода є якнайближче споріднена з «діялектичною» методою античности і є ніби її символічне втілення.

До вства діялектичної методи античности належить поперше антитетика, себто стремління відкрити в дійсному бутті протилежні означення, «протиріччя». Ще Геракліт віщає — «Бог є День, Ніч, Зима, Літо, Війна, Мир, Пересичення. Голод». — Платон робить аналізу антитетичної структури усякого буття взагалі — тотожність і ріжниця, спокій і рух («Софіст»), єдине і многе, буття і небуття («Парменід») одночасно і разом належать до вства, усякого і кожного єства. Іншими словами. — дійсне буття тим і відріжняється від «з'явищ», від бування, що в ньому сполучені протилежні ознаки, які в буванні відокремлені і відірвані одна від одної. — Арпстотель не відхиляється в цім відношенні від Платонівської традиції, даючи антитстичні означення основним поняттям своєї системи — руху душі, дійсности (ἐνέργεια) тощо. Плотін, виходячи із основоположень Платона, кладе в основу своєї системи ті ж пари протилежностей, що і Платон, і дає послідовно-антитетичні означення усім ступеням буття: «Єдиному», розуму, душі, природі, матерії. Найповніше розвинена антитетика «Єдиного», яке є «можливість усього» і чиста реальність, причина і ціль, нерухоме і рухоме, повнота буття і одночасно — «небуття». «ніщо», бо воно немає ніяких невних, сталих ознак, ніякого конкретного змісту. Так само антитетичні й інші сфери буття, що їх породжує «Єдине».

Але антитетика властива і христіянському світогляду, зокрема в тій його формі, яка розвинена апостолом Павлом. Сковорода сам згадує Павла після одного з антитетичних наближень «безумства» («юродства») і «мудрости». — «Оце є безглуздя, що згадує Павло (в листі) до Коринтян» (172). Бо «ганені втішаємось, радуюся у стражданнях моїх. — Що наводить на інших прегіркий смуток, те Павла веселить. Чи ж не має він серце діямантове?» (там саме). На думку Павла, протилежності, протиріччя йдуть разом в духовній історії людства. Так «гріх» і «благодать», — «як умножився гріх, так збільшилася благодать» (Рим. 5, 20; Рим. 6, 1), «закон» і «злочин», «гріх» — «де немає закону, немає її злочину» (Рим. 4, 15), «Закон прийшов — умножився злочин» (Рим. 5. 20). «Без закону гріх мертвий. — Коли прийшла заповідь, гріх ожив» (Рим. 7, 8 і далі). «Життя» і «смерть» для христіянина теж зв'язані нерозривно: «Заповідь, що дала нам життя, спричинилася до смерти» (Рим. 7, 11); «носимо завше у тілі смерть Господа Ісуса, щоб і життя Ісусове об'явилося у тілі нашім. Бо ми живі неперестанно предаємося на смерть для Ісуса, щоб і життя Ісусове об'явилось на тілі нашім смертнім» (Кор. II, 4, 10—11)... «Ми поховані (з Христом) крещенням у смерть, щоб ходити в оновленім житті» (Рим. 6, 4). — Саме викупления людей Христом є повне парадоксальної антитетики. Христос «родився від жони, скорився закону, щоб викупити підзаконних» (Гал. 4, 4—5); «Будучи багатий, збіднів для нас, щоб ми забагатіли з його бідности» (Кор. II, 8, 9). Викупления людей від смерти так само антитетичне: «тлінному треба вдягнутися в нетління і смертному — вдягнутися в безсмертя» (Кор. I, 15, 53); «сіється в тлінні, возстає в нетлінні, сіється в пригнобленні, возстає у славі, сіється у немочі, возстає у силі» (Кор. І, 15, 22). — Релігійне переживання христіянина і його становище у світі, на думку Павла, повне антитетики. — «Як світ не пізнав мудрістю Бога в премудрості Божій, то Бог врятував світ безумством проповіді» (Кор. І, 1, 21): «Бог вибрав немудре, щоб посоромити мудре, і немічне світа вибрав, щоб посоромити міцне, і незначне і пригнічене вибрав Бог, щоб посоромити значне» (Кор. I, 1. 27—28); «в честі й безчесті, хвалимі й ганені, як спокусителі, але правдиві, невідомі й знайомі, вмираючи оживаємо, караємі не вмираємо, смутні й завше веселі, бідні багатьох збагачуємо, нічого не маємо і все посідаємо» (Кор. II. 6, 8—10): «раб. покликаний у Господові, є вільний у Господові, а покликаний вільний є раб Христов» (Кор. I, 7, 22).

Не можемо тут простежувати історію антитетичної методи у натристиці і в схоластиці. В нові часи, як здається, антитетична метода заненадає в обох основних напрямках докантівської філософії — в раціоналізмі і емпіризмі. Але в не менч важливій лінії філософічного розвитку — в містично-теософічній (яку звичайно іґнорують історики філософії) антитетична метода живе аж до часів Сковороди. Ми кинемо лише кілька поглядів в історію німецької містики і теософії пізнього середньовіччя і нових часів. — Вже у Майстера Екгарта (XIII—XIV) і Тавлера (XIV) зустрінемо любов до анти-

тетичних означень, подібно до: «мир — в неспокою, радість в жалю, утіха в смуткові,... в ріжноманітності єдність», «чим нижче, тим вище», «чим нижче, тим вище, чим менче, тим більше» і до твердження про єдність усього найріжноманітнішого і найпротилежнішого в Бозі. А Сузо (XIV) дає і загальну формулу антитетики єство релігійного переживання — «дві протилежності, себто дві собі протирічні речі, зрозуміти разом в Єдиному». І хоч «дві протилежності в одному протирічать в усіх сенсах усім наукам», але таке розуміння є «розуміння із людського сенсу», а сполучення протилежностей в Божественому «Единому» розуміємо через «сенс. що перевищує мету усіх людей». Так і для містиків нового часу. Себастіян Франк (XVI) викладає свої думки в формі «Парадоксів», які будує за методою сполучення протилежностей, з'єднання протирічь, — «Вожий закон легкий і важкий», «Слово Воже життя і смерть», «Лише безумство — мудре і неуцтво — знає усе», «світ протирічить сам собі». Для Валентіна Вайгеля (XVI) — в Бозі сполучуються протирічні протилежності. Якоб Беме (XVI—XVII) пронизує усю свою складну систему грою протирічь, — і в Бозі — протилежні «світлі» і «темні» елементи, і у світі усе — «війна, суперечка, сварка», «речі сперечаються між собою». Нарешті, Анґел Силезій заповнює вірші свого «Херувімського Мандрівника» антитетичними формулами, з них деякі знаходять цілком відповідні формуловки у Сковороди. Треба зазначити, що джерелом антитстики німецької містики є Плотін і платонічні твори, що приписуються Діонісію Aреопагіті.

Сковорода переносить антитези христіянської науки та христіянського релігійного переживання на цілий світ. Для нього цілий світ наскрізь є просякнений антитезами, «В цьому цілому світі два світи, з яких складається один світ: світ видимий і невидимий, живий і мертвий, цілий і розпадливий. Цей — риза, а той — тіло. Цей — тінь, а той — дерево. Цей — матерія, а той — іпостась, себто основа, що утримує матеріяльний бруд так. як малюнок тримає свою барву. Отже, світ у світі є то вічність в тлінні, життя у смерті, пробудження у сні, світло у тьмі, у брехні правда, у печалі радість, в одчаї надія» (368). Вже тут намічені два шереги протилежностів, антитез — в світі і в людському житті. В світі — «вічність у тлінні, життя у смерті, пробудження у сні, світло у тьмі», в людському житті — «у брехні правда, у плачі радість, в одчаї надія». Обидва ці шереги Сковорода розглядає ближче. В природі — «не знайдеш дня без тьми і світла, а року без тепла і зими» (364). «При ночі є тут також і ранок дня Господня» (318). Антитези утворюють усе в світі, складаючись в єдність — «утворюють єдине — їжу — голод і насичення, зима і літо — плоди. Тьма і світло — день. Смерть і життя — усяке створіння» (520). Теж саме і в духовнім житті «не знайдеш стану, який би не був із гіркоти та солодощі змішаний» — «Солодощі є нагородою гіркоти, а гіркота — мати солодощі» (346). «Плач веде до сміху, а сміх у плачі криється. Пристойний плач є теж саме, що у добрий час сміх. Оці дві половини складають едине» (520). Також і цінності людського життя — парадоксальнопротирічні — «Похмура премудрість, як вона назовні невидна, так у середині важлива і маєстатна» (168). «У підлих і похмурих зовнішностях, як у старому вбранні, завернена премудрість, якої уся й усяка дорогоцінність недостойна. Оцією підлотою ця Вожа драбина спустилася на простонародній вулиці, щоби тих, хто на неї вступить, возвести до самого найвищого верху небесного розуміння» (172). «Одкрий покров і побачиш, что оце дурацтво є наймудріше, а тільки прикрилося безумством» (172). «Щасливий, кому пощастило знайти в жорстокому ніжне, в гіркому солодке, в лютості милость, в отруті їжу, в шалі смак, в смерті життя, в безчесті славу» (394—5). Цим життя людське є рух між цими протиріччями — «непотрібне з часом псується у серці і гине, а нове росте». І Сковорода перефразує ан. Павла — «Сіється загниле, встає запашисте; сіється жорстке, встає ніжне; сіється гірке, встає солодке; сіється стихійне, встає Воже: сіється нерозумне й сліпе, воскресає премудре й провидче» (263).

Такі її подібні цитати можна було б виписувати із творів Сковороди без кінця. Та уся його «система», як побачимо, базується на антитезах. Оця антитетика, в якій так кохається Сковорода, є з одного боку для нього засобом схарактеризувати буття, як таке, що стоїть на «роздоріжжі», що має подвійний характер та сенс, з другого ж боку — вона є характеристикою тієї абсолют ної повнот и буття, в якій сполучені, злиті протилежні ознаки, які в усьому окремому і відірваному є «однобічні», ізольовані, відірвані від цієї цілости буття. Це є, доречі, основне і в антитетиці містиків і отців церкви, платоніків і «німецького ідеалізму».

Поруч з цією теорією «coincidentio oppositorum» в усякім бутті стоїть у Сковороди уявління, яке освітлює собою цілу низку рішень окремих конкретних проблем, що усе в світі рухається між протилежностями у колі. таким чином примирюючи протиріччя. Во у колі «початок і кінець спільні» — казав Геракліт. Поворот до початку здавався декому з античних мисленників основною релігійною проблемою, — «люди гинуть тому, — писав пітагорієць Алкмеон. — що не вміють зв'язати кінець з початком». — Коловий рух, колобіг є для Платона основний символ життя «світової душі» і окремої людської душі. — Відношення Аристотеля до цієї проблеми подвійне, — з одного боку він полемізує проти платонівської думки, з другого — сам приписує Богові коловий рух, та будує систему основних категорій своєї філософії так, що початок та кінець її наближуються один до одного. — Зате платонік Філон згоджується з Платоном. — Плотін приймає думки Платона та детально їх розроблює. — Нарешті, Прокл, який зробив величезний вплив на метафізику христіянської філософії, кладе символіку кола і кулі в основу розробленої ним діялектичної методи. На його думку, «усе, що виходить з ества, повертаеться до того, від чого вийшло» — зв'язуючи кінець з початком. «Кінці усіх божествених еманацій уподоблюються їх власним початкам, утримуючи безначальне та безмежне коло. через поворот до початків».

Колобігом є весь розвиток людської історії, на думку Павла. Через Адама прийшов у світ гріх, з гріхом смерть. Смертне людство по гріхопадінню дістає від Бога закон («старий завіт»), який веде до засудження. Це «шлях до низу». Викуплення людей Христом повертає цей шлях занепаду «до гори». Проти гріха Христос приносить благодать, що веде не до смерти, а до життя; місце закона заступає справедливість, що виправдує, а не засуджує людей (Рим. 5. 12—21). Не буде насильством над духом Павла зображення його «філософії історії» на наведеній коловій схемі, як це робить один модерний німецький дослідник.



Мал. 10.

«Коло», «колесо» залишається найважливішим символом божественого буття й історії людства і окремої людини і у німецьких містиків (ми знов не зупиняємось на цілій низці моментів розвитку цих символів в історії філософічної думки). Як для Екгарта «душа, що любить, пробігає коло», «виходить і новертається», Бог є «вихор», так і у Сузо. І коли у В. Вайгеля образ кола вживається лише принагідно (але, як побачимо далі, зустріваємо інші зв'язані з цим символом метафізичні думки), то у Беме образ кола символізує як життя природи і «злого» початку в світі, так і життя божественого буття — «Ество Бога — коло, або око», — «бо початок завше має в собі кінець». І у Анґела Силезія знов найбільше наближення до Сковороди: «Ти сам» — звертається він до людини — «колесо, що біжить із себе самого і не має спокою»; і Бог — «початок, що шукає і знаходить свій кінець.» — Ці образи тісно зв'язані з основною ідеєю, що спільна усім німецьким містикам, — світ відпадає, відходить від Бога, але цей одрив не є вічний та непоправний. — світ шукає Бога і знаходить його, повертається до нього, усе створіння повертається до Бога, зв'язуючи таким чином кінець з початком. Ця думка загострена почасти остільки, що, може, стає в суперечність до христіянської догми.

У Сковороди образ кола, колеса, кільця, кулі (що є вже і у Прокла, а натяки на нього вже і в досократиків) є один із найцентральніших. «Початок і кінець є теж, що Бог, або вічність» (366). «Як у кільці: перше і останнє є теж саме і де почалося там і скінчилося» (366). «Колесо є образ, що сховує в собі безмежне Колесо Божої Вічности і є ніби земля, що пристала до неї» (271). Символами кола й колеса (символи символів!) є усі круглі предмети — в першу чергу ті, що їх згадано в Біблії — «ланцюг» (299), «куля фігура, що складена із багатьох колес» (280), «фігура циркульна: рівнокругла, кулевидна, якими є каблучка, хліб, монета й інше, або виноград і садовина з вітами, сім'ям і інше» (373), «вінець,.. яблуко,... монисто...» (280), «сонце» (281), «жорнов» (284). З суто-українським юмором, ніби сміючись з себе самого, Сковорода змушує одного з співбесідників своїх діялогів перерахувати: «як можна бачити, ви скоро покладете у рахунок ваших колес решета, миски, хліби, опрісноки, блини з тарілками, з яйцями, з ложками й оріхами і інші манатки — додайте ще горох і квасолю і дощові краплини. — I не забудьте садовини із Соломонових садів з Іониним гарбузом та кавунами. Нарешті, і Захаріїн сьомисвічник з кружками і олією, що горить в оріховидних чашках. — Гадаю, що в Біблії оце усе є» (284—5). Але із за цього глузування проглядає серйозний філософічний сенс. Дійсне життя тому символізується кулею та круглими предметами, що це є ніби найбільш у собі закінчена, замкнена форма, яка сама собі довліє. А коло, що в своєму кінці само до себе, до свого початку повертаеться, може бути символом життя, такого дійсного, абсолютного буття, яке в протилежність до усього конкретного і емпіричного — живе в собі самому, «не потребуючи» для себе нічого іншого, будучи саме своєю основою і єдиною можливою метою своїх стремлінь. Та цей образ стане нам більш зрозумілий у дальшому.

Е вартий уваги і той символ колобігу, колового руху, що ним залюбки користується Сковорода. Це змій. Символ змія грав велику ролю в античній релігійності, а пізніше у т. зв. «Гностиків». що робили спробу поєднати античні релігійні традиції з христіянством. Одна з гностичних сект навіть дістала ім'я «офітів» (від грецького бор — змій). — «Змій, що тримає в роті свій хвіст. одкриває, що безмежний Початок і безначальний Кінець починаючи кінчає, кінчаючи починає» (369—370). «Коли він висить звитий в кільце, є фігура вічности» (273). «Хитрий і в'ється у кільцях так, що невидно, куди хоче, якщо не помітимо його голови. Так і вічність усюди є і ніде її немає» (505). Та змій є символом і для іншого — для діяльности розуму, який є захоплений та зайнятий емпіричним пізнанням конкретних емпіричних предметів, пізнанням, що «повзає», що прив'язане до конкретного та матеріяльного. — Ще у гностиків змій мав таке подвійне символічне значіння. Так і в Сковороди — «Брех-

ливий, але й правдивий. Безумний, але й мудрий. Злий, але він саме і благий» (512). Брехливий, безумний та злий є «змій, що повзає по землі», що «виманює серця наші із блаженного саду» (256).

Що коловий рух духа є для Сковороди методичним принципом, на це вказує та сила символів такого руху, що ними він переповнює свої твори, але і те освітлення, яке Сковорода дає основним проблемам метафізики, антропології та етики.

Скоро по смерти Сковороди і антитетика, і символ колового руху знайшли собі місце в найбільших філософічних системах нового часу — у Фіхте, Шеллінґа та Геґеля. Традиції античности і німецької містики були. щоправда, в них не просто сполучені, але синтезовані, злиті в новій вищій формі діялектичної методи. Основне твердження нової діялектики є, — що протилежності, протиріччя сполучуються у дійсному бутті. Образ кола живе і у великих представників німецького ідеалізму. — «Первісне, необхідне і стале життя» — пише Шелліні — «піднімається від долішнього до горішнього, але дійшовши до нього, повертається безпосередньо до початку, щоб знов із нього піднятися». Це «життя, що вічно обертається в собі самім. — свого роду коло». «Безпереривний колобіг, оборотовий рух, що ніколи не зупиняється — і поняття Початку, та й Кінця, знимають себе в оцім коловороті». Також і в Геґеля — індивідуальне життя, субстанція, правда, наука, — все оце «кола», бо кожне з них має свій вихідний пункт, свою мету і свій кінець у собі самім.

Місце Сковороди у філософічній традиції, таким чином, приблизно встановлене. Воно в історії розвитку діялектичної філософії. Сковорода один із найпізніших представників традицій античної та христіянської «діялектичної» методи.

# 5. Світ, матерія, Бог.

Тепер можемо, користуючись нашими попередніми аналізами, перейти до характеристики метафізики Сковороди.

Основна тема метафізики Сковороди теж антиномічна, — все в світі, на його думку, по природі подвійне. Сковорода, розглядаючи світ в цілому — цілокуппість усього буття, а далі — обидва боки цієї єдности буття — матерію і Бога, відкриває усюди сполучення протилежностей.

Світ складається із двох «натур», — із божественої та матеріяльної, які. одначе, не знаходяться тільки одна коло одної, одна поруч одної, а утворюють нерозривну і цілісну єдність. Цю думку про сполучення двох «природ» в одну Сковорода варіює ріжноманітно. «Бог є у плоті людській. Є справді він у плоті видимій нашій, нематеріяльний у матеріяльній, вічний у тлінній, єдин у кождому з нас і цілий в усякому»... (101). «Весь світ складається із двох натур: одна видима, друга невидима. Оця невидима натура, або Бог, проникає і утримує усе створіння, усюди і завше був, є і буде» (100). «Уся стихійна підлота, ніби риза, що він її носить, — вона його і він

у ній усюди» (312). «Усяка плоть є риза твоя, сіно і попіл; ти ж тіло, зерно, фіміам, стакті і касіа, пречистий, нетлінний, вічний! Усе тобі подібне і ти — усьому, але ніщо не є тобою і ти — пічим, крім тебе самого» (205). «Хай то буде — яблуня і тінь її: дерево живе і дерево мертве: лукаве й добре: брехня і правда; гріх і розрішення. — Усе, що ти бачиш у зовнішності твоїй, якщо віруєш, усе те ти маєш в славі і тайні, яко правдиве, що засвідчене твоєю ж таки зовнішністю» (202). «Усяке матеріяльне буття має в собі відповідне буття божествене. Усього ти тепер по двоє бачиш: дві води, дві землі» (96). «В тілі нашім дві храмини: одна земпа, друга небесна. Видима зветься створіпня, невидима — Бог» (144). «В усякому місці дай місце і Богові твоєму. У волосі — волосу його, у жилочці — жильці його, в костях твоїх — костям його» (124).

Але божествена природа має першенство перед матеріяльною. «В усьому таємна є і невидима правда» (93). В природі «те сильніше, що невидніше» (95). Божествену природу уподоблює Сковорода сенсу писаних слів, або малюнка. «Барва не що інше, як порох і пустеля: рисунок, або пропорція та розположення барв то є сила» (85), «коли хто бачить барву в словах, а письма прочитати не може, то як тобі здається? Чи бачить такий взагалі письмена?» (85). «Усяка матерія є барвистий бруд і брудна барва і мальовничий порох, а блаженна натура і сама початком, себто безпочатковою інвенцією, або виглядом та премудрою делінеацією, що носить усю видиму барву, яка своїй нетлінній силі і єству так відповідає, як одят тілові» (245). «Весь оцей — світ, аж до останньої своєї риси, від виноградної лози, аж до кропиви, від нитки аж до ременя, бування своє дістає від винцого» (277).

Цей образ малюнка і барви, або інший — дерева і його тіпі. що їх Сковорода вживає, щоб визначити відношення між Богом і світом, між божественою та тлінною природами, ясно показує, що це відношення Сковорода уявляє собі як для обох сутнє і нерозривне! Сковорода знаходить формулу для його характеристики в христології — в церковній теорії про відношення двох натур — божеської та людської — у Христі. Ці обидві природи за вченням церкви сполучені у Христі «несліянно», «нерозривно» та «нероздільно». Цю парадоксальну формуловку переймає Сковорода. Так само «незіллянно», але разом з тим «нероздільно» та «нерозривно» сполучені і обидві натури у світі. Ані матерія не є Бог, ані Бог не є матерія, але Бог «в ній та поза нею і вище неї перебуває» (312). Одне утворене із двох — «без усякого змішання, але й без розділення» (215). «Сполучені у одну іпостась без злиття єства Божого і тлінного» (112). «Обидва в одному місці і в єдиному лиці, але не в тій саме честі і не у тій саме природі» (318). «Двоє в одному і одне із двох, нерозривно і так само незіллянно» (202, 77, 498). Змішування обох природ є найбільша помилка людського пізнання, помилка не тільки неправдива, але й гріховна — «поганці усі звуться оцім ім'ям: Вавілон, що значить змішання, або зілляння. Вони бачуть одну лише зовнішню илоть і дивуються їй усюди. її описують,

виміряють, а духовну правду, що знаходиться в плоті, не знаючи її, змішують з плоттю» (182). «Якщо обидва ці єства змішати в одно і визнавати одну лише видиму натуру, то це буде повне ідолопо-клонство» (243). «Рідна смерть, що душу вбиває жалом, є змішування в одно тлінної і божественої натури, а змішане оце зілляння є віддалення від божественого єства в країну страху і попелу» (244).

Але і кожна з двох натур сама у собі є парадоксально-антитетична.

Матерія характеризується виразами і означеннями, що подібно до платонічного вчення про матерію — характеризують її майже як «небуття», «неіснуюче». Для Сковороди матеріял лише «місце» (318), «поле слідів Божіїх» (362) (як і у Платона, матерія лише «місце», «поле» реалізації ідей). — «пуста» матерія (362), «зовнішність» (309), «пуста видимість» (83), «що є видима плоть, як не смерть?» (99), «тінь» (96), «праця і хвороба» (318), «заникає повсякчасно» (318), «брехня» (53, 59), «манатки, зумішка, сволота, січь, лом, крушь, стечь, безглуздя.... плітки» (62), «земля, плоть, пісок, полинь, жовч, смерть, тьма. злість, ад», «трава, лесть, мрія і заникаючий цвіт» (98), «тлінна тьма» (164), «нікчемність» і «ніщо» (276, 52, 80, 368). Теж саме знайдемо хочби і у Плотіна — матерія, мовляв, тільки «тінь», «брехня», «зло», «смерть», «тьма», «позбавлення» (στέρησις). Але одночасно матерія в певному сенсі — корелят Бога і тому непереходима. вічна — «Materia aeterna est» (368). «Materia aeterna. Матерія вічна. Себто усі місця і усі часи паповнила. Тільки один дитячий розум може сказати, що світу, великого цього ідола і Голіата, колись не було, або не буде». «Поки є яблуня, доти — з нею і тінь її. Тінь, себто містечко, що його закриває від сонця яблуня. Але дерево вічности завше зеленіє. І тінь його ані часом, ані місцем не є обмежена. Світ оцей і усі світи, якщо вони нечисленні, є то тінь Божа. Вона зникає частинно, не стоїть постійно, і в ріжні форми перетворюється вид, ніколи не відділяючись від свого живого дерева» (507). Ця теорія на перший погляд протирічить христіянському вчению про утворения світу Богом. Але згадаймо і інше твердження Сковороди — «заникає світ сей. — заникає повсякчасно» (318). Отже світ одночасно і гине і не гине, одночасно онтологічно-кріпкий («вічний», «всі місня і всі часи наповнив») і онтологічно-нетривкий. Це антитетична характеристика матеріяльного буття, яка зустрівається і в містиці — у Ангела Силезія — «Дивись, цей світ гине. Що? Він разом і не гине». І Ангел Силезій дає і ключ до зрозуміння цієї антитетики: «тому, що створіння існують в слові Божому, як могли б вони не бути й розпастися?». «Світ існує від вічности. Тому, що Бог вічний створив світ поза часом, то ясно, як сонце, що він існує від вічности». Час і простір утворені разом з утворенням світу. Отже з цього пункту погляду можна сказати, що світ. матеріяльне буття — «усі місця і часи наповнило». «Світ утворений (Богом) не в часі, а разом з часом». — казав Автустин. Але ідея світу, «образ і план» його 6 в Бозі від вічности, за вченням отців церкви. Отже в такому сенсі Сковорода мігі з ортодексальної христіянської точки погляду говорити про відсутність початку світу у часі. Вчення про вічне існування створіння навіть і по «кінці часів» теж є і в отців церкви (Григорій Богослов). Отже і вчення про нескінчальне існування світу також не є протпріччя з христіянською догмою. Сковорода, як і Анґел Силезій, надали лише оцій ідеї парадоксальну форму, що відповідає загальному антитетичному «стилю» їх думання. Гине усе відокремлене, одірване, ізольоване, залишається поза часом, у вічності «краса», «план» — ідеальне буття світу, його укріпленість в Бозі, у волі та «пораді» Божій.

Як світ. так само антитетичне і божествене буття — Bor. Bor ніби є тотожний з «природою», до якої Сковорода його безмежно наближує. «Природа», «Натура» — це лише одно із імен. якими ми можемо визнати Бога (63, 215, й інш.). Бог в певному сенсі слова є усе, «Чи не Бог усе в собі тримає? Чи не сам він є голова і усе в усьому? Чи не він є правдою в нашій пустелі і головною основою у нікчемному поросі нашому?» — «Чи не він є буття усьому? Він в дереві є правдивим деревом, у траві — травою, у музиці — музикою, в будинку — будинком, в тілі нашім земнім повим є тілом і осередком, або головою його. Він усяким є в усьому» (86). Життя світу є лише життя Бога, рух світу є рух Бога. «Що є стріла, як не стремління? Що є стремління, як не Божий побуд, який усе створіння його шляхом і до його місця рухає?» (357). «Оця найблаженніша натура, або дух, весь світ, ніби хитрість машиністи, що часову машину на вежі утримує в русі, і, як пестливий батько, сам є буття усякому створінню. Сам одушевлює, годує, упоряджує, виправляє, захищає, і за своєю волею, що зветься загальним законом, або статутем, знов повертає в сирову матерію, або бруд; а ми це звемо смертю» ((64), «Невидима сила усе наповняє і усім володіє» (85). «Дух усе, що не є, виліплює. Дух і утримує» (86). «Виходить із середини машини-годинника побудна сила, яка рухає незмисловий молоток» (119). «те, що звемо — око, ухо, язик, руки, ноги і усе наше зовнішнє тіло само собою нічого не чинить і ні в чому» (81). Так весь світ — у Бозі. Але з другого боку — світ безмежно далекий від Бога, який є «джерело», «світло», «сонце» світу (про це далі), -Так само антиномічне і саме єство Бога. Ця парадоксальна антетичність божого єства виявлена догмою триєдиности Божої. Бог є одночасно «боги» — «один» і «не один» (371, 511). У Возі «я» і «ми» — тотожні (511). «Вачу єдине, а то є троє. Бачу троє а то є єдине — — недоуміє ум» (512), «Трійця у одиниці і одиниця у трійці бути не може, лише яко одиниця» (512). Трикутник — «трикут», «египетський трикут» (511) — це символ одночасної одиничности і потрійности божественого буття. B Бозі усе і усе iз нього, але він в нічим (конкретним) із того, що в оцьому усьому, бо він над усе і усе у ньому.

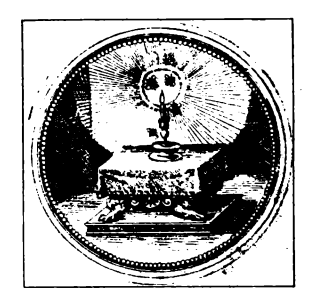
## 6. Зерно і рослина.

Але світ не залишається без руху, не стоїть статично в оцих протилежностях, протиріччях. Світ у постійному невпинному русі. Цей рух є своєрідний, рух між протилежностями, антитезами. Світ розкладає себе, розподається, розсипається і збирає себе знову у єдність. Цей своєрідний рух символізується життям рослини.

Ще досократики виводили саму назву природи ( $arphi'\sigma\iota\varsigma$ ) від імени росту рослини  $(\varphi \dot{v}\omega)$  і рослини самеї  $(\varphi \tau o \varsigma)$ . Символ рослинного життя вживав, щоб характеризувати життя світу, вже стоїк Клеант — «частини з'єднуються в сімені, змінюються і знов розпадаються», так і у світі «в одному повстає усе, і із усього складається знов одне, гармонійно розвиваючись в невному порядку». — Так і в Філона Александрійського: «Із рослини повстає плід, так що із початку повстає кінець, а із плоду, що має в собі сім'я, знов виникає рослина, так що із кінця повстає початок». Так і в Плотіна — «те що вище за життя є причина життя. — Уявім собі (життя світу), як життя велетенської рослини, що охоплює усе, і основа якого незмінна і неподільна і ніби вміщена в коріння. Ця основа з одного боку постачає рослині інтенсивне загальне життя, а з другого — залишається сама собою, не будучи множна, а лише основою многого». — Рослинне життя є символом життя індивідуального і життя усього людства (церкви) в Новому Завіті і, зокрема, зв'язується з одною основною нарадоксією христіянської віри — зі шляхом до багатства життя через смерть. — «Правдиво, правдиво кажу вам: якщо пшеничне зерно, впавиш на землю, не помре, то залишиться само, а як помре, то принесе багато плоду» (Іоан, 12, 24). І, зокрема, смерть і воскресення із мертвих символізуються розвитком зерна, що породжує, вмираючи, — «так і при воскресенні мертвих: сіється у тлінні, возстає в нетлінні; сіється в пригнобленні, возстає у славі; сіється у немочі, возстає у силі: сіється тіло душевне, возстає тіло духовне» (Кор. I, 15, 42—44, пор., Кор. I, 15, 37; Рим. 11, 16). Символ рослини і зерна грає велику ролю у гностиків. — Життя рослини один із головних символів і в німецьких містиків. У Екгарта, Тавлера, Франка образи зерна і рослини вживаються в сенсі близькому до образів Св. Письма. Валентін Вайгель розвиває цей образ в один із основних образів своєї системи, на якому він розкриває основний закон життя світу і ролю божественої сили, яка усім править. «Жолудь — невелике зерно, а у ньому закритий прекрасний дуб, з корінням, стовбуром, вітами, листям, гіллям і несчисленними іншими дубами». «У зерні пшеничному заховані коріння, стебло, колос і тридцять інших зерен». Сила росту рослини — сила Божа, це Бог «із одного оріха робить понад тисячу оріхів і в одному оріхові заховує несчисленну кількість інших оріхів». Також і для Беме рослина і зерно символи життя світу в цілому і його частин. Бог-«Творець панує в усьому, як сок в усьому дереві». Так само і у Анґела Силезія — «В горчичному зерні --образ усіх вищих і нижчих річей».

Та путь усього створіння, якою його рухає Бог, Сковорода зображує ж шлях, яким згідно з христіянством іде кожна окрема людина, — через смерть до життя, через вмирання до воскресення. Таким шляхом іде ввесь світ і цей шлях можна собі уявити, як життя





Мал. 11 і 12. Символічні зах.-европ. гравюри (ч. 2).

рослини. Життя всесвіту — це процес, в якому єдність розпадається на многість, і знов збирає себе у єдність в смерті, збираючи усе, усі сили свої в одному пункті, в сім'ї, із якого потім розкривається, розвивається нове життя. «Колос усе утримує в собі. Чи ость є на колосі, чи вона є колос? На колосі, щоправда, ость, і в колосі ость, але колосом ость не є, не вона є колос. — Чи не закрилось оце все в зерні і чи не вийде весною усе оце, замінивши зеленим одягом жовтий та старий? — Уся зовининість вже зійшла». — Починається «новий плодочин» (101). В цьому процесі «Бог один є усьому голова, а уся зовнішність є п'ята і хвіст». «Чи побачив ти у колосі новий ріст, такий сильний, що для усієї соломи з половою він зробився головою та прибіжищем?». — «Стара на колосі солома не боїться загибелі. Вона, як із зерна вийшла, так знов у зерні закристься, яке хоч і згниє за зовнішньою шкіркою, але сила якого вічна» (103). «Весь світ з народженнями своїми, як прекрасне дерево у цвіті, закривається у зерні своєму, і знов відтіля з'являється» (216). «Придивись до фігового зернятка, чи є менше за нього? — Підніми ж очі і подивись на силу його умним оком; і ти побачиш і пересвідчишся, що в ньому ціле дерево з плодами і зерном закрилося; та й несчисленні мільйони фігових садів тут саме заховалися. Тому добре розжуй, якщо десь у Біблії прочитаєш: зерно, сім'я, колос. хліби, яблука, фіги, виноград, плоди, чорнуха, кмінь, просо і т. ін. І не дурно уподоблено: cim'я є слово Боже» (290). «Тодіж, як згниває старе на ниві зерно, виходить із нього нова зелень, і згниття старого є народження нового, щоб там, де падіння, там саме було і оновлення» (366). — Зерно є разом і образ етичний, образ відновлення

душевного життя людини із глибини її єства — «непотрібне з часом псується у серці і гине, а нове росте. Сіється загниле, встає запашисте; сіється жорстке, встає ніжне; сіється гірке, встає солодке; сіється стихійне, встає Боже; сіється перозумне і сліпе, воскресає премудре і провидче...» (263). Але над етичною символікою Сковороди ми ще зупинимося далі.

Уявління про те, що життя цілого світу подібне до життя рослини відродилося в філософії XIX віку. Для Фіхте рослинне життя є тільки образом життя природи і обмеженої людської свободи — «наша свобода» нагадує йому свободу «рослини, що сама себе витворює — — продукуючи матерію з корінням, листям, цвітом», і коли для Шеллінта рослина є символ «видимої природи», що в «в частинах і в цілому образом — руху, що йде постійно внеред і назад. — — Дерево піднімається завше від коріння до плоду і, дійшовши до вершка, знов скидає з себе усе і повертасться до стану безпліддя, знов обертається в корінь, щоб піднятися знову. Уся діяльність рослини направлена на виріб сімені, щоб у ньому почати з початку і через новий наперед спрямований процес знов виробити сім'я і почати знову. Але уся видима природа, як здається, — -- невтомно обертається у цьому колі». Для Гегеля ріст рослини — символ життя духа, — зерно рослини «має стремління розвинутися, воно не може витримати, залишаючися при собі — потяг переходить в існування. З'являється ріжноманітне; але усе це уже було заховано в зародку, щоправда, в нерозвиненому стані, але заховано і ідеально. — — Найвища форма виходу із себе самого, наперед означений кінець є плід, себто виріб зародку, поворот до первісного стану. Зародок хоче породити себе самого. Те. що є в ньому розкладає себе і збирає себе знову в єдність, із якої вийшло». — Та ж сама думка ріжноманітно варіюється і у представників романтики (напр., у Баадера). — Так філософія знов, як в старовину, починає використовувати цей глибокий і яскравий образ. В повороті до символу рослини виявляється поворот від інтересу до абстрактної теоретичної думки, від ставлення її у центр нашого уявління про світ, до зацікавлення життям, до ствердження примату, першенства життя над теорією, до уявління, що і ідеальний світ — не є світ логічної думки, а світ організованого і живого життя. Це значить, що ідеальне буття не залишається «у собі» та «при собі», а розвертається, виявляється, одкривається у світі і в усякім та усім конкретнім житті. Образом такого розкриття, об'явлення, розвертання і є рослина, що живе, виростаючи із сімені, живе в процесі та зміні.

# 7. «Серце».

Рівним чином антитетичне і вчення Сковороди про людину, його «антропологія», що є основою його етики.

Як весь світ, так подвійна по природі своїй і людина. Як дехто з античних філософів (Філон), отців церкви (Григорій Нісський) і

як німецькі містики, Сковорода відріжняє в людині дві істоти «дійсну», «правдиву» людину та «тілесну», «плотську» людину. Григорій Нісський зве ці дві істоти «небесною» та «земною» людиною, німецькі містики «внутрішньою» або «істотною» та «зовнішньою» людиною. Емпірична людина для Сковороди — «тінь, тьма і тління». «Ти сновид твоєї дійсної людини. Ти риза, а вона — тіло. Ти привид, а вона у тобі правда. Ти — ніщо, а вона у тобі істота. Ти — бруд, а вона твоя краса, образ та план» (S4). «Людина» та «людина» (Сковорода, щоб одріжнити ці дві істоти, пише їх імена з великої та малої літери) — «двоє в одному і одне із двох, нероздільно і таки незіллянно» (202). «Тепер поглянемо на подивне діло Боже: із двох людей складена одна людина — без усякого змішання, але й без розділення, які одна одній взаємно служать» (215). Єство внутрішньої дійсної людини (як у Філона) — сам Бог. Тому пізнати Бога значить пізнати себе самого, служити Богові — значить служити собі самому. «Одна праця в цих обох — пізнати і зрозуміти Бога, пізнати і зрозуміти дійсну Людину» (92). «Є тіло земляне і є тіло духовне, таємне, заховане, вічне» (96). «Стань, як хочеш, на рівному місці і накажи поставити навколо тебе сто дзеркал вінцем. Тоді побачиш, що єдиний твій тілесний бовван володіє сотнею видів, що від нього одного залежні. А як тільки забрати дзеркала, зараз усі копії заховаються у своїм початку, або оригіналі, ніби гілля у зерні своєму. Одначе, тілесний наш бовван і сам є лише одна тінь дійсної Людини. Це створіння, як мавпа, зображує своїм лицедійним чином повсяк часно-існую чу силу і божество тієї Людини, якої усі наші боввани є лише ніби дзеркалоподібні тіні, які то з'являються, а то зникають» (309). «Оця правдива, дійсна Людина предвічному своєму Отцю є єством та силою рівна, єдина в усіх нас, і в кожному ціла» (112). Тому то любов до Бога є одночасно любов до самого себе. Тому символом людини, що пізнала дійсну Людину, є Нарцис. Нарцис любить себе самого — це значить — він любить Bora — «Люблю джерело і голову, ключ і початок, що точить вічні струї із пари серця свого. — — Ріки проходить. Потоки висихають. Струмки заникають. Джерело вічною парою дихає, яка живить і прохоложає. Джерело саме люблю і зникаю. — — О серце морське! О чиста безодня! Джерело святе. Тебе єдине люблю. Зникаю в тобі і преображаюся — —» (76). Проти божественої «безодні» відкривається «безодня» в людській душі (430, 88, Баг. II, 267) «Безодня є дух в людині, який є ширший од усіх вод і небес» (430). «Безодня кличе безодню» (Баг. I. 103. Із «Псалтирі» 41, 8). І «безодня безодню уловить раптом» (430, Баг. II, 267). Бо обидві «безодні» — в єстві одна і та сама, — дійсна Людина сама божествена, сама для себе безодня, джерело, сонце.

Ця «безодня» в людині є «серце», себто джерело думок і бажань людських. Не надаючи слову «серце» емоціоналістичного відтінку, Сковорода в цім вченні всеж переборює однобокий раціоналізм сучасної йому психології. «Серце», як це ясно із його характеристики, є для Сковороди позасвідоме (скоріше « на д-свідоме» ніж «п і д-сві-

доме»). І цікаво те, що продовжуючи платонівську і христіянську традицію, і наближаючись до декого з мисленників пізнішої романтики, Сковорода малює це позасвідоме, не як пижче в порівнянню до свідомого психічного життя, а як вище і глибше, не як джерело порушень і збочень у «нормальному» ході психічних переживань,





Мал. 13 і 14. Символічні зах.-свроп, гравюри (ч. 3).

джерело, так он мовити, «темних» сил, а як осередок усього доброго та світлого, не як сліну силу, а скоріше як провидчу та пророчу. -- - «Глибоке серце, або думка — - вона то є самою дійсною людиною та головою. А зовнішня його поверхня є ніщо інше, як тінь, п'ята і хвіст» (S2), «Серце твоє є голова зовнішностей твоїх» (SS). «Серце наше є дійсною людиною» (91). Серце є «іскра». «зерно» (111), «корінь» (169, 171). «В середині нас іскра правди Божої. — Гадка й порада є сім'я й початок. Оця голова гнізлиться у серці» (237). Із «сердечної глибини» «виходять думки, що рухають усю нашу зовнішню плоть і бруд» (119). «Голова усього у людині є серце людське. Воно ж і є сама дійсна в людині людина. а усе інше є зокілля. — — А що є серце, як не душа? Що є душа. як не бездонна думок безодня? Що є думка, як не корінь, сім'я і зерно усієї нашої зовнішньої плоти, крови, шкіри і іншої поверхні? — — » (238—239), «Серце корінь життя і обитель вогню і любови» (369). «Дійсною людиною є серце в людині». — «Глибоке серце  $\epsilon$  не що інше, як думок наших безмежна безодня — дійсне вство і істотна дійсність і сама есенція — — і зерно наше і сила, в якій тільки і полягає рідне життя і буття наше, а без неї є мертва тінь» (94). «О серце! Безодня усіх вод і небес ширша! — — Яке ти глибоке! Усе обіймаєть і утримуєть, а тебе ніщо не вміщує» (SS), «Серце чисте, зерно, що проросло небеса і землю, дзеркало, яке умініує в собі і живо змальовує усе створіння вічними красами, твердь, що утвердила мудрістю своєю дивні небеса, рука. що тримає в собі коло земне і порох пашої плоти» (487), «Серце люлини є необмежена безодия» (421), «джерело рік та морів є головою. Безодня ж сердечна є голова і джерело усім ділам і усьому світу» (485). — В цих останніх словах намічена знов знайома нам тема — людина є малий світ, світик, світочок, або мікрокосмос, як про це вчили містики (зокрема, Вайґель та сучасник Сковороди Сен-Мартен, також інші; в українській думці ця ідея репрезентована вже у Кирила Транквіліона Ставровецького). Ця тема грає значну ролю в практичній філософії Сковороди.

Але для Сковороди можливий всеж і підупад людини, якесь оволодіння «серця» злими силами. Хоч «серце» і є «іскра», «іскорка» (109, 111, 256 і ін., цей образ був дуже улюблений німецькими містиками), але воно може бути і «попільним серцем», згаслим, «Дивно, як серце із вічного і світлого перетворюється в темне і розбите» (476). I Сковорода протиставляє серце «нове» і «старе», «зогріте» і « старе» (110), «чисте» і «попільне» (120, 149), «чисте, світле і божествене», «царське», «мирне» (197, 205, 228) і «эруйноване» та «вбите» (254), «нечисте» (455), «плотське, скотське та звірине» (421). Чисте серце скріпляється в людині не без боротьби. Ця боротьба і є завданням етичного чину людини. Завдання етичного чину людини, щоб «блаженний ранок у серці світити почав» (260). «Труп наш сидить та спить, а серце наше тече. Переходить від труна до Бога, від шаленого до премудрого. Злітає, як голубиця Ноєва, над потопними водами усіх стихій: най почіє на холмах Вічности» (411), «Серце, яке очищується від підлих світських гадок, що занепокоюють душу, починає бачити захований в ньому скарб свого щастя, почуває, наче після хвороби, бажання своєї їжі — —» (259). І очищене «чисте» серця «не боїться ані блискавки, ані грому. Воно є Боже, а Бог є йому свій. Воно йому, а Він йому є приятель». Воно Богу «жертвою, а він йому», «Є двоє і є едино». «О. серце чисте! Ти новий вік, вічна весна, благовидне небо. обітованна земля, рай умний, радість, тиша, спокій Божий, субота та великий день Великодня» (486).

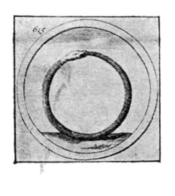
Далі ми побачимо, як ця сама думка висловлена Гоголем, Кулішем, Юркевичем і переконаємось, що всеж може найліпший її вираз дав Сковорода.

## 8. Обожения — принижения. «Нерівна рівність».

Який шлях веде до дійсної Людини, що в нас захована, до «чистого». «нового», «світлого» серця? — Це є проблема етики Сковороди.

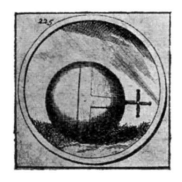
Як усе на світі, так саме протирічне і етичне завдання людини. Етична активність, етична чинність людини є насивність. Етичне удосконалення, підвищення є разом приниженням, змаленням. Здійснення, реалізація об'єктивних, загальнозначних цінностей можливі лише на суб'єктивному, індивідуально-зумовленому шляху.

Етику ставили звичайно в центрі світогляду Сковороди. Відціля і порівняння його з Сократом, яке підтримувалося навіть зфальшованою цитатою із ніби «загубленого» твору Сковороди, в якім він висловлює бажання бути «російським Сократом». — Безумовно, Етичний патос Сковороди нагадує Сократа. Але чи тільки Сократа? Бож і сам Сковорода з однаковою пошаною згадує і Епікура і Пітагора (якого уявляє собі, як реформатора життя). Етичний настрій Сковороди — нагадує етичний настрій античних моральних філософів взагалі. Так само майже тільки з античними прикладами можна порівняти суцільність не теорії, а ж и т т я Сковороди. І цежиття, може, в дечому нагадує Сократа. Але етичні погляди, що в цьому життю реалізовані, дуже далекі від Сократівського морального інтелектуалізму. Етична теорія Сковороди йде шляхами, якими йшли платоніки і отці церкви. — Етична активність для нього базується на «очищенні», звільненні свідомости від волі, від стремління, на тому μάθαρσις і, про який вчили Платон та Плотін. Лише через такий «катарсис» можна досягти «миру», «спокою», стану упокоєння ( ήσυχία — у Плотіна, «субота» — у Філона).









Мал. 15, 16, 17, 18. Гравюри із Амстердамських «Символів і емблем», 1705 р.

«Воля! О, нечистий аде! Усе тобі страва. Усім ти отрута. День і ніч позіхаєш щелепами. Усіх глитаєш, не дивлячись. Як би цього змія вбити? Так! тоді знищено буде ввесь ад» (454). Життєпис Сковороди так каже про нього: «Волю принизив він з усіма мудруваннями її та бажаннями в її нікчемність і поверг себе на волю Творця, передавши себе цілком життю та любові Божій, щоб промисел Божий розпоряджувався ним, яко знаряддям своїм, де хоче і як хоче» (10). І Сковорода сам свідчить: «усе робиться згідно з волею Божою. Але я з нею згоджуюся, і вона вже є моя воля. Для чого ж турбуватися?» (232). Він хоче — «розтоптати» свою волю (Баг. II, 304). Воля характеризується «ненаситністю», або неґується навіть під ім'ям

«душі». «Вбить для Бога у собі волов'ячу впертість» (179). «Спалити та вбити душу свою зумій, відняти у неї владу та силу» (425). «Убий душу» (Баг. I, 113). «Знов і знов кажу тобі, що кождий, хто обожив свою волю, ворогом є Божій волі і не може увійти в царство



Мал. 19. Малюнок із рукопису «Алфавіту миру».

Боже» (449). Воля є «пута, і кайдани, і лев зажерливий, і ад, і огонь, і хробак, і плач, і скрегіт. І не вийдете відціля, поки не розв'яжете пута і не скинете ярмо волі вашої, як то є написано: роздеріть серця ваші» (449). А це відмовитися означає від усякої активности yci справи» «залиши (344). «Чим більше занятий, тим більше вільшші». Сковорода сам добровільно «біжить від усіх і від усяких справ» (Bar. 103). І він радить іншим: «коли почне хвилюватися море, коли розбурхається плоть та кров, коли піднімуться смертного страху хвилі, не йде шукати дономоги по вудицях та по имжих хатах. зайди себе самого, йди мимо» (Баг. I. 118). Бо «день

Господень є то свято, мир, одпочинок від усякої праці! Оце є преблагословенна субота, в яку господня людина упокоюється. Що є упокоїться, як не піднятися вище над стихії нашого світу?» (318, пор. Баг. І, 118, ІІ, 88 й ін.). Тому то й ті блага, що їх досягає людина на цім шляху, подібні, може, до певної байдужности духа. — «що є щасливіше, як не досягнути такого душевного миру, щоб уподобитись кульці, якій усе однаково куди її не покотити?» (Баг. І, 104).

Проте, етичне завдання людини є надзвичайно високе. Як Платон і платоніки (Філон, Плотін, Порфірій), як отці церкви (Іриней. Іполіт, Климент, Ориген. Псевдо-Діонісій Ареонагіт. Максим Існовідник), як німецькі містики. Сковорода бачить призначення людини в її обоженню, уподобленні Богу. «Стань Богом. як ти хочеш до Бога» (Анґел Силезій). Обоження можливе тому. що дійсна Людина є тотожна Богу по своїй істоті, по своєму «серцю» (112, 205). «Чисте серце», якого досягнути є завданням людини, і є тотожне Богу. — «серце наше тече. Переходить від трупу до Бога — » (411). Але шлях до обоження йде дивним чином через спусто-

шення душі, через самозменшення, через самоприниження. Тут Сковорода кладе знову в основу своєї теорії христологічну формулу бо вство його поглядів в утотожнення обоження ( $\vartheta$   $\dot{\epsilon}\omega\sigma cs$ ) та приниження (хе́июоіз), що рівне вимозі «наслідування Христу». — «Коли згние зерио пшеничне у полі, коли зовнішність не жива, в середині цвіте новий плід. Один старий колос в наступний літній час дасть стократний плід. Сорасини моє тіло, сопригвозди його на хрест. Нехай буду зовні не цілий, лише б у середині воскрес. Нехай моя зовнішність висхне, лише б цвіла середина; це животворна смерть» (Баг. II, 264). «Втікай од слави, обіймай самотність, люби бідність, цілуй ціломудреність, дружи з терпеливістю, оселися з смиренням укупі — оце тобі проміння божественого серця...» (206). «Простота» (223), «бідність» (243), приниження (420), «зменшення себе» у чині і серці (351), «недостаток, переслідування, ганьба» (351), але перш за все бідність — атрибути самоприниження. Самоприниження є тотожне з самоспустошенням: «самопринижене серце — це значить незаросле терном життьових жалів та справ, а чотове до прийняття правди Божої: звільнітеся і зрозумійте — —» (351). — Ця «душа», «воля», «серце», що їх треба «роздерти», «розтоптати», «вбити» є душа, воля, серце «зовнішньої людини, «Животворна смерть» зовнішньої людини приносить до вияву «внутрішню» людину. Воля, як свавілля, знищена. — тому воля Божа стає єдиним керовником людини. Але це не значить, що індивідуальність людини зникає, гине разом з «зовнішньою людиною».

Бо основна стична парадоксія полягає, на думку Сковороди, в тім, що етичний ідеал може бути характеризований лише протирічним в собі ім'ям — «нерівна рівність», бо з одного боку — усі люди лише «тіні» дійсної Людини, іншими словами — усі ми рівні перед Богом, з другого ж — усі ми ріжні. «Бог багатому подібен фонтану, що заповнює ріжні посуди за їх обсягом. Над фонтаном напис: нерівна усім рівність. Ллються із ріжних рурок ріжні токи в ріжні посуди, що стоять навколо фонтану. Менший посуд менше має, але в тому є рівний більшому, що однаково є повний» (341). Ідеал нерівної рівности — основа та внутрішній сенс вчення Сковороди, яке виявлено ним з такою яскравістю в його діялогах та і в піснях його «Саду божествених пісень», зокрема, в славетній пісні «Кожному городу свій нрав і права». Це стичне вчення є «плюралістичне», себто передбачає для кожної людини її власний, особистий життьовий шлях. «Спорідненість» людини з тим або іншим типом поведінки має бути критерієм вибору нею морального життьового шляху (349). Етичне почуття є своєрідне почуття, свідомість «симпатії» до опремого шляху свого призначення. до виконання певних моральних завлань.

#### 9. «Пізнай себе.»

Не будемо дивуватись, що Сковорода для своєї «об'єктивістичної» етики знаходить якнайбільше «суб'єктивістичну» форму зовнішнього виразу, — кожна людина є «міра річей» в етичній сфері.

Бо в безодні людського єства безпосередньо відбивається безодня божественого буття. «Коли хочемо виміряти небо, землю і моря, маємо наперед виміряти себе самих — власною нашою мірою. А якщо нашої внутрішньої міри не знайдемо, то чим можемо виміряти? А як не виміримо наперед себе, то що за користь знати міру інших створінь? Та чи й можливо це?» (87). «А ти про одне піклуйся пізнати себе. Як ти станеш місцем Богу, не чуючи нетлінного голосу його? Як можеш чути, не пізнавши Бога? Як пізнаєщ, не відшукавши його? Як відшукаєщ, не відшукавши себе самого?» (151). Тому то Сковорода повторює знову та знову (подібно до В. Вайґеля) «пізнай себе», «слухай себе», «поглянь у себе самого» (181, 320 й ін.).



Мал. 20. Нарцие при лжерелі.

Бо для пього, як для Платона і платоніків, внутрішне пізнання. «нам'ять», анаминось в основа усякого іншого пізнання, в пізнання, як таке. Це і зрозуміло, коли згадаємо вчення Сковороди про людину яко мікрокосмос (яке знаходимо і у німецьких містиків), його погляд на «серце», що ніби у собі тримає відбиток усього світу. «Де твоя нам'ять? У тобі. Що вона нам'ятає? Усе. — Цей світ лежить в очах твоїх, гніздиться в твоїх зіницях» (391). «Пам'ять є недремлюче сердечне око, що дивиться на усе створіння, незаходиме сонце, що просвітлює всесвіт» (487). «Що є дивовижніше за пам'ять, що вічно утворює весь світ, вічно сховує у своїх глибинах сім'я усіх створінь. бачучи єдиним зором минуле и майбутнє, як сучасне?»... «О. пам'ять, що піднімає нас, як нетлінні крила! Тобою серце злітає у височінь, у глибину, у ширину, безмежно, у сто разів скорше за блискавку — —» (487). Тому пам'ять є «чиста», «правдива», «свята» (391 і далі). Як Філон. Сковорода символізує пізнання як «жування» і. зокрема, як «пережовування», «жвачку» (159 і далі); він

повторює «жуй», «розжуй» (82). Тому то жвачні тварини є для

нього символом мудрости (як і у Філона).

Так завершується коло думок Сковороди. Бо найбільш суб'єктивне є для нього найбільш об'єктивним. Само пізнання є Богопізнання та пізнання світу. Індивідуальне є загальнозначне. Діяльність є спокій, обоження — приниження, рівність — нерівність. Як світ, так і життя, як буття, так і (пізнавчі та етичні) норми є антитетичні. Основний образ цієї антитетичности є взаємовідношення Бога і природи, або божественого та природного єства у Христі. Не тільки релігійна символіка, а і релігійне переживання освітлює собою усі розгалуження його думки.

### 10. Редігійність.

Релігійність є в певному сенсі живим джерелом філософії Сковороди.

Як ми бачили, світ, природа для Сковороди — в Бозі. Також і буття людини — в Бозі. Усе наше пізнання є по суті Богопізнання. «Час, життя і усе інше знаходиться у Бозі. Хто ж може розуміти щось із усіх видимих і невидимих створінь, не розуміючи того, хто є голова і основа усього? Початок премудрости — розуміти Господа» (105). Сковорода не боїться шукати навіть змислових принять у Бозі, — сотки разів він говорить про «смак», «аромат», «згук» Бога. Віп міг би сказати, як Ангел Силезій, — «усі змисли в в Бозі лише одним змислом та вжитком; хто бачить Бога, той смакує, почуває, подихає і чує його так само». — Але Сковорода оповідає (в протилежність декому із мистиків) мало конкретного про своє живе переживання божественого. І чи можливо оповідати про невимовне? В кождім разі два моменти є сутні для релігійного переживання Сковороди. — почуття блаженства, яке заложене в дійсному Богопізнанні і есхатологічна свідомість, яка обіцяє нам «зняття», примирення противенств та протирічь.

Сковорода пройшов довгий шлях шукання Бога. Для душевних страждань, які він пережив на цьому шляху, він знаходить образ оленя, що наївся змій і, страждаючи від нестримної спраги, шукає джерела води (Баг. I. 103). Від таких і подібних страждань звільняє людину Богопізнаня. «Одно лише тобі потрібно, вопо ж є благе та легке, а усе інше є тягар та хороба. Щож таке оце єдине? Бог» (62). «Вогонь згасає, ріка зупиняється, а нематеріяльна та безстихійна думка, що носить у собі дійсну матеріяльність, як ризу мертву, руху свого зупинити — — ніяк нездібна ні на одну мить і продовжує рівномірне свого літання стремління через необмежені вічності, мільйони безмежні. — Шукає своєї насолоди та спокою. Спокій її не в тому, щоб зупинитися та простягнутися, ніби мертве тіло, — підлими забавками не згасивни, а лише більш розпаливши свою спрагу, (вона) тим стримкіш возноситься від рабської матеріяльної природи до вищої панської природи, до свого рідного й безпочаткового початку, щоб його сяйвом та вогнем таємного зору

очистившись, звільнитися тілесної землі та земляного тіла, а це є -- увійти в покій Божий, очиститися від усякого тління, зробити зовсім вільним стремління і безперепонним рух, вилетівши із тісних матеріяльних меж у свободу духа — — » (239). Ця «свобода» духа може бути схарактеризована, щоправда, лише негативно, напр., як «нерухома», «неколебима», а сам Бог — лише символічно, як «джерело» (76, 132 ії ін.), «світильник», «вогонь» (137, 407), «сонце» (77, 202), «вогниста ріка» (110) і т. под. Суб'єктивні симптоми містичного переживання Божества, одначе, Сковороді цілком ясні — це радість, переживання, що Сковорода характеризує, напр., такими словами: «Пройшли хмари, радісна веселка сяє. Пройшов весь жаль. Світло нам сяє. Сердечна веселість є чисте світло ясного неба, коли минула пітьма, та шум світського вітру. — — Я встав на ноги, воскрес із мертвих. О, сину Давидів! ти для мене берег і скеля, ти веселка, життя, ясне небо, світло, мир, олива». (Баг. II, 272). Зі слів Сковороди Ковалінський так описує його містичне переживання: «вставши рано, я пішов до саду прогулятися. Перше почуття, яке я пережив серцем моїм, була якась розв'язаність, свобода, бодрість, надія зі сповненням. Увівши у такий настрій духа усю волю і усі бажання мої, я почув у собі незвичайний рух, який переповнив мене сили незрозумілої. Раптове якесь ізілляння найсолодше сповнило душу мою, від якого все внутрішнє моє загорілося вогнем, і здавалося, що в жилах моїх вогненна течія оберталася. Я почав не ходити, а бігати, ніби носимий якимсь піднесенням, не почуваючи ані рук, ані ніг, ніби я ввесь складався із вогнистого складу, що посився у просторі колобуття. Весь світ зник переді мною. Одне лише почуття любови, благонадійности, спокою, вічности оживляло існування моє. Сльози полилися із очей моїх струмками, і розлили якусь зворушену гармонію у весь склад мій. Я приник до себе, почув ніби синовне любови завірення, і з того часу присвятив себе на спновну слухняність духу Божію» (30).

Есхатологія Сковороди, його вчення про долю світу і людини по «кінці часів», є сутньою складовою частиною його релігійного переживання і обіцяє людині і усьому світу звільнення від антиноміки, від боротьби протирічь, розв'язання усіх парадоксій. Містичне переживання гармонії та свободи, ніби розливається «по усьому складу» світа. Світ буде «о н о в л е н и й», повстане «н о в а» людина, «н о в е світло», «н о в е серце», «н о в а мова» і т. ін. (113 і далі. 445, 494, 518, Баг. І, 128 й ін.). Тут стиль Сковороди підіймається до майже пророчої висоти. Але ж і тут багато неясного, бож і тут мова йде про «невимовне».

Ніби перехопленням, антицинацією есхатології є характерне для Сковороди переживання божественного єства в світі, як и рек расного, як краси. Бог є «краса» людини (поскільки він є її єством— 54). Весь світ приймається Сковородою, як прекрасний, навіть мораль базується на прекрасному (331). Та це, власне, повертає нас до характеристики релігійного переживання, як всеохопливого, як такого, в якому розчинені навіть зір, смак, дотик. Релігійне

переживання є універсальне, і через нього розуміємо і мораль, і

красу, і прав**ду.** 

Ця сфера, сфера релігійного переживання стоїть для Сковороди вище, ніж філософія та життя. І вона собою визначує, як у філософії та житті вибирають символи та образи, що виявляють філософічні ідеї. Релігія є, таким чином, в невному сенсі слова, архімедівським пунктом приложення сили поза світом, пунктом, з якого світ бачимо, розуміємо і оцінюємо.

## 11. Літературні вказівки.

Зібрання творів Сковороди видані Д. Багалієм у 1894 р. («Сочиненія Г. С. Сковороды, собранныя и редактированныя проф. Д. И. Багал вем в. Юбплейное наданіе (1794—1894)». «Сборникъ Харьковокаго Истор.-Филол. Общества», т. ХІІ, Харків, 1894); Вл. Бонч-Бруевичем («Собраніе сочиненій Г. С. Сковороды», т. І, СПБ., 1912, том ІІ не вийшов), доповнення до листів, що видруковані у виданні Багалія — у вид. «Письма Сковороды къ свящ. Я. Правицкому». З передмовою та примітками В. І. Срезневського, 1894. В українському перекладі вибрані твори Сковороди видано Г. Хоткевичем: «Гр. Сав. Сковорода. Український філософ», Харків, 1920. Вище ми цитуємо сторінки видання Бонч-Бруєвича, або Багалія (в дужках «Баг»; римське число

вказує частину).

Найліпша зараз біографія Сковороди є книга Д. І. Багалія: Г. С. Сковорода, український мандрований філософ. Харків, 1926. В цій книжці знайдемо і найновнішу бібліографію і огляд старих праць про Сковороду. Доповцення за останні роки у моїй «Філософії на Україні», вид. 2, Прага, 1929 і в «Der russische Gedanke», 1929, 1. Щодо викладу філософії Сковороди, то й досі найліпший і найновніший виклад дає Ф. Ерн: Г. С. Сковорода. Москва, 1912. Із повіщої літератури цікавий збірник «Памяти Сковороди», Одеса, 1922. В ньому стаття про філософічні погляди Сковороди М. Гордієвського. Дуже важливі праці В. Петрова: «До філософського світогляду Сковороди. Вчення Сковороди про матерію», в «Записках історично-філологічного відділу Української Академії Наук», т. XIII—XIV, 1927 і його ж статті в «Житті і Революції», 1927, р., чч. 4 і 8. Доновненням до того викладу філософії Сковороди, що я даю в оцій кніжечні, є мої статті: «Skoworoda, ein ukrainischer Philosoph» в «Der russische Gedanke», 1929, ч. 2. «Філософічна метода Сковороди» в «Збірнику на пошану академіка Студинського, Львів, 1930, т. І, «Сковорода и ифмецкая мистика» в «Трудах Рус. Народнаго Упиверситета в Прагь», т. П. 1929, «Про джерела символіки Сковороди» в «Працях Українського Історично-Філологічного Т-ва в Празі», т. II, 1931, та, нарешті, книга «Skoworoda. Dichter, Denker. Mystiker». Prag. 1931 (у вид. «Slavistische Arbeitsgemeinschaft» німецького університету в Празі).

### V.

# сучасники сковороди.

До часів Сковороди належить і кілька почасти мало значних, почасти видатніших філософічних письменників, які здебільшого працювали поза межами України, але в кожнім разі, як учні Київської Академії, виявляли ті філософічні настрої, що в Академії панували.

Один із учнів Академії Іван Парфенович Хмельницкий (1742—1794), скінчивши Академію, поїхав з рекомендацією свого

професора С. Миславського до Німеччини, де і дістав філософічний докторат в Кенітсберзі р. 1761. Його праця була писана в латинській мові — «Розумування про основи філософії». Він друкував статті в «Hamburger Nachrichten» і перекладав філософічні твори на російську мову. В Кенітсберзі Хмельницький міг слухати і Канта, але це були ще часи «докритичного» періоду Канта, коли він слідував філософії школи Вольфа.

Кільком авторам належать окремі філософічні твори в російській мові. Так Я. П. К о з е л ь с ь к и й († коло 1789) видав «Философическія предложенія» (СПБ. 1768), М. Г. Г а в р и л о в (проф. Московського університету, 1759—1829) видрукував працю «О добродѣтели въ видѣ простоты душевной и нравственной», Х. Б а рсс у к - М о й д з а (відомий медик, проф. Московського університету, 1768—1811) видав працю, що писана ще в студентські роки в Академії — «О превосходномъ блаженствѣ человѣческомъ. Философское разсужденіе, подкрѣпленное св. Писаніємъ» (СПБ. 1785).

Вільша кількість філософічних праць належить В. Т. Золотницькому (1714— † після 1771), що походив з Київщини і вчився в Київській Академії та Московському університеті. Крім літературних творів, він писав ще твори філософічні та правничі в російській мові: «Состояніе человъческой жизни, заключенное въ нъкоторыхъ нравоучительныхъ примъчаніяхъ, касающихся до натуральныхъ человъческихъ склонностей» (СПБ. 1763), «Сокращеніе естественнаго права» (СПБ. 1764), «Разсужденіе о безсмертіи человъческой души» (СПБ. 1768). «Доказательства о безсмертіи души» (СПБ. 1780). Золотницький один із перших філософів права, що писав в російській мові.

Великою популярністю, як професор, і успіхом, як письменник, користувався П. А. Сохацький (1766—1809), родом з Полтавщини, вихованець Київської Академії та Московського університету, пізніше професор літератури і естетики Московського університету. Пого образ, як лектора, змальовано в спогадах з тих часів. Він співробітничав в часописах Новікова, а пізніше і сам видавав часопис. Крім кількох перекладів, між іншим, Платонового «Федону» і «De officiis» Цицерона, він залишив кілька творів з педагогіки і естетики: «О главной цізли воспитанія» (1793), «О предметахъ, свойстві и вліяній изящнаго вкуса на счастіє жизни» (1801), «Чертежъ системы эстетики» (1803), «Изъясненіе объ изящныхъ наукахъ и искусствахъ».

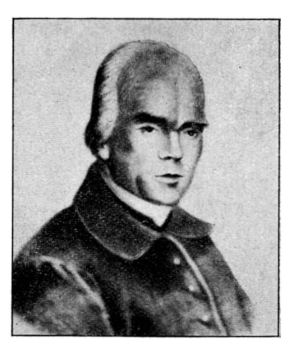
Усі згадані автори були також і перекладчиками філософічних тьорів на російську мову. Крім них можна б згадати ще кілька імен перекладчиків-українців. Із них окремої уваги заслуговує Григорій Полетика (1723/24—1784) — можливий автор «Історії Русів». Його переклади з античної філософії (Аристотель. Епиктет, Ксенофонт) належать до перших серйозних філософічних переклалів в російській мові. Цікава і сама ця мова — їй сучасники закидали українізми. Треба думати, що через українців перекладчиків

в російську філософічну термінологію увійшло чимало українських

елементів, що потребують детального дослідження.

До часів Сковороди належить і повстання масонства на Україні. Приятель і біограф Сковороди — Ковалінський належав до масонів. Твори Сковороди вперше видрукували масони. Маємо відомості (від безсумнівно в цьому випадку об'єктивного Ковалінського), що Сковорода сам ставився до всяких спроб організації «сект», як він висловлювався, неґативно. Але твори Сковороди, безумовно, належали до масонської лектури.

Семен Гамалія Українець був одним із найбільш цікавих представників масонства в Росії. Він народився в Китайгороді на Полтавщині 1743 р., 1755—1765 рр. вчився в Київській Академії і або в ті часи, або трохи згодом познайомився з західньо-европейською містикою. Він приніс пізніше до російських масонів знаття Сен-Мартена, перекладав Я. Беме (мабуть повний переклад, або переклад значної частини його творів в 22 писаних томах, що залишився невидрукуваним), переклав «Ночі» Юнґа (який був відомий і в Київській Академії, як про це свідчить один із учнів її Тимковський у своїх спогадах). Але своєму величезному впливові серед масонів Гамалія обов'язаний не тільки своїй начита-



Мал. 21. Семен Гамалія.

ності, а і особистим якостям свого характеру — своєму вмінню підходити до людей, своїй блискучій красномовності, і тій силі переконання, яку він вмів протиставити скептицизмові і невіррю впливової на ті часи французької просвічености. Згадки про його колосальний вплив на людей маємо почасти від тих, в духовному житті яких він відограв рішучу ролю. — Його твори-листування, «Переписка» вийшла друком в 2-х томах щойно за 10 років по його смерти († 1822 р.) і були повторені друком в 3-х томах (1839 р.). — Зміст листів Гамалії морально-повчальний. Листи ці пересякнуті впливом німецької містики та такого до неї близького письменника, як Арндт. Ідея «внутрішньої людини», як і в Сковороди — на першому плані. З цим зв'язана і критика усіх «зовнішніх» благ, що змістом (не формою) нагадує Сковороду. Зате у Гамалії бракує без по середніх впливів патристики.

Із літератури про «сучасників Сковороди» треба згадать статтю М. Довнар-Запольовкого про Гамалію в збірнику «Масонство въ его прошломъ и настоящемъ», т. П. Москва, 1916 р. На жаль, стаття ця обмежується майже виключно біографічним матеріялом. Дані про Гамалію також в інших статтях того ж збірника.

# знайомство з німецьким ідеалізмом.

## 1. Обсяг знайомства з німецьким ідеалізмом.

Початок XIX віку приносить на Україну ідеї західньо-европейської філософії. Ці західньо-европейські філософічні ідеї є майже виключно ідеї німецької філософії, що залежало поруч з іншими причинами особистого та місцевого характеру також і від того, що німецька післякантівська філософія на цей час безроздільно панувала в Европі, не маючи собі в інших народів конкурентів, що хочаб тільки наближалися глибиною та ґрандіозністю до кантіянства або до великих систем німецького ідеалізму (Фіхте, Шеллінґ, Геґель) та до німецької романтики. В початку XIX віку обмін людьми і ідеями в України з північчю став вже остільки інтенсивним, що не залишилося без впливу на Україну і захоплення романтикою і філософією Шеллінга і Гегеля, що почалося в Москві і в Петербурзі. Але ці впливи з півночі могли лише підтримувати і присилювати ті інтереси, які вже були на Україні. Як побачимо, трохи чи не перші відомості про Канта, Фіхте і Шеллінґа принесли на північ якраз українці.

Переглянемо коротенько приближний хід знайомства з німецькою філософією на Україні. Підкарпатець П. Лодій, професор у Львові, Кракові та Петербурзі, мабуть перший познайомився з творами Канта. В Харківському університеті 1807—9 рр. викладав німець кантіянець Якоб. В Угоріцині жив В. Довгович, що дав спробу викладу філософії Канта. Ідеї Фіхте приніс до Харкова перший професор філософії в Харківському упіверситеті І. Б. Шад, в численних учнів якого ідеї Фіхте (зокрема в філософії права) мали затримуватися довший час. Інтерес до Шеллінґа приніс вихованець Київської Академії Д. Кавунник-Велланський до Петербургу, а Шад до Харкова. З захопленням Шеллінгом були зв'язані і ідеї романтики, що їх знаходимо репрезентованими у одного з учнів Шада — проф. Харківського університету Дудровича; також у М. Максимовича; у професора Київської Академії (росіянина) П. Авсенева; в залежності від романтики стоять і такі визначні представники українського духовного життя, як Гоголь і Куліш. Гегель мав дуже значний вплив серед представників історії та історії літератури в українських університетах. Головними ж представниками гетеліянства треба вважати київського професора Сильвестра Гогоцького та петербурзького — Петра Редькина.

# 2. Знайомство з Кантом на Україні.

Перший переклад Канта на російську мову зроблений українцем і видрукуваний на Україні. Це — «Кантово основаніе для метафизики нравовъ», що переклав Яків Рубан і що було видано в Миколаєві в 1803 р. (в друкарні «Черноморскаго Штурманскаго Училища»). Перекладчик в передмові вихвалює твір Канта, як «важливий і одинокий в своєму роді», — в ньому Кант, мовляв, «представляє світу нерухомі основи моральности розумних істот взагалі, що він їх вивів із понять обов'язку і волі, і які досі були заховані в пітьмі незнаття».

Петро Лодій (1764—1829) походив з Підкарпаття. Першу звістку про нього зустріваємо року 1787, коли він учився у львівській греко-католицькій семінарії і належав, як засвідчив його професор — відомий масонський письменник — І. А. Феслер, до найліппих учнів цієї школи. Вже того ж року Лодія призначено професором у тоді заснованій вищій теологічній школі для українців у Львові — «Studium Ruthenum», де він і викладає філософічні дисципліни та математику. В 1801 р. його покликано професором метафізики, логіки і етики до Краківського університету, в 1803 р. він переходить до Петербургу, як професор філософічних предметів, до новозаснованого Педагогічного інституту, а з 1819 р. стає професором філософії та права на Петербурзькім університеті, який тоді було засновано. В Петербурзі ж Лодій і помер 1829 року.

Лодій почав свою літературну діяльність ще у Львові, як перекладчик етичного твору вольфіянця Бавмайстера («Христіана Баумайстера Наставленія Любомудрія Нравоучительнаго», Львів, 1790, ст. 438, 16°). Цей переклад має значіння, зокрема, щодо тих термінологічних елементів, які ввійшли в нього із народньої мови (хоч елементів цих і небагато, бо Лодій використав і російську мову і церковно-славянську). Пізніше вже в Петербурзі Лодій переклав і видав два твори юридичні. В Петербурзі ж видано Лодієм і обидва ного оригінальні твори: «Логическія Наставленія, руководствующія къ познанію и различенію истиннаго отъ ложнаго» (СПБ. 1815) та «Өсорія общихъ правъ, содержащая въ себъ философское ученіе о естественномъ всеобщемъ государственномъ правъ» (СПБ. 1829). «Логическія Наставленія» слідують в цілому за Вольфом, до якого одначе Лодій не ставиться цілком некритично (стор. 54). В кожному разі «курс Лодія визначає собою значний крок наперед в порівнянні до його російських попередників» (Радлов). «Взагалі у Подія не мало свіжого матеріялу — і його підручник не злий». Інші російські оритінальні логіки того часу «нещасні конспекти в порівнянні до підручника Лодія» (Шпет). Підручник Лодія цікавий для нас тим, що він уявляє собою крок паперед в порівнянні до тих викладів Київської Академії, що базувалися в XVIII в. на Вольфі та його школі. І у вступі, що дає спробу вступу до філософії, Лодій торкається Канта, почасти користуючися ним, почасти полемізуючи з ним. Так само він займає певне становище до логічних теорій Канта і в викладі самої системи логіки. Лодій ставився до Канта критично і був прихильником одного із критиків Канта, а саме Шульце-Енезідема. В кожнім разі Лодій є одним із перших посередників в ознайомленню російського суспільства з Кантом. На жаль, не знаємо, чи займався він Кантом ще за часів своєї діяльности в Галичині.

В заснованому року 1805 Харківському університеті знайшли собі притулок і кантіянські думки. Щоправда, представник катедри філософії І. Б. Шад ставився до Канта різко критично (див. наступний §), але він у кожнім разі давав у своїх викладах глибокий і серйозний виклад філософії Канта. Але катедру політичної економії зайняв з 1807—1809 року кантіянець Людвіг Гайнріх-Якоб (1759—1827), що, вже залишивши харківську катедру, видрукував в Харкові два підручники логіки в кантіянському дусі («Grundriss der allgemeinen Logik für die Gymnasien des russischen Reiches», 1810 ctop. 87 ta «Ausführliche Erklärung des Grundrisses der allgemeinen Logik», 1810, стор. 128; дальші частини філософічної пропедевтики він друкував пізніше в Петербурзі). Що Якоб і від'їхавши з Харкова не пірвав усіх зв'язків з Україною свідчить той факт, що ще в 1818 році він видав в Галле, де він тоді професорував, на французькій мові книгу Михайла Полетики: «Філософічні спроби про людину, її головні відношення та її призначення, основані на розумі та досвіді, з додатком спостережень над красою, видані за довіреним автором манускриптом Л. Г. Якобом». («Essais philosophiques sur l'Homme, ses principaux Rapports et sa Destinée, fondés sur l'expérience et la raison, suivis d'observations sur le Beau, publiés d'après les manuscripts confiés par l'auteur par L. H. Jacob», Halle, 1815, 2 вид. С.-Петербург, 1822). Щоправда, не можемо сказати, чи знаходився автор під впливом Якоба і через його посередництво — Канта.

Ми знову повернемося на Західню Україну, коли звернемо увагу на Василя Довговича (1783—1849), родом з Підкарпаття, вихованого в Угорській Україні та Угорщині, з 1811 року уніятського священника на Підкарпатті. Він ще за часів теологічних студій зацікавився філософією, вивчив німецьку мову і зазнайомився в оритіналах з Кантом, а також з Фіхте і Шеллінгом. Кант, оскільки можемо судити також із латинських віршів Довговича, найбільше його зацікавив. На жаль, нарис філософії Канта в латинській мові — «Extractus systematis Kantiani» (2 томи) — залишився невиданий. Так само невидано і другий більший твір його латинський «Lexicon philosophicum». Зате вийшли в мадьярській мові кілька менших праць: доказ буття Божого — «A vílág megnézéséből a Teremtő» («Творець на основі погляду на світ»), Буда, 1923; «A vílág alkotmányáról egy lépéssel feljebb mint Cartész és Newton» («Про будову світу на один крок вище ніж Декарт і Ньютон»), 1825—1830; «Isten létének megymutatására való törekedések» (спроба доказати існування Боже), 1829 (в «Tudományos Gyüjtemény»). 1831 р. обрано Довговича членом кореспондентом Угорської Академії Наук. Чи вдалося йому закінчити ті філософічні праці, що він у останні роки життя почав, не знаємо.

Про Лодія — статті І. Мірчука: «П. Лодій та його переклад «Elementa philosophiae» Баумайстера» в «Abhandlungen des Ukrainischen Wissenschaftlichen Institutes in Berlin», т. І. 1928 та Ю. Яворського: П. Д. Лодій в изображеній польскаго романиста. «Карпатскій Срътъ», 1930, № 5—6 і окремо — Уж-

городъ, 1930. Про Довговича — І. Бірчак: «Український філософ В. Довтович» в «Науковому збірнику на пошану академіка М. Грушевського», том ІІ, Київ 1929 р.

### 3. Впливи Фіхте.

Впливи філософії Фіхте приніс на Україну перший професор філософії у першому університеті на Україні — Харківському.

Йоган-Баптист Шад цікавий не менш своєю особою, аніж своїми творами. Він народився в католицькій селянській родині 1758 року з невеликого села Мюрсбаху, що лежить між Бамбергом та Кобургом. 10-ти років вступив до манастирського хору, а 14-ти — до єзуїтської колегії в Бамберзі. Мріючи стати святим, він вступає до манастиря і веде аскетичне життя. Але скоро він пережив духовну і фізичну кризу, що змущує його звернутися до наукової і літературної діяльности. Він видає зібрання житій святих та коментарії до Біблії, як сам він пізніше запевняє, не в католицькому дусі; залишаючись в манастирі він, мовляв, «залишаючись у рабстві, рятує від рабства других». В цей час він знайомиться і з творами Канта, які, одначе, роблять на нього подвійне вражіння: в практичній філософії Канта його притягає філософія свободи, проголошення гідности людини; теоретична філософія його відштовхує, в ній він бачить скептицизм, приниження розуму, яке одкриває шлях вірі і авторитету.

До остаточного розриву Шада з католицтвом спричинився винадок. Він захворів і лікарі пророкували йому близьку смерть. Тоді він віддав до друку сатиричний твір з чернецького життя. Але здоров'я його поліпшилось. Щоб уникнути по виході твору неминучого конфлікту з духовною владою, Шад втікає з манастиря і залишає духовний сан.

В цей час Шадові, якому було вже 40 років, доводиться познайомитись з філософією Фіхте. В ній він знаходить те, чого не знайшов у Канта. Фіхте переборов скептицизм Канта та ще загострив його практичну «філософію свободи». Протягом кількох років повстають грубі томи праць Шада, в яких він викладає філософію Фіхте. Він стає приват-доцентом Єнського університету. Але філософічний дух цього часу не стояв на місці. Було цілком природньо, що Шад почав схилятись до деяких пунктів філософії Шеллінґа. При заснованні Харківського університету 1804 року було зроблено заходи, щоб закликати до нього Фіхте. Фіхте запропонував закликати Шада. З рекомендацією Фіхте, а також Гете і Шіллера. приїхав Шад до Харкова.

В Харкові Шад зразу зайняв, так би мовити, центральне становище в університеті. Не тільки його блискуча красномовність і його безсумнівно серйозна вченість, а і його — як-не-як — глибока думка, патос, переконання у своїх ідеях, до яких він дійшов таким нелегким шляхом внутрішньої та зовнішньої боротьби, — це усе притягало до нього і молодь і товаришів. Не дивлячись на широке

та досить невпорядковане життя, Шад знаходив і час для праці, і саме до харківського періоду його життя належать три його друковані твори, в яких він почав викладати систему своїх філософічних думок. Він випустив у світ «Jlorіку» («Institutiones philosophiae universae, tomus primus, logicam completens», Харків і Галле, 1812 р.), курс «Природного права» («Institutiones juris naturae», Харків, 1814 р.), промову з приводу «звільнення Европи» від влади Наполеона («De libertate Europae vindicata», Харків, 1814 р.). Дві виголошені ним в урочистих засіданнях промови («Про вище призначення людини» і «Про необхідність студіювати філософію») залишилися недруковані.

1815 року почалися доноси на Шада. Його обвинувачували і в хабарях, і в тому, що підготована ним латинська хрестоматія для гімназій не відповідає своєму призначенню, що він викладав в курсі «природного права» протиурядові думки і т. інше; та найбільшу ролю з усіх пунктів анонімних доносів відограло, розуміється, обвинувачення в атеїзмі, для підтвердження чого було позбірано місця із старих творів Шада, в яких він нападався на чернецтво та й на католицтво взагалі. А захованим мотивом було, мабуть, франкофільство декого з донощиків, що ненавиділи Шада за його негативне відношення до Франції та французької культури. Як би не було. цілком в дусі тих часів, до відома Шада не було подано в чому власне його обвинувачують, і 1816 року він був висланий за кордон, з порушенням усіх обіцянок, що йому при закликанні його було дано, щодо пенсії і т. д. Шад до смерти (1834) прожив в Єні, де викладав як приват-доцент, без успіху домагаючись від російського уряду виконання обіцянок.

Шадові здається, що «Критика чистого розуму» Канта, відкидаючи можливість пізнання річей по собі і показуючи, що розум людський, роблячи спробу їх пізнати, заплутується в «антиноміях», в протиріччях, тим самим підриває можливість у с я к о г о достовірного пізнання правди. Спроба Канта досягнути пізнання через «практичний розум» (вчення про «постуляти» практичного розуму) не заспокоює Шада, бо якщо розум практичний знаходиться в боротьбі з розумом теоретичним, то немає ніяких критеріїв, щоб встановити, якому з них маємо вірити.

Шад хоче піти далі ніж Кант, користуючись тим розріжненням розуму (Vernunft) і розсудку (Verstand), що його знаходить у Канта. Розсудок у своїй діяльності обмежується світом досвіду і феноменів (з'явищ). Він зустріває протилежності, бо їх знаходимо в досвіді. Дух людини не заспокоюється на протилежностях та протиріччях, а хоче їх об'єднати. Розсудок може об'єднати протилежності лише «формально», при допомозі загальних понять. — Розум має справу не з досвідом, а з і дея ми. Ідеї ж вносять у весь світ єдність та гармонію. — Визнаючи це основне розріжнення Канта, Шад не хоче обмежувати ролі розуму «регуля-

тивною» функцією, себто надаванням лише провідних точок погляду пізнанню, а вважає, що розум здібний і до дійсного пізнання «надамислового», «річей по собі», «абсолютного».

Шад негує ріжницю між розумом теоретичним та практичним, що її встановлює Кант. Той самий розум є і в функції мислення і в функції хотіння, і тільки в цих ріжних функціях (досліджуючи «що» і «чому» «є», або «що треба робити» і «з якої основи») зветься ріжно — «теоретичний» або «практичний» розум. Загальний закон, що є чинний в обох цих функціях є «закон гармонії» (між ідеальним та реальним). В функції мислення розум наш робить реальне ідеальним (розуміючи реальне), в функції хотіння він обертає ідеальне в реальне (здійснюючи ідеальне). Дійсне теоретичне пізнання, дійсна філософія є не просте пізнання феноменів, як каже емпіризм, і не в пізнанні тих основ, через які ми не можемо нічого знати, крім феноменів, як гадає Кант, а в знатті можливости феноменів. А ця можливість залежить від ідей. Тому, керуючись ідеями, ми пізнаємо речі, які вони є самі по с о б і. Весь світ є відбитком абсолютного розуму. Самі речі по природі своїй відповідають ідеям. Ідеї, як говорив ще Платон, є вічні правдиві форми усякого буття.

Шад в своїй «Логіці» дає виклад «логіки розсудку», себто лише нижчий і підготовчий ступінь науки про мислення. Шад неґативно ставиться до формальної логіки в Кантівському сенсі, бо Кант виходить із протиставлення суб'єкта і об'єкта. Дійсний принцип логіки є тотожність суб'єкта і об'єкта. Виходячи із цього принципу та із визнання розсудку цілісною функцією (себто виводячи утворення понять, судів і висновків із однієї основи), Шад і дає виклад системи логіки. Ця логіка є у нього разом і онтологія,

бо усі логічні категорії є разом і категорії річевого буття.

Із логічних поглядів Шада випливають і його натурфілософічні ідеї. Уся природа знаходиться в стані розвитку. Цей розвиток відбувається під виливом протилежних сил. В природі неживій є чинні сили притяжіння та відштовхування, в одушевленій природі — подражливість і заприймання, в розумній природі (в людині) — хотіння і мислення. Це власне дві ті ж самі сили — позитивна та нетативна, що приймають на ріжних ступенях природного життя ріжні форми. Ці дві сили боряться між собою. Ті пункти в природі, де вони знаходяться в рівновазі, є реальні роди (genera), а скрайні. протилежні пункти вияву обох сил є реальні ґатунки (species). «Той засіб продукції, що ми його спостерігаємо в органічному парстві, є також в усій природі, бо піщо не відбувається без сутички та безпереривної боротьби двох ґатунків, протилежних один одному. тому природа в усіх своїх витворах виявляє певного роду любов. бо продукує усе через постійне з'єднання протилежностей. Завдяки оцій вічній та незмінній любові, яка панує в усіх галузях природи і усі їх сполучує й зв'язує, так що вони ніби уявляють один абсолютний організм, природа необхідно продукує усе нові покоління... Із самої старости повстає нова молодість, із смерти ніби б'є джерело нового життя».

В «Природному праві» Шад розвиває погляд на державу, як на організм. Він негативно ставиться до спроб заснувати право на взаємній згоді, або на приписі держави. Право обґрунтовано на природі людини, а саме на її розумі. Шад вважає потрібним з'ясувати відношення між правом таморальністю, перебороти той розрив між ними, який панував довший час. На думку Шада, між правом та (моральним) обов'язком є дійсна антиномія, якщо ми хочемо розріжнити питання про відношення між ними при допомозі розсудку. Але розум може розв'язати цю антиномію. Закон розуму є закон абсолютної свободи. Людина, що стремить виявити свою божествену природу у своїм житті, сама собі приписує цей закон і накладає на себе абсолютну необхідність виконувати його. Він, таким чином, усуває всяку можливість діяти згідно з законом, або проти закону; силою своєї свободи він обертає абсолютну свободу в абсолютну необхідність і навпаки, себто утотожнюе обидві. Розуміється, необхідність із свободи не є тототожна з необхідністю, що змушує нас зовні. Примирення свободи і необхідністи і є основою для примирення права та обов'язку. — Виходячи із цієї основи і спираючись на принцип еволюції, Шад приходить до такого означення основних завдань права: «Ніяк не потрібно порушувати, або затримувати переслідування кожним громадянином призначеної йому природою вищої цілі; тому держава повинна усіма їй приступними засобами затвердити за громадянином це право». Відціля Шад виводить норми права: свобода совісти та думки, свобода університетського навчання, негує рабство і т. ін. Ця частина його праці послужила основою обвинувачень проти нього. Але Шад вважав, власне, протирічним до закону еволюції та до принципів свободи не лише деспотизм старого режиму, а, напр., також і деспотизм французької революції. Протилежно до Фіхте (та й інших великих філософів того часу), Шад, мабуть, ніколи не захоплювався революційною ідеологією. «Революційність» його думки обмежувалася сферою філософії.

Цікава і теорія нації, яку Шад виклав в своїй згаданій промові — «Поворот свободи Европі». Як кожна держава зокрема є організмом, так саме є організмом і цілокупність усіх держав. Падіння влади Наполеона відновило в цьому міждержавному організмі те, що є умовою нормального життя кожного організму — протилежність між його частинами, — в даному випадку вільне діяння і протидіяння націй, їх протилежність, що залежить від клімату, звичаїв, рівня культури і ріжних їх тілесних та душевних здібностей. Не на всякій землі родиться все. Удосконалення кожної людини зокрема та усіх людей разом виявляється в їх ріжноманітності. А ця ріжноманітність залежить від вільного розвитку людини, родини, стану, держави. Безмежна ріжноманітність в приролі в людському роді витворює безмежну ріжноманітність джерел життя, чину, стремлінь, із яких повстає удосконалення і гармонія.

Ця протилежність людей виявляється в родині — через протилежність роду і віку, в державі — правителя і народу, а також станів та поколінь, в цілому людському роді — через ріжницю націй. Одна з протилежностей виявляє досконалість та недосконалість другої. Тому то Шад вважає безглуздям ідею загальної монархії в Европі. Прибічники цієї ідеї не знають законів всесвіту та вищої мети, призначеної людині. Навіть той мир, що його мала б наслідком загальна монархія, обернувся б у зло, бо була б принесена у жертву людська гідність і свобода. Усяке стремління до удосконалення згасає, коли знищено ріжниці між народами. Нація, що із стремління до миру підлягає іншій, виявляє своє падіння і заслуговує усі ті нещастя, які на неї можуть впасти. Не тільки не треба бажати вічного миру, який би базувався на загальній монархії, а навпаки — такий мир є зло, та навіть початок усіх інших зол.

\*

Треба звернути якнайбільшу увагу на той факт, що коло Шада в Харкові зразу зібралася певна кількість колег і учнів. Філософічне життя виявилось і в філософічних працях колет Шада, що, мабуть, повставали не без його впливу (згадаємо на «словесному» факультеті Ів. Рижського, автора «Логіки», із природників — Коритарі та Громова, авторів академічних промов натурфілософічного змісту в дусі Шеллінґа; виступав з промовами філософічного змісту, критикуючи Канта, і математик Осиповський, який, щоправда, стояв осторонь від Шада, схиляючись до філософії емпіризму, — він був, між іншим, перекладчиком «Логіки» Кондіяка) і в досить таки численних дисертаціях та друкованих працях учнів Шада (згадаємо друковані праці філософічного змісту Г. Хлапоніна, Гриневича, П. Ковалевського, Авксентія Гевлича, П. Бразоля, Геса-де-Кальве, Ст. Єсикорського, П. Любавського, І. Любачинського, А. І. Лудровича — усі між роками 1813—1825). Така кількість учнів пояснювалась почасти і підготовкою декого з них у Київській Академії та Харківському Колегіумі. А. І. Дудрович став по висильці Шада його наступником на катедрі філософії; Н. Г. Б і л оус (ов), народженням киянин (1799—1854), що вчився в Харкові, або ще у Шада, або у Дудровича, засвоїв ідеї Шада, і, викладаючи яко професор філософії в Ніжинському Ліцеї 1825—1830 р. (у нього вчився, між іншим, Гоголь), користувався, як основою, працями Шада. За це він і був звільнений з професури в наслідок доносу. — Немає сумніву, що впливи Шада були ширші, аніж можемо це зараз собі уявити; та дослідження цих впливів покищо ще не зроблено.

У зв'язку з діяльністю Шада стоїть і перший переклад Фіхте на російську мову, а саме його невеличкого викладу своєї філософії: «Sonnenklarer Bericht an das grössere Publikum über das eigentlichste Wesen der neuesten Philosophie», 1801 («Ивана-Готлиба Фихта Яснъйшее изложеніе, въ чемъ состоить существенная сила новъй-

шей философіи. Опыть принудить читателя къ разумѣнію», Харків, 1813), зроблений «С. Е-ким» (очевидно, згаданий вище учень Шада Ст. Єсикорський).

Про Шада можна порадити такі праці— до біографії Шада: Д. Багалій: «Удаленіе профессора Шада изъ Харьковскаго Университета», Харків, 1899; в німецькій мові зміст цієї праці переказано в статті Р. Stähler: Über die Beziehungen Fichtes und seiner Schule zur Universität Charkow («Archiv für Geschichte der Philosophie», 1915, т. 28). Філософічним поглядам Шада присвячено статті Ф. Зеленогорського: «И. Е. Шадъ» («Записки Харьковскаго Университета», 1896, 2) і «Логика Шада» («Вопросы Философіи и Психологіи», 1895, 2, 5); «Institutiones juris naturae — естественное право Шада» («Записки Харьк. Универ.», 1900, 1). Також (анонімна) біографія і виклад філософії Шада в збірнику «Историко-филологическій факультеть Харьковскаго Университета за первые 100 лёть его существованія» під ред. М. Г. Халанського та Д. І. Багалія, Харків, 1908, частина ІІ. — Про промови Коритарі та Громова див. у статті Ф. Зеленогорського в «Зап. Харк. Универ.», 1893, 4. — Про праці учнів Шада — моя Замітка в «Zeitschrift für slavische Philologie», VIII, 1/2.

## 4. Впливи Шеллінґа і романтики.

Ми вже згадували, що Шад та дехто з його колег цікавились та навіть захоплювалися філософією Шеллінга. В друкованих працях Шада також знайдемо відгуки шеллінгіянства.

До Росії інтерес до Шеллінга приніс українець, вихованець Київської Академії, Данило Михайлович Кавунник-Велланськии. Він родився 1774 р. в Борзні в родині козака-гарбаря і в дитинстві дуже бідував. Навчившись від дяка грамоти, він з власної ініціятиви звернувся до лікаря з проханням вивчити його на фельдшера і за порадою лікаря, здивованого бажанням бідногохлопця, з допомогою вчителя когось із сусідніх поміщиків почав учити латинську мову. За короткий час він так її опанував, що міг вступити до Київської Академії (р. 1789), де дістав і прізвище «Велланський». Скінчивши Академію, він був командирований за кордон, та — через заборону Павлом І. поїздок за кордон — виїхати не міг і залишився в Петербурзі, де вступив 1796 р. до Військово-Медичної Академії, яку і скінчив 1801 року. Тільки тоді виїхав за кордон, де слухав лекції Шеллінта та представників романтичної натурфілософії Стефанса і Окена. 1805 року повернувся до Петербургу, деі викладав аж до 1837 року ріжні природничі науки у Військово-Медичній Академії. Успіх його у слухачів був дуже великий. Хоч викладам його бракувало ясности і наглядности, але філософічний дух, яким вони були пересякнені, притягав до нього молодь. Слава Кавунника-Велланського розійшлась далеко поза межами школи. Твори його, досить численні — щоправда, важкі до зрозуміння були першими в російській мові викладами романтичної натурфілософії, а також і деяких пунктів теоретичної філософії Шеллінга. На жаль, Велланським почала цікавитися не тільки публіка, а і російські гонителі свобідної думки. Славнозвісний Руніч, що руйнував Петербурзький Університет, брав на перегляд записи лекцій Велланського, але мабуть не багато в них зрозумів, бо ті переслідування, які перенесли інші філософи, що були під впливом Шеллінґа, Велланського не торкнулися. Вплив Велланського поширився, коли він увійшов в зносини з групою шеллінтіянців-письменників, на чолі якої стояв кн. В. Ф. Одоєвський. Через Одоєвського Велланський зв'язався з московськими професорами шеллінтіянцями (М. Павлов, Н. Надеждін, І. І. Давидов, Альфонський). До цих часів належать публічні лекції Велланського (1830), його подорож до Москви (1833). Але Велланський, що цікавився і займався головним чином натурфілософією Шеллінґа, в ці часи вже не міг стояти на чолі російського шеллінґіянства. Натурфілософія і справді не є центральною частиною філософії Шеллінга, а російське суспільство більше притягали історіософія та естетика Шеллінга. 1837 р. Велланський залишив катедру, бо осліп, але продовжував при допомозі своєї дружини працювати і далі. Вмер він 1847 р. По смерти його пам'ять про нього ще довго жила в російському суспільстві.

Більші праці Велланського: «Біологическое изслѣдованіе природы въ творящемъ и творимомъ ея качествѣ», СПБ. 1812; «Опытная, наблюдательная и умозрительная физика», СПБ. 1831; «Основное начертаніе общей и частной физіологіи, или физики органическаго міра», СПБ. 1836. Заслуговує уваги і зроблений Велланським переклад гарної книжки польського шеллінґіянця графа І. Ґолуховського: «Философія, относящаяся къ жизни цѣлыхъ народовъ и каждаго человѣка», СПБ. 1834.

Ціль дослідження природи є не емпіричне та поверхове «охоплення окремих предметів», а шукання загальної єдности в природі. Весь світ має життя і усе в ньому є живе, усі істоти є лише ґатунки цього загального життя — «фізіологія» є основа філософії. — Велланський вважає, що уся ріжноманітність матеріяльного світу відповідає ідеї, яка є єдина та неділима, але виявляється в оцій ріжноманітності, в річах. Єство природи виявляється в об'єктивній формі — як матерія, в суб'єктивній — як одушевлені істоти. «Земна планета є загальний організм в якому тварини, рослини і мінерали утримуються, як окремі члени єдиного тіла, що витворене одним і тим самим життям». Процес утворення світу є подібний до процесу мистецької творчости. «Земний світ» має розвинутися від початкової основи до остаточної досконалости. Головні періоди розвитку є витворення елементів та неорганічних тіл, повстання рослин і тварин, утворення мислячої істоти — людини. На цій основі розвиває Велланський натурфілософію за Шеллінгом, а ще більше за Океном.

Учень і наступник Шада — Андрій Іванович Дудрович походив із духовної родини з Підкарпаття. Він народився 1782 р., вчився на Угорщині, скінчив 1803 р. Пештський університет і почав у Пешті урядову кар'єру. Але 1806 року переїхав на Україну, де вчителював в Чернігівській та Харківській гімназіях, 1814 року оборонив докторську дисертацію, присвячену питанню про поняття філософії (Харків. 1814), у Шада і за рекомендацією Шада (який підкреслив знання Дудровичем новіших філософічних систем — Канта, Фіхте та Шеллінґа), зробився ад'юнктом, а після висилки Шада, і професором філософії. Крім дисертації, він видрукував ще промову «Про характер академічних студій» в лат. мові (1815) та статтю «Отрывки о животномъ магнетизмѣ» («Украинскій Вѣстникъ», 1818) і подав до факультету латинську працю «Історико-критичний трактат про сучасний стан філософії» (1819). Дудрович був прихильником Шеллінґа і, зокрема, цікавився романтичною психологією. Шеллінґіянську філософію він вважав «христіянською», релігійне освітлення надавав і проблемам психологічним.

Одним із найбільш цікавих шеллінтіянців на Україні був професор клясичної філософії в Харкові (1819—1837) — петербурзький німець та вихованець університетів в Галле та Єні — Йоган Христіян Кронеберт (1788—1838). Його, головним чином, ці-



Мал. 22. Данило Кавунник-Велланський.

кавлять проблеми історії мистецтва. теорії літератури, естетики. • Романтична філософія і Шеллінг панують над його думками. Він не тільки викладає в своїх творах естетичні погляди німецьких естетиків, але і робить спроби самостійної синтези накреслює систему культури, в якій центральне місце займає філософія. Його твори: «Амалтея или собраніе сочиненій и переводовъ чч. І—ІІ, Харків, 1825—6; «Брошюрки» №№ I—X, Харків, 1830—33; «Минерва» — збірник, у який увійшли статті із двох перших, Харків, 1835; «О («Журналъ изученіи словесности» Министерства Народнаго Просвъщенія», 1835, VIII); «Письма» («Московскій Наблюдатель», 1838. V, IX); «Маргиналіи и выписки» (там саме,

XI); «Характеристика древнихъ грековъ и римлянъ» (там саме, X); «О ходъ искусства у древнихъ народовъ» («Отечественныя Записки», 1844, т. 33).

Як шеллінтіянець-натурфілософ почав свою діяльність перший ректор Київського університету, український етнограф та історик М и х а й л о М а к с и м о в и ч (1804—1873). Максимович приніс зацікавлення шеллінтіянством з Москви до Києва. Численні натурфілософічні твори Максимовича повстали під впливом Шеллінта і Окена, але мають почасти цікавість не тільки для історика природознавства, а і для філософа. Так, зокрема, стаття Максимовича «Письмо о философіи» («Телескопъ», 1833, 12— на авторство Максимовича вказав Г. Шпет) торкається дуже важливої проблеми єства філософії. Вже вихідний пункт думок Максимовича має для нас велику цікавість. Філософія є любов до мудрости. Яко така, вона

не може бути збудована лише на розрахунках розуму, потрібне є «серце». «Дійсна жива мудрість розуму базується на любові». — Філософія не є окрема наука. Її стремлінням є пізнання внутрішнього значіння і єдности предметів. А це значить, що філософія може бути в кожному творі, в поезії, в життю. Філософ є той, хто зводить ріжні галузі знаття до їх спільного початку і розвиває їх в систем і. Поскільки кожна окрема наука повинна бути систем атичною, постільки можемо говорити, що філософічні елементи є в кожній окремій науці, що кожна наука має бути філософічною наукою. Об'єктом дослідження філософії може бути всякий предмет. Тому в межі філософії входили усі науки — теологія, психологія, математика, фізика..., а «в наші часи головніші її питання зв'язані з наукою і сторії». В філософії панували один за одним ріжні на-

прямки — матеріялізм, критицизм, містицизм..., а зараз вона «дістає характер історичний». В цьому історизмі вбачає Максимович жіння до дійсности, стремління до примирення розуму і серця, до гармонії ж иття. Максимович висловлює, щоправда, думки, як лише певні припущення; в кінці статті ставить питання про те, куди ж умістити при такому погляді на філософію проблеми етичні, гносеологічні... Та в кожнім разі і ці постановки проблем є дуже цікаві. «Історизм» в філософії в значній мірі виводить нас із рамок шеллінтіянства до Баадера (nihil est in intellectu, quod non fuerit prius in historia») з одного боку, та до Ге-



Мал. 23. Михайло Максимович.

геля (філософічні системи, як ступені розвитку духа) — з другого, а почасти підносить моменти, які ми не раз зустріваємо в історії української думки.

В пізніпих етнографічних та фолкльорних працях Максимовича виявляється його шеллінґіянство, напр., в його символічному розумінні народньої поезії. Максимович робить, між іншим, спробу охарактеризувати психіку українського і російського народу на підставі пісень. Ця спроба «характереології» випадає так: «у російських піснях виявляється дух, покірний своїй долі і підлеглий її волі. Росіянин не звик брати діяльної участи в переворотах життя... — Він бажає немов одділитись од усього..., закривши рукою вухо, хоче начеб загубитися в згуку. Через це російські пісні визначаються глибокою тугою, безнадійним забуттям». Українські — «виявляючи боротьбу духа з долею, відріжняються поривами пристра-

сти, короткою твердістю і силою почуття, але й природністю вислову. В них бачимо не забуття й не безнадійний сум, але більше гнів й тугу; в них більше дії». — Український «дух, не знаходячи ще в собі самому особливих форм для повного вияву почуття, що зароджується в його глибині, мимоволі звертається до природи, з якою він через своє дитинство ще приятелює і в її предметах бачить, відчуває щось подібне до себе —».

Також з впливами Шеллінга і теж позиченими через Москву зустріваємось у двох професорів Ришельєвського ліцею в Одесі — К. Зеленецького та Н. Курляндцева. — К. Зеленецький (1802—1858) вчився в Ришельєвському ліцеї. 1835—6 р. він видав у Москві 4 випуски «Опыть изслідованія нібкоторых теоретическихъ вопросовъ». Серед ріжноманітних статейок цих збірників є і філософічні («О всеобщемъ законъ жизни духа человъческаго», «Объ основъ знанія, его предълахъ и значеніи», «О мъсть, занимаемомъ логикою въ системъ философіи», «О логикъ какъ о систематическомъ цёломъ и какъ о наукъ, объясняющей факты мышленія и знанія» й ін.). Зеленецький робить спробу поєднати Шеллінга з Кантом. Об'єктивне і суб'єктивне є духовної природи. Суб'єктивне є безумовне єство духа, яке не є одначе приступне свідомості (свого роду «підсвідоме»), об'єктивне є приступне свідомості спостереження подій в природі і в нашій власній душі. Суб'єктивне є найвища єдність і індиферентність духовного єства, об'єктивне є безмежноріжноманітне та відмінне в просторі та часі. Самосвідомість є відрив, відхід духа від свого єства, ствердження самостійности суб'єктивного від об'єктивного. Дух розуміє лише те, що є згідне з законами його розуму, а те, що є незгідне відкидає, як неіснуюче. Тому знаття є можливе постільки, поскільки формальний бік річей є приступний розуму і може об'єднуватися з ним в уявліннях. Тому сутня сторона річей не може бути цілком чужа духові нашому і повинна в собі мати усі умови, які уможливлюють це об'єднання. — В думці ідеальне і реальне сполучені у вищу єдність. Це тому, що усяка ідея є вислідок єства духа — себто зовнішній бік духа, а з другого боку — зовнішня дійсність, поскільки ми її пізнаємо, дана нам з боку своєї форми, себто не одріжняється од єства духа. «Закони знаття і закони буття є однаково закони розуму». — Еством життя духа Зеленецький вважає розум. Усі інші здібності духа є відміни розуму. Система цінностей, говорячи сучасною мовою, розвивається на підставі цих відмін розуму. Основний та первісний напрям життя духа є релігія. Зеленецький йде за Шеллінгом в розумінні історії. Життя усього людського роду виявляється в кожнім окремім індивідуумі, але западто розірвано, неясно, непевно. Народи виявляють ріжні боки життя людськости в виразних формах. Кожен нарід переживає три періоди життя: спершу — дитинство, коли нарід є лише «плем'я», потім — зрілість, коли нарід є гармонійне, організоване тіло, нарешті старість — період підупаду, вичерпання.

Колета Зеленецького — Н. П. Курляндцев (1802—1835)

сам походив із Москви, там вчився, там придбав інтерес до Шеллін'а. 1826—1835 р. він вчителював у Ришельєвському ліцеї, викладаючи фізико-математичні і «військові» науки. Праці його почасти математично-педагогічні, почасти переклади. Але для перекладів він вибирав дійсно «клясичні» твори. Тому Одеса збагатила російську літературу досить важливими перекладами: Шеллингь: Введеніе въ умозрительную физику, Одеса, 1834; Шуберть: Главныя черты космологіи, Одеса, 1834; Стефенсъ: О постепенномъ развитіи природы, Одеса, 1835.

Теж росіянин був і представник романтичної психології Петро Семенович Авсенев (Пізніше архімандрит Теофан; 1810—1852), що як професор Київської духовної Академії (1836—1850) і Київського університету (1838—1844) мав широкий вплив. Його статті з психології і його лекції (видані щойно пізніше) виявляють вплив романтичної психології (Шуберт, Карус), з її інтересом до «нічної сторони душі» — до сфери підсвідомого, до загадкових, таємничих, дивних з'явищ душевного життя. Авсенев зробив спробу дати національну характеристику росіян; на Заході переважає елемент особистий, індивідуальний, російський характер натомісць збудований на зіллянні племен і є характер «універсальний», в ньому сполучені елементи і східні і західні. В цій характеристиці — неясне передчуття деяких думок Достоєвського. З Авсеневим в особистих зв'язках були «кирило-методієвці» (див. далі главу VIII).

Значно пізніше працював на Україні учень Велланського — швед X р и с т і я н Е к е б л а д (1800—1877), який з 1853 року був директором Ніжинського Ліцею. Його головний твір «Опыть біо-психологическаго изслідованія способностей человіческаго духа», 1872.

Треба сказати, що романтичний світогляд мав на Україні, як і в інших славян, надзвичайно могутній і широкий вплив. Для славянських мисленників та письменників були непереможно привабливі і романтична ідеалізація історичного минулого та народнього життя, і переборення романтикою однобічного раціоналізму в психології, і, нарешті, — універсалізм романтичного світогляду. Не лише світогляд видатніших українських письменників (Шевченко, Куліш) пересякнений романтичними елементами, не лише українська історіографія та етнографія (Максимович), але і українська думка — навіть і в епоху значно пізніщу, ніж розквіт романтизму на Заході (Юркевич, Потебня), ще заховує певні елементи «філософічної романтики». Величезні впливи романтики і на одного із найвидатніших українців усіх часів — М. Гоголя.

Основне, що треба загадати, як найліпше з написаного про згаданих в оцьому § мисленників, є відповідні глави в «Очерке истории русской философии» Г. Шпета, т. І (СПБ., 1922, див. за індексом), яким користувалися і ми, як найкращим викладом поглядів цих мисленників. Про Велланського — див. ще П. Сакулін в книзі «Къ исторіи русскаго идеализма. Князь В. Ф. Одоевскій. Мыслитель-писатель», т. І. Москва, 1912. Дальші вказівки в моїй «Філософії на Україні».

### 5. Впливи Гегеля.

Впливи Гетеля, зокрема його історизму, може були вже в декого зі згаданих мисленників, що стояли під впливом шеллінтіянства— у Максимовича, Зеленецького. Але значніші впливи— у декого з вихованців Київської Академії,— зокрема у Новіцького, Міхневича, Гогоцького.

В Київській Академії на ґрунті старої філософічної традиції почався розквіт студій сучасної філософії. До цього розквіту філософічних студій спричинилися найбільше два росіянина — професор філософії в Академії з 1819 до 1849 р. протоїєрей І. Скворцов (1795—1863), а нійбільше учень Академії І нокентій Бори с ов (1800—1857), професор богословія в Академії в 1830—1840 рр., пізніше архієпископ херсонський, славетний проповідник. Зокрема, останній з них був добрим знавцем філософії німецького ідеа-



Мал. 24. Орест Новіцький.



Мал. 25. Сильвестр Гогоцький.

лізму, і з впливом його зустріваємось усюди, де бачимо у ті часи щось філософічно визначного в Академії (цікаво, що. напр., російські геґеліянці тих часів Н. Станкевич та М. Бакунін згадують Інокентія, як великого знавця німецької філософії).

Орест Маркович Новіцький (1806—1884) з української попівської родини з Київщини, учень Київської Академії (1827—1831), вчитель Полтавської семінарії (тоді у Переяславі, 1831—4), доцент Київської Духовної Академії (1834—7), нарешті професор Київського університету (1837—1850). Успіх його викладів і його популярність були великі (при проїзді через Київ Жуковського Новіцький мусів прочитати для нього спеціяльний філософічний виклад). Головні оритінальні твори Новіцького за цей час —

«Объ упрекахъ, дълаемыхъ философіи въ теоретическомъ и практическомъ отношеніяхъ, ихъ силь и важности» (Київ, 1838), «О разумъ, какъ высшей познавательной способности» (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія», 1840, VIII). Більш компілятивний харакгер мають його підручники психології (1840) і логіки (1841, коротший підручник, 1844, 2 вид. 1846), та стаття про індійську філософію (ЖМНП. 1844—6). Першу із згаданих праць Шпет визнає першим в Росії філософічним твором, що написаний «з дійсним філософічним смаком, чуттям і симпатизуючим розумінням завдань філософії, як в своєму роді одинокої і незамінимої форми культурної творчости». Зміст філософії, за Новіцьким, заложений в глибинах нашого духа. Породжуючись в дусі, філософія освітлює його світлом ясної думки. Виходячи із себе, свідомість обмежується сторонніми для себе предметами пізнання, і, рефлектуючи від них на себе, робить себе центром, а інші предмети — зокіллям пізнання. І те й інше відбивається в нашій свідомості лише ідеально, а не реально, бо дійсне буття річей не залежить від нашої свідомости і нашого пізнання. Тому, свідомість первісно поставляє щось, що є вище за неї і за світ, в чому немає центру і зокілля, що є єдина безмежність. Філософія є наука наук, має своїм змістом лише загальні форми та закони буття, залишаючи на боці усе часткове. Ці загальні знаття не можуть бути узяті із досвіду, їх джерело розум, який первісно споглядає їх в своїх ідеях. Світ ідей є рідна країна філософії, бо філософія вимагає негинучого, вічного, необмеженого, безграничного, незмінного, сутнього, а все це відбивається лише в ідеях. Досвід та розум діють разом, досвід дає зміст, розум — форми, закони, досвід — дійсність, розум — єдність та необхідність. Те, що заложене як можливість розумового пізнання в почутті, розкривається розсудком, як ясне і свідоме знаття. Але розсудок є лише аналітична або, як синтет ична, лише формальна здібність. Якщо ми зустріваємо в філософії безліч ріжних пунктів погляду, ріжноманітність гадок, ми не маємо дивуватися цьому, бо протилежність і боротьба є єство самої нашої свідомости. Тільки в цілості її розвитку можемо зрозуміти філософію, як суцільну систему. — Новіцький різко ставить проблему про «корисність філософії». «Виключне стремління до корисности — — є шкідливе та небезпечне для народнього духа». Ідеал корисности є найнижча з ідей. Вище за неї стоїть ідеал правди, ще вище ідеал прекрасного, ще вище ідеал святого («природна релігія»). Шукання основ пізнання дає підставу філософії. Філософія найвищий вияв духа. Немає дива, що з пункту погляду нижчої ідеї корисности філософія здається ані до чого нездібною. Ще вище за філософію стоїть «об'явлена релігія», що є «божествена допомога людському роду». — 1850 року філософія була усунена із плану навчання в російських університетах, бо «користь її недоведена, а шкода від неї дуже можлива». Це була відповідь російської дійсности на оборону філософії Новіцького. — Новіцького було звільнено з університету. На іншій службі він всеж знайшов можливість

протягом 10 років виготувати до друку колосальний твір — «Постепенное развитіе древнихъ философскихъ ученій въ связи съ развитіемъ языческихъ върованій» (т. І, Київ, 1860, 2 вид. 1862, II том, 1860, III том, 1861, IV том, 1862). Це була відновідь Новіцького на заборону філософії. Без усякої особистої користи він виконав колосальну дослідчу працю. Книга Новіцького написана самостійно і в певних частинах не втратила інтересу аж досі, що для праці історичного характеру є надзвичайна рекомендація. — Та тепер вже не уряд, а «ліберальне» і «радикальне» суспільство зустрінуло працю Новіцького суворою негацією. «Чернишевський та інші письменники» так відгукнулися на вихід книги, що Новіцький визнав дальше видання її «несвоєчасним». Радикальна публіцистика мала один критерій для оцінки наукової праці — «корисність» праці з пункту погляду політичного та соціяльного. І більш визначні і молодші віком ніж Новіцький мисленники підлягали в боротьбі з тупою і сліпою злобою російської «просвічености».

Учень Новіцького — М. А. Тулов (Народ. 1814) скінчив Київський Університет 1839 р. і викладав словесність у Ніжині 1840— 1853 р. В викладах його помітний був вплив Геґеля. Його праця про «історичний розвиток логіки від Аристотеля до Геґеля» залишилась недрукована. Трохим Тупиця († 1870), учень Тулова, надрукував статтю «Про сенс життя за старо-грецькими філософами» (ЖМНП. 1844). Належав до української колонії в Петербурзі (зр.

згадку про нього в «Щоденнику» Шевченка).

Трохи молодший за Новіцького віком, українець родом, й о с и п Григорович Міхневич (1809—1885) був молодший за нього перебігом своєї наукової діяльности. Він вчився в Київській Академії в 1829—1833 рр. і після року читання лекцій в Академії (1838) перейнов до Одеського Ришельсвського Ліцею. Літературна діяльпість Міхневича не широка, та виявляє його інтерес до сучасної філософії та її знаття. Ним написані статті: «Объ усивхахъ греческихъ философовъ» (ЖМНП. 1839, XII); «О достоинствъ философіи, ея дъйствительномъ бытіи, содержаніи и частяхъ» (ЖМНП. 1840, II); «Задача философіи» (ЖМНП. 1842, VI) і дві книжки — підручник логіки (Одеса, 1847. 2 вид. 1874) та виклад філософії Шеллінґа («Опыть простого изложенія системы Шеллинга, разсматриваемой въ связи съ системами другихъ германскихъ философовъ», Одеса, 1850). Він, здається, був під значним впливом Новіцького. В кожнім разі в означенні філософії, яке він дає, зустріваємо і визнання джерелом філософії світу ідей розуму і визнання значіння історичного розвитку філософічної думки. Більш рішуче ніж Новіцький визнає він ролю божественого об'явлення, як джерела пізнання. — Міхневича, здається, слухав в Одесі своєрідний російський філософ Н. Фьодоров.

Не лише окремі елементи гегеліянства — його «історизм» — зустріваємо у третього вихованця Київської Академії — Сильвестра Сильвестровича Гогоцького (або Гоготського, 1813—1889). Гогоцький — під дійсно значним впливом Гегеля. Але

він не ставиться до Гегеля некритично і нападає на самі центральні ідеї його філософії. Те що він безумовно перейняв від Геґеля — історичний інтерес і історизм в розумінні єства і завдань філософії. — Гогоцький народився 1813 року в Кам'янці-Подільському, скінчив Подільську семінарію та Київську Академію (1833—37) і викладав філософію в Академії з 1841 р., а з 1843 року в університеті. Коли виклади філософії в університеті було заборонено, Гогоцький викладав педагогіку та, як можемо судити з виданих ним пізніше курсів, в лекціях педагогіки давав дуже широкий нарис цілої історії філософії. В університеті Гогоцький викладав аж до 1886 року, але в останні роки викладав, здається, досить вже зле — сухо і нецікаво, відштовхуючи від себе слухачів ріжними чудернацтвами. Головні праці Гогоцького: «Критическій взглядь на философію Канта» (Київ, 1847); «О характер'в философіи среднихъ в'вковъ», («Современникъ», 1849. 15); «Обозръніе системы философіи Гегеля» (Київ, 1860); статті — «Два слова о прогрессѣ» и «Современность» («Труды Кіевской Духовной Академіи», 1860, І, ІІ); «Введеніе въ исторію философіи». (Київ, 1871) і колосальний «Философскій лексиконъ» IV томи у 5-ти частинах, Київ, 1857—1873, біля 2800 стор.). Крім того, Гогоцькому належить чимало праць психологічних та історично-педагогічних; в останніх він дає багато і історично-філософічного матеріялу, та, власне, трохи не нарис цілої історії філософії. Праці Гогоцького і досі варті уваги. Можна (в російській літературі іншої подібної праці немає) і досі користуватися пого «Лексиконом», його виклад філософії Гегеля можна читати і зараз. Тут ми зупинимось лише на трьох найважливіших історичних працях Гогоцького, що дають зрозуміти і його власний філософічний ухил.

Кожну філософічну споху характеризує те відношення, в якім у ній дух стоїть до буття. В античності панувала віра, що між мисленням та його предметом є гармонія. Христіянство знищило цю віру, знищивши повагу до природи та ствердивши силу релігійного авторитету. Нова філософія усвідомлює собі цю протилежність (віри і знаття), та ставить своїм завданням їх примирення. Середньовічна філософія є вступний період нової. Але маючи свідомість цієї протилежности, середньовічна філософія негує самостійне відношення філософії до її предмету, і тому вносить в людську істоту розбрат і ворожнечу. Філософії середньовіччя бракувало свідомости того, що мислення базується на вищому духовному бутті, в якому — та гармонія, що її античність шукала у відношенні між духом та природою. Тому філософія, що залежала від релігійного авторитету, була безпредметова. не маючи предмету дослідження, не методична, не маючи власної методи, була позбавлена ясного уявлення важливости питань, якими вона займається, і їх розпорядку. Тому в ній не було розвитку, не було руху. Ця характеристика середньовічної філософії де в чому несправедлива, але її «тема» нам ясна, ця тема та ж, що і у Новіцького — оборона автономности. самостійности філософічного пізнання.

Кант є зачинатель нового періоду філософічного розвитку. Він, визнаючи, що філософія є зрозуміння буття через мислення, напрямував філософічне дослідження на саме мислення. Кант, на думку Гогоцького, визнає виключну активність мислення і повну насивність річей. Відціля скептицизм Канта — ми знаємо речі лише через мисления, і тому не знаємо внутрішніх законів буття. — Позитивне діло Канта Гогоцький вбачає у тих моментах філософії його, які ведуть до дальшого розвитку філософічної проблематики. Апріорність форм змислової наглядности, розріжнення розсудку і розуму, що мають справу перший — зі з'явищами, другий — з безумовним (абсолютним), це є те, що визнає Гогоцький за заслуги Канта. Його вчення про «антиномії», в яких, мовляв, заплутується розум, приводить в дальшому розвитку до визнання в «протиріччях розсудку іманентного закону самого мислення». Відціля «розвинулася потім блискуча система Гегеля та її діялектична метода». В практичній філософії Канта проголошено першенство духа над природою і його свобідна і розумна самостійність (ця лінія веде до Фіхте). В «Критиці сили суду» Кант встановлює «доцільний розвиток духа за свобідними цілями, а не за механічною причиновістю». В цій думці вбачає Гогоцький «майже прор<del>о</del>чу думку», намічення майбутнього шляху філософії. Поняття цілі веде до єдности усіх частин цілого і ввесь шерег з'явищ розвертається в гармонійну, органічну, в собі замкнену цілість, в якій розум виявляється в з'явищах, а з'явища пересякнуті розумом (Шеллінґ і Геґель). Таким чином, філософія Канта намічає основні думки дальшого розвитку філософії.

В філософії Гегеля Гогоцький вбачає з одного боку — найвищу філософічну систему, яку висунув розвиток філософічної думки, але з другого боку — помічає в ній і декілька дуже основних і глибоких хиб. Основні позитивні думки Гегеля — визнання, що весь світ є повний одним розумом і виявляє в усіх частинах один верховний план, ніби маючи одну мету, одну ціль; визпання усіх окремих предметів зв'язаними між собою, як ступені одного розвитку; ці твердження про гармонійність та внутрішній порядок річей у світі зв'язані з визнанням у світі Божественої сили, що творить і впорядковує світ. Ці три думки є, гадає Гогоцький, єдиним предметом філософічного думання від самих початків філософії. До цього додаються окремі і дуже важливі думки Гегеля: 1) основою світу він вважає дух, себто не щось абстрактне, а живе, живий тому є цілий світ; 2) діялектична метода дозволяє упорядкувати усе у світі в гармонійну систему, — весь світ є ніби живим організмом, що складений із безлічі організмів, які піднімаються в своїй досконалості один над одним аж до людини; 3) та ж діялектична метода дозволяє зрозуміти історичний розвиток людського духа, не як історію помилок, а як розвертання поняття, усі окремі думки в історії філософії є лише момент абсолютного поняття, — тому філософічна критика Гегеля не руйнує, а творить, визнаючи правду власністю не окремої людини або народу, а цілого людства; 4) так само, завдання, які ставить собі Геґель в «Феноменології» (довести

органічність і історичність життя окремої свідомости) і «Логіці» (взаємовідношення мислення і буття, взаємовідношення форм мислення між собою) є вже значним кроком філософії наперед; 5) нарешті, треба надзвичайно високо оцінювати естетику Гегеля і в її історичній, і в її нормативній частині. — Здавалося б, що визнання діялектичної методи, яким є в суті вищенаведена оцінка Гегеля, не залишає місця сумнівам та критичним зауваженням. Але Гогоцький звертається проти тих двох пунктів, які дійсно викликають найбільше запитань в системі Геґеля. Перше зауваження направлене проти визнання, що абсолютне мислення реалізується в нашому мисленні, — проти визнання іманентности Божественого нашому мисленню. Друге зауваження направлене проти спроб вивести індивіду ального суб'єкта із «абстрактних катеґорій», — які можуть означати собою єство суб'єкта, але ніколи не утворять суб'єкта самого, його живої індивідуальної енергії. Тому, що визнає погляди Гегеля в цих обох пунктах непереконливими, він хоче провести невні межі вжитку діялектичної методи, поставивши за ці межі, з одної сторони Бога, а з другої — суб'єкта, його «живу індивідуальну енергію». Це є спроба сполучення гегеліянства з теїзмом, які робилися і на Заході (Х. Вайсе, Г. Ульріці). Лише в поглядах на розвиток людського духа Гогоцький залишився правовірним гегеліянцем.

В філософії історії були послідовниками Гегеля представники катедр історії і історії літератури. Так проф. Харківського університету М. М. Лунін (росіянин, 1806/7—1844) — «Харківський Грановський», «один із ліпших професорів всесвітньої історії, які колинебудь були в російських університетах» (Костомаров). Його філософічно-історичні погляди склалися, як він і сам вказує, під виливом Гетеля. Завдання історика є шукання ідеї кожної епохи, кожного народу, ідєї, або ідей, що виявляються в усіх зовнішніх датах життя — «історик повинен знайти ідею кожної епохи, простежити її і звільнити її від ріжнородних частин», «зовнішні форми життя кожного народу, кожного віку є тільки інкарнації цієї загальної ідеї, яка зумовлює це життя». Вплив Луніна був значний та широкий, його лекції притягли до історичних студій Костомарова, записки його лекцій ще довго по його передчасній смерти можна було зустрінути на Україні не в одній родині (статті: «Н'всколько словъ о римской исторіи», «Москвитянинъ, 1841, V; «Взглядъ на исторіографію древнишихъ народовъ Востока», там саме, 1842, IV—V). — Учень Луніна чернігівець А. П. Рославський - Петровський (1816—1870), мабуть, від Луніна прийняв гетеліянську філософію історії — завдання історика — «стреміти зрозуміти ідею, яку виявляє певний нарід та держава, і стежити за її розвитком». Єство історії — «прогрес у свідомості свободи» (Гегель), та «здійснення цієї історії в практичнім життю народів» («Объ истинномъ значеніи прагматической исторіи и соотвътственномъ тому способъ ея обработки», Харків, 1856). — У Києві вплинув яко гегеліянець П. В. Павлов (1823—1895), що був професором російської історії та історії мистецтва (два рази з великою перервою, протягом якої він професорував в Москві та був на засланні; див. його — «Опыть введенія въ исторію», «Отеч. Записки», 1879, V—VI; «Введеніе въ науку объ искусствів», «Универс. Пзвітія», 1880).

Із істориків словесности геґелівські думки були перейняті відомим українським романтиком, поетом А. Л. Метлинським (1814—1870), філософічна постать якого досить безбарвна («О сущности цивилизаціи и значеніи ея елементовъ», Харків, 1839; «Объ истинномъ значеніи поэзіи», Харків, 1843; «Взглядъ на историческое значеніе поэзіи и прозы», Харків, 1850). Мик. Т. Костирь (1818—1856), з Київщини, був професором «русской слевесности» в Києві і Харкові. Він захоплювався шеллінґіянством (мабуть під впливом свого приятеля Авсенева) та геґеліянством і мав великий успіх у слухачів. Літературна продукція його досить значна, але молоцінна (вступна лекція в Харкові «О прекрасномъ въ природѣ», мабуть, не видрукувана).



Мал. 26. Петро Редъкии:

До пізніших часів належить діяльність ще двох українців-гегеліянців. Петро Редькин (1808—1891), з Лубенщини, вчився в Ніжинському ліцеї, а потім в Москві і Берліні (де слухав Гегеля і Савіньї). 1848 р. був професором юридичного факультету Московського університету, в 1849-63 р. р. служив урядовцем, а в 1863-78 р. р. викладав філософію права в Петербурзькім університеті (стаття про Гегеля в «Москвитянинъ», 1841 р.; монументальний твір: «Изъ лекцій по исторіи философіи права», VII томів, СПБ. 1989—91 р.). — Із Західньої України походив Йосип Чачковський, який року 1863 видав у Відні (досить дилетантську) гегеліянську «Спробу з'єднання наук»

(«Versuch der Vereinigung der Wissenschaften», I частина), в якій він будує оригінальну систему категорій. —

За цих часів вже не було віри в можливість універсальної філософічної системи. Як побачимо пізніше, фахова філософія «розсиналася», розбіглася між окремими науками, фахами.

І для цього параграфу найліпше, що ми можемо вказати— цит. книжка ІІІ нета, за яким ми в багатьох пунктах ідемо. Повніші вказівки на літературу— див. в моїй «Філософії на Україні» (1 видання).

#### VII.

### микола гоголь.\*)

(На шляху до вічної краси).

#### 1. Діло мов.

«З дванадцяти, може, вже років я йду тією ж дорогою, що й тепер, не хилячись і не вагаючись ніколи в думках головних і не переходячи із одного становища в інше; якщо зустрівав по дорозі щось
сумнівне, не зупинявся й не ламав голови, а, махнувши рукою і сказавши — "з'ясується потім, потім", йшов далі своєю дорогою; і
справді, Бог допомагав мені, і все з'ясовувалося само собою. І тепер
я можу сказати, що в єстві своєму я все той самий, може тільки
позбувся багато дечого, що завважало мені на моєму шляху»...
(П. ІІ, 435). Так писав про себе Гоголь року 1844. Три роки пізніше
ми читаємо: «З приводу моєї книжки... не думай, що я вибрав ін-

ший шлях писати. Діло моє є те саме, яке і завжди було і яке я замишляв ще замолоду, хоч і не казав про те»... (П. III, 414). Нарешті, Гоголь пише «Авторську сповідь», «щоби читач побачив, чи я змінив свій шлях, чи мудрував сам від себе, бажаючи взяти інший напрямок, бож і в моїй долі, як і в усьому іншому, треба визнати участь Того, Хто править світом пе завжди так, як нам хочеться, і з Ким важко змагатися людині» (С. Х. 25).

Вже в листах Гоголя-школяра ми знаходимо у зав'язку той самий дух, ту саму ціль, що й на приостанку. «Не турбуйтесь, люба матінко, я переніс цей удар із міццю справжнього христіянина. Правда, спочатку ця вістка мене страшенно вразила... хотів навіть узяти життя



Мал. 27. Микола Гоголь.

собі, але Бог утримав мене від цього... сум обернувся в легку, ледви помітну меланхолію, змішану з нобожністю до Найвищого. Благословляю Тебе, свята віро. В тобі тільки знаходжу я джерело, з якого виходить втіха моїй тузі» (П. І, 26). Так писав Гоголь, отримавши вістку про смерть свого батька. Він хоче «розпочати працю важливу... задля щастя громадян»... (П. І. 68). «Я відмовляю собі в найнеобхіднішому, щоб мати хоч трохи змоги бачити й почувати прекрасне» (П. І, 69). «З дитячих років... я горів зробити хоч найменшу користь... Кривий суд. найбільше нещастя в світі, більш за

<sup>\*)</sup> Цитуються листи («Письма») — вид. Шенрока, том і сторінка; Твори («Сочиненія») вид. «Слова», Берлін, 1922, том і сторінка.

все роздирав моє серце. Я заприсятся ні однієї хвилини свого короткого життя не згубити, не зробивши добра» (П. I. 89). Пізніше вже, в листі з року 1835 ми читаємо: «Вже не дитячі, а великі, повні правди і страшної величі думки хвилювали мене... Мир вам мої небесні гості, що давали мені божествені хвилі» (П. І, 357). Те ж знаходимо в листі з року 1842: «Скажу тільки, що чим далі стає усе світліше й урочистіше в душі моїй, що не без цілі й не без розуму були мої подорожі, що в них я віддалявся й усамотнився од світу, що непомітно виплекувалася в них душа моя, що я став далеко кращий.., що частіше й урочистіше ллються мої сльози і що живе в душі моїй глибока, непохитна віра, що небесна сила допоможе мені зійти по тій драбині, що чекає на мене, хоч я й стою ще на найнижчих і перших її щаблях... Чистіша за гірський сніг і світліша ніж небеса має бути душа моя, й тільки тоді я здобуду сили почати велике діло, і тільки тоді розв'яжеться загадка мого життя» (II. II. 184). — Пізніше: «Людство біжить стрімголов, ніхто не стоїть на місці; нехай собі біжить, так треба. Але лихо тим, яких поставлено нерухомо стояти при вогні правди, якщо вони захопляться загальним рухом, хочаб і для того, щоб зупинити тих, що біжать. Танок цей кружляє і кружляє, але нарешті може дійти до місця, де є огонь правди. Щож буде, як він не знайде доглядачів на своїм місці і як побачить, що святі вогні палають не повним світлом.. Не поборювати тимчасове, але обгрунтовувати вічне мають... ті, кому Бог дав не такі дари, як усім іншим» (П. II. 337).

В листі з року 1844 читаємо: «...уже віддавна дивлюсь я на людину не як на мистця, — милість Вожа допомогла мені дивитись на неї інакше, і я дивлюсь на неї, як брат, і це почуття куди більш небесне і краще. Мистецьке ремесло придалося мені тільки в поміч, через нього мені доведеться тільки довести на ділі мою любов, про що я й молю Бога безперестанку» (П. II, 501). «Книжку мою ти розглядаєщ, як літератор, з літературної сторони. Мені важливе діло, яке найбільше болить в цей час. Ти не знаєш, який стогін розноситься і в яких місцях. Любо... тішитися... розмовами про штуку і про всякі вищі втіхи. Але... дізнаєшся, що інде людина страждає, що й нечула душа розірветься, ...дізнаєшся, що одна краплина, одна росинка допомоги є в силі освіжити й підняти дух упалого...» (П. III. 345). «Із усіх письменників, що їх біографії доводилося мені читати, я ще не стрівав ні одного, який би так уперто, як я, йшов до поставленої мети...» (П. III, 455). — Гоголь гадає, що йому треба пізнати душу сучасної людини, «ні Карамзін, ні Жуковський, ні Пушкін не взяли це за ціль свого мистецтва»... «Я не гадав, що мені доведеться бути сатиричним письменником... нарешті задумався. Якщо сміх має таку велику силу, що її бояться, не треба марно витрачатися. Я поклав зібрати все погане, що я тільки знав, щоб за одним разом над усім посміятися ось як повстав "Ревізор". Це був мій перший твір з метою зробити добрий вплив на суспільство»... (П. IV, 136). «Думка про мою давню працю, про твір мій мене не залишає. Мені так само, як і раніше,

хочеться так скомпонувати його, щоб стямився багато хто й навернувся б до того, що має бути вічне й нерухоме» (П. IV, 190). «Думка про службу мене ніколи не кидала. Я помирився з літературною працею тільки тоді, коли відчув, що й на цій ниві я можу також служити своїй країні... Мені здавалося... що більш потрібна нам усяка така людина, яка б, розуміючись дещо на душі і серці і знаючи дещо взагалі, перейнялася справжнім бажанням мирити» (С. X, 52). — «Дивним здавалося мені, коли із одного місця в моїй книжці, де я кажу, що критики, які нападали на мене, мали багато слушного, зробили висновок, що я відкидаю всі добрі сторони моїх творів». (С. X, 22). Не відрікався Гоголь і від свого «листування з приятелями», хоч і визнав його хибні сторони. «Що моя книжка має наробити шкоди, не можу з цим я погодитись ні в якому разі» (C.X, 59). Він навіть каже: «Не зважаючи на усе... в ній видно погляд повніший ніж у тих, які роблять на неї критики і зауваги, хоч у автора її й немає того знання, яке може бути частково у кожного критика» (П. IV, 65). Він хоче «хоч щось винести на світ і спасти від загальної руїни... не упавши духом, мати сили утриматися на своему мирному шляху літературному й бути оповісником миру и тиші серед бурі» (П. IV, 196). «Створив мене Бог і не утаїв від мене призначення мого. Народився я зовсім не для того, щоб створити епоху на полі літературному. Діло моє простіше й ближче: діло моє, про яке передусім має думати кожна людина, не лише я. Діло моє — душа і тривке діло життя» (С. IX, 137).

Широкий загал поставився вороже до думок, з якими виступив Гоголь в своїх видрукованих листах. Причиною було, що Гоголь не зауважив і не охопив пекучих тогочасних справ, які турбували тодішне суспільство. Тут ще раз виявився той факт, як важко одній людині, навіть генієві, «обхопити всі сторони життя». Гоголь цю хибу визнав: «Узявшись за свою внутрішню направу, віддавши довший час Біблії, Мойсею, Гомеру, законодавцям минулих віків, читаючи історію подій минулих і відживших, нарешті спостерігаючи і анатомуючи кожну душу, бажаючи пізнати глибше людську душу, й зустрінувшись по цій дорозі з Тим, Хто найбільше за всіх нас знав людську душу, я цілком природно на час зробився далеким від усього сучасного» (П. IV, 48). — Але від цього його «душевна справа», його заповітні думки не тратять на силі. Чим далі все ясніш стає вся вага й глибина його ідей, увесь творчий конструктивний дух їх. Справдились його слова: «Знаю, що моє ім'я після мене буде щасливіше за мене, й нащадки тих же земляків моїх, може з очима вогкими від сліз, бажатимуть миру моїй тіні» (П. I, 416).

«Чому» — питає Мережковський — «через пів віку так хочеться, щоб не праведний о. Матвій... а грішний Гоголь помолився... за наше спасіння у Престола Господнього? Чому так віриться, що молитву цю скоріш, як якусь іншу, почує Господь?» — «Гоголь в наших думках і серцях все вищає і вищає, доходить все ближче й ближче до найбільшого з наших великих учителів, до Достоєвського... Тепер, коли ми хочемо назвати тих письменників, у яких

треба найбільш учитися, наші уста вже сміло кажуть, і не вагаючись цише рука: Гоголь і Достоєвський» — так каже Новгородцев, оцінюючи Гоголя. І дійсно багатьма своїми сторонами Достоєвський наближується до Гоголя і Гоголь з великою силою вже здебільшого порушив ті питання, що їх торкався пізніше Достоєвський.

#### 2. Два подорожні.

«Ми йшли разом, нам обом однаково було уділено од Бога чуття втішатися з прекрасного. Ми обидва того самого часу вийшли на ту дорогу, що нею йдуть всі люди. По обох боках цієї дороги багато прекрасних краєвидів, і ти, і я, обидва вміли ми тішитися ними і відчувати красу їх; але небесною милістю приділено було мені раніше почути, що все це не в стані ще до краю задовольнити людину, що краєвид по боках не є ще повний, і що дорога неодмінно має кудись вести. Ти більш схилявся до думки, що дорога ця дана нам просто для прекрасної прохідки. Я милувався краєвидом з дороги, але не хотів задля нього власне звертати з головного шляху; я відчував, що те, що чекає нас спереду, повинно бути і краще й певніше — бо не було б такої широкої й прекрасної дороги, і що не мудро є віддаватися усією душею земному і тому, що може зрадити нас і що дано лише на час. Ти не хотів тішитися краєвидами тільки з дороги... і не думаючи про те, що буде, віддавався усій принаді даної хвилини. Обидва ми в такому віці, коли людина уже не може захоплюватися тим, чим захоплюється юнак. І ти і я, обидва ми остигли і відчували однаково, що вже не задовольняють нас тутешні краєвиди. Але тебе ці роки захопили в околицях, мене — все на тій самій дорозі. Ти залишився навіть несвідомий того, як далеко ти знаходишся від цієї дороги, з незрозумілою порожнечею в душі і з нехіттю йти вперед. Мій душевний зір, навпаки, ясніє все більше і більше, і я бачу потроху ясніше те, що є в далечині, бадьорий продовжую путь свою, і радісним становиться зір мій в міру того, як я дивлюся більш вперед, і не проміняю хвилини цієї радости ані на молодість, ані на свіжість перших вражінь... Я певен, що ми знову зустрінемося, і зустріч ця буде більш радісна, ніж усі зустрічі замолоду. Я... певен, що не тільки зустрінуться зі мною усі ті, яких, як тебе, наділено прекрасними дарами, а навіть усі ті, що мають їх куди менш. Всі зійдемося ми на тій самій дорозі. Дорога ця занадто лежить в основі нашого життя, западто є широка і помітна, щоб не потрапити на неї. В кінці цієї дороги Бог, а Бог є правда, а правда тим і глибока, що вона однаково всім зрозуміла і наймудрішому і дитині» (П. II, 319).

Прекрасний цей образ, що так просто розгортає перед нами таку глибоку перспективу, варто поставити поруч із клясичним, що приписувано Пітагору. «Життя подібне до театру; до його йдуть одні взяти участь в грі, інші — крамарювати, кращі — спостерігати. Так і в житті звичайні люди женуться за славою і грішми, філософи — за правдою». Але образ життя, що його знаходимо у Гоголя

можна з ще більшим правом порівняти з найліпшими із образів Платона, з найпрекраснішими з його «мітів». «Два подорожні» Гоголя так нагадують і містиків! Як у Беме: «Діти Божі в цьому світі тільки мандрівники...».

Але як саме філософи йдуть за правдою, це залежить у великій мірі від природи людини, а разом з тим і народу, із якого вона вийшла. У цьому найглибше виявляється дух і індивідуума і народу.

Дбаючи про «справу душевну», глибоко реагуючи на життя, поглиблюючись у самого себе, горючи добром і красою, Гоголь відчув всю безодню душі, повірив у душу, знайшов у ній шлях до світу.

«Сам Бог заклав в душу мою прекрасне чуття — чути душу» (П. II, 443). «Друже мій, сердце людське є безодня недовідома: тут ми щохвилини помиляємось» (П. II, 520). «Душа людська — криниця, не для всіх приступна, і на зверхній схожості деяких ознак не можна базуватися. Часто й найстпритніші лікарі, визначаючи хоробу, помилялись і пізнавали помилку свою лише тоді, коли різали мертвий труп» (С. X, 60). «Є речі, яких не можна з'ясувати. Є голос який наказує нам, голос, що перед ним нікчемний наш мізерний ум; багато дечого можна відчути тільки глибиною душі, між сльозами й молитвами, а не за щоденними турботами» (П. II, 266).

«Коли людина у повному розумі, в зрілих літах своїх... не маючи сили з'ясувати безсильним словом, промовляє із глибини розворушеної глибоко душі — вірте мені, тоді треба повірити словам такої людини» (П. ІІ, 267). «Я залишив на час усе сучасне; я звернув свою увагу на те, щоб пізнати ті вічні закони, якими рухається людина і людство взагалі. Книжки законодавців, душезнавців і спостерігачів за природою людини став я читати. Усе, де тільки виявлялось знаття людей і людської душі, од сповіді світської людини до сповіді скитника й пустельника цікавило мене, і на цій дорозі, непомітно, майже не знаючи сам як, я прийшов до Христа, побачивши, що в Ньому ключ до душі людини і що ніхто із душезнавців не мав у такій великій мірі душевного знаття, як Він. Перевіряючи розумом, перевірив я те, що інші осягають ясною вірою, і в що я вірив до того часу якось темно і неясно» (С. Х, 31—2).

Само життя виказує відміни залежно від того, якої якости є душа, на якім ступені, в якому стані вона. Удосконалюючись і заглиблюючись у себе, вона виробляє своє внутрішнє око і може пізнати те, чого не похопить та людина, яка живе зверхнім життям. Бо — «просвітити не значить повчити, чи наставити, зробити освіченим, чи навіть освітити, але висвітлити наскрізь у с ю людину, в у с і х ї ї с и л а х, не лише її ум, пронести усю природу її крізь якийсь огонь, що очищує» (С. ІХ, 116). «Забув навіть, що ум іде вперед, коли ідуть усі моральні сили людини, стоїть без руху, навіть іде назад, коли не поступають моральні сили» (С. ІХ, 319). Так — «Одисей, що за важких і скрутних моментів звертався до свого с е р ц я, був сам несвідомий того, що звертаючись так унутрішньо до самого себе, він уже творив ту внутрішню молитву, яку в біді творить кожна людина, яка навіть не має жадного поняття про-

Бога» (С. IX, 44). — «Виховуючись для світу не серед світу, але віддалік від нього заглиблючись в самих себе й досліджуючи усю душу свою, бо там закони усього й усьому. Знайди лише ключ до своєї власної душі; коли ж знайдеш, тоді тим самим ключем одімкнеш душі усіх» (С. ІХ, 58).

Звідси й всі вирази, що так густо розсипані в листах Гоголя: душевна справа, душевна робота, душевний порух, душевний поцілунок, душевні обійми, душевна участь, душевна молитва, душевні сльози, душевна послуга, душевна сповідь, душевна тайна, душевна віра, душевні надії, внутрішній голос, внутрішній суддя, стан серця, велике свято для душі, душевний рік, засміятися смі-

хом душі і т. ін.

Ключ до світу Гоголь знайшов у власній душі, де його знаходили великі філософи: Сократ, «демон» якого так подібний до внутрішнього голосу Гоголя, Платон, душа якого згадувала про вищий світ, містики, Декарт... Але ключі, що вони знайшли, виказують певні відміни. Тоді як Платон знаходить найпевніше в ідеї, думці — тут виступає інтелектуальний елемент, Декарт — у свідомості, у Гоголя бачимо ми душевну емоцію, серце (як у Сковороди і Юркевича).

«Рухає душу порив і натхнення, а натхненням багато дечого схоплюється, чого не дійдеш ніяким вченням і працею. Ось вам та правда, яку я завжди чув у душі, звідки виходять у нас усі правди, і яку стверджували мені щохвилі і власний і чужий досвід» (П. II, 405). Відчуваючи гармонію в собі, душа вразлива на гармонію навколо неї. Ми бачили, яка сторона особливо проступає у подорожніх

Гоголя — чуття втіхи з прекрасного.

«Ваш привіт із небом України й блискучим соняшним промінням був влучний, цілий серпень тут був прекрасний, початок вересня подібний до літа. Я цілком задоволений. Може немає на світі іншого так шалено закоханого до природи, як я. Мені шкода її покинути на хвилинку, я ловлю всі рухи її й чим далі все більше знаходжу в ній непохопленої розкоші» (П. I, 223). «Що за країна Італія! Ніяк не можете ви її уявить собі. О, якби ви тільки глянули на це сліпучо-блискуче небо, що тоне все у сяйві! Все чудове під щим небом, кожна руїна — то картина, на людині якісь блискучі фарби, будова, дерево, мистецький витвір, все ніби дихає і говорить під цим небом. Нема кращої долі, як вмерти в Римі; на цілу версту людина тут ближче до Божества» (П. I, 461). «Був у Колізею, і мені здавалося, що він пізнав мене, бо він був, як звичайно, величаво-ясний і на цей раз особливо балакучий. Я почував, що у мені повставали такі прекрасні почуття, значить він балакав зо мною» (П. I, 493). «Як би я хотів тепер бути з вами і переглянути їх (пісні) при тремтячій свічці, між стінками покритими книжками і книжним порохом. Моя радість, життя моє, пісні! як я вас люблю!» (П. І. 263). «Найвищою естетичною насолодою залишилось для мене назавжди чаруватися красою людської душі, де б я її не зустрів» (С. X, 45). «Я й до останнього часу певен, ледве чи є вища насолода,

як творити» (С. X, 51). «Дай вам Боже усякого добра, а разом з тим і вище з усіх благ — натхнення» (П. II, 120). «Талан є Божий дар» (П. II, 149). «Одисея... Божая благодать і Божеє чудо» (II. IV, 255). — Ми вже читали, що Гоголь, уявшись за свою внутрішню направу, просидів «довший час за Біблією, за Мойсеєм, Гомером — законодавцями минулих віків». Мойсей поруч з Гомером! Пригадаймо Сковороду, який був певний, що в Сократі, Платоні діяв Дух Вищий. «Це справжня благодать і дарунок усім тим, в чиїх душах не вгасав святий огонь», каже Гоголь про «Одисею» (П. IV, 232). «Електрична іскра того поетичного вогню, що пробуває в кожному Божому творінні» (С. ІХ, 267). «Раніше, як зрозуміти вагу і ціль мистецтва, я вже почував чуттям усієї душі моєї, що воно повинно бути святим» (П. IV, 135). «Прекрасно і вірно, як сама правда» (П. II, 124). «Вище до того джерела, з якого чернається дух поезії» (П. II, 581). «Кожна висока річ в її законному зв'язку з найвищим джерелом ліризму — Богом» (С. IX, 60).

Пригадаймо Сковороду з його флейтою, який жив одним духом з природою, що ранком з урочистим духом ішов у поле проголосити славу разом з усією природою, який вважав, що світ повстав, бо «Воля вічна захотіла виявити свої досконалості у видимих речах» (Ковалінський). Пригадаймо ту внутрішню гармонію, що проймає його філософічний світ. Живе буття красою форм своїх, таємничими потягами і безконечною своєю повнотою веде Юркевича до його філософії серця. Зауважимо, що і в думці Достоєвського краса грає центральну ролю, деякі його думки з цього приводу дуже наближуються до Гоголевих (Зіньківський).

На думку Гоголя, абсолютна цінність, свідомість останньої мети не повинна відривати людину від світу, шлях до неї лежить через світ: треба вносити у світ гармонію, добро, красу, у ньому працювати над тим вічним, що є найдорожче для нас.

# 3. Господарство.

Українське село... «чого б, здавалося, бракує цьому краєві. Повне розкішне літо! Хліба, садовини, усякої рослини — страх! А нарід бідний, маєтки поруйновані» (П. І, 219). — «Глухі, сумні й безлюдні наші простори. Так само безпритульно і непривітно навкруги нас, нібито ми і досі ще не дома, ще не під рідною стріхою, а зупинились десь... на проїзжому шляху і віє на нас якоюсь холодною, заметеною хуртовиною поштовою станцією, де видно одного байдужого до всього поштаря із черствою відповіддю: Немає коней» (С. ІХ, 122). «Подивись, як у природі іде все в лад і мудро, в якому гармонійному законі! Лише ми... метушимось. Все поспішає, все в якійсь гарячці» (С. ІХ, 132).

Краса і гармонія, а поруч безладдя і безглуздя, що вносить людина, несвідома сенсу свого життя. Гоголь перейнявся ідеєю вказати на цю високу мету життя: упорядковувати, вносити лад, перетворювати, повертати на добро.

«По довгих роках і трудах, і досвідах, і міркуваннях... я прийшов до того, про що вже думав за часів мого дитинства. Що призначення людини служити, і все наше життя є служба. Незабувати тільки треба того, що взято місце в земному царстві для того, щоб служити в ньому Царю Небесному, і тому мати на увазі Його закон» (С. X, 55).

Але для того, щоб працювати треба знайти своє місце в світі. «Кожному тепер здається, що він міг би зробити багато добра на місці і посаді іншого, а тільки не може зробити це на своїм. Це є корінь усякого зла. Треба подумати про те нам усім, як на своєму власному місці зробити добро» (С. IX, 22). «Нам є даний найповніший закон усіх вчинків наших, — той закон, що його не може обмежити чи зупинити ніяка влада, який можна навіть внести в темницю, якого лише не можна виконувати в повітрі: для цього треба стояти хоч на будь-якому земному ґрунті. Знаходячись на посаді і на місці, все таки йдеш по дорозі, не маючи певного місця й посади, йдені як доведсться, через кущі й яри, хоч ціль є та сама... Найтяжче на світі тому, хто не упевнив себе на якомусь місці, не з'ясував собі, що то за праця, яку він має: йому найтяжче прикласти до себе закон Христа, який є для того, щоб прикладати його на землі, а не в повітрі, а тому і життя мусить бути для нього вічною загадкою. Перед ним в'язень має перевагу: він знає, що він в'язень і тому знає, що брати з закону. Перед ним жебрак має перевагу: він теж має місце, він жебрак, а тому і знає, що брати з закону Христового. Але людина, що не знає в чім її праця, де її місце, що не визначила собі нічого, і не зупинилася ні на чім, перебуває ані в світі ані поза світом, не дізнається хто її ближній, хто брат, кого треба любити, кому дарувати» (С. X, 55). «Пам'ятайте раз на завжди, що людина виправляється і удосконалюється тільки при ділі... загадайте їй насамперед діло, яке б забрало її усю, а як не це — значить їхати не по дорозі, а через рови, груддя і перелоги. Звичайно, усяк і всюди, як би не їхати, можна осягти Христа, але подумайте самі, скільки треба терпіння, характеру й волі, щоб зважитися їхати не по дорозі, а через рови, груддя, болото, коротко кажучи, — без дороги... Отже, як хочете когось вести, ведіть його по дорозі і то по тій, для якої вже дані йому закладені в ньому здібності: це буде його пряма дорога... Ставши при ділі, людина стоїть на землі. Тільки на землі можна сіяти зерна»... (П. II, 571—572).\*)

Іншими словами про те саме казав Сковорода: людина має вибирати собі роботу, до якої вона має симпатію, нахил, любов. Тільки та праця є продуктивна, що гармонує з вдачею людини.

Теж саме зустрінемо і у Гоголя: «Якби я знав, що на іншому полі я можу зробити краще... щоб виконати усе те, що мені належить, аніж на цьому, я б пішов туди. Якби я знав, що я можу в

<sup>\*)</sup> Це є, між іншим, передхоплення центральних ідей Достоєвського, — див. Д. Чижевоький: К проблем'в двойника, «О Достоевском». Збірник під ред. А. Бема, т. І, Прага, 1929. (Д. Ч.).

манастирі одійти од світу, я пішов би в манастирь. Ні, і в манастирі той же світ оточує нас, ті ж спокуси навкруги нас, так само треба воювати і боротися з нашим ворогом. Коротко — нема шляху і місця в світі, де ми могли б одійти од світу» (П. IV, 90). «Тяжко буде покараний той, хто дістав від Бога талан і закопав його в землю, а немає людини, щоб не дістала якогонебудь талану» (П. IV, 122). «Якщо вже жахатися, ...то не з приводу якихсь подій навколо, але, звернувшись до самих себе, втопивши внутрішнє око в глибину своєї душі, де з'являться... всі занедбані душевні здібності, яких не тільки не вжили в діло для слави Божої, але які ми оплювали самі, потоптали їх і, не уживши в діло їх, дали волю будякам і тернам покрити всіма занедбану ниву» (П. II, 582). «Тільки тією дорогою повинен кождий з нас іти до Нього, для якої Він сам дав нам знаряддя, здатності і засоби; всі ж інші шляхи будуть навкольні і криві, а не прямі і найкоротші» (П. II, 583).

Це є характерне для українського духу — здібність розуміти іншу природу, іншу людину, інший нарід, розуміти, що у кожного може бути свій шлях, для нього природніший, ніж наш, що правда виказує багато сторін. «Не можна вложити людині того, чого елементів в ній немає і не можна відібрати чи затемнити, чи переробити в ній те, для чого є в ній елементи» (П. II, 121). «Ти забув навіть про властивості характеру кожного народу й гадаєщ, що ті самі події можуть однаково діяти на кожний нарід. Той самий молот, б'ючи по склу, розбиває його в порох, а коли б'є по залізу, кує його» (С. IX, 213). «У кожного є своє душевне діло, у кожного відбувається в душі своя велика подія... Ніяк не можна вимагати, щоб хтось занехаяв себе чи свою власну ціль задля якоїсь нашої думки, чи нашої мети, до якої ми поставили собі йти» (П. III, 277). «Друже мій, ми покликані в світ не для того, щоб нищити й руйнувати, але... направляти на добро, навіть те, що попсувала людина і повернула у зло. Нема такого знаряддя у світі, яке б не було призначене на службу Богу» (С. IX, 103).

Господарство є праця і творчість для Вічного, на думку Гоголя. «Скажу все те, що кажу самому собі, що лишилось наслідком усього мого досвіду, моєї мудрости... Працюючи над своєю роботою, треба твердо пам'ятати, для кого працюєщ, маючи ввесь час на увазі, хто дав нам цю роботу. Працюєте ви, прикладом для землі своєї, щоб піднести мистецтво, яке потрібне, щоб просвітити людину, працюєте тому тільки, що так наказав вам Той, Хто дав вам усі знаряддя для роботи» (П. IV, 145). «Скажу вам покищо тільки, я переконуюся щоденним досвідом, повсякчас і кожної хвилини, що тут, в цьому життю, повинні ми працювати не для себе, а для Бога».

Життя є лише подорож до Вічного, але ця подорож йде конечне через життя. «Бачимо сполуку Марти і Марії, чи краще бачимо Марту, що не нарікає на Марію, але погодимося, що ця вибрала благу частину і нічого не вигадала кращого, як залишитися на послузі у Марії, себто турбуватися про саме конечне з господарства

земного, щоб через це бути в стані, разом з Марією, господарювати в господарстві небесному» (П. IV, 240). «Нема всіх сторін ума ні в однієї людини; одна людина може бачити саме ту сторону речі, яку друга не може бачити і отже знати те, що ця не може знати» (С. IX, 320). «Але всі ми йдемо до того ріжними шляхами, з огляду на ріжні здатності, що їх посідаємо, і сторони, що в нас працюють: один іде до того шляхом релігії і пізнання самого себе, інший шляхом історичних дослідів і досвіду,... третій шляхом природничих наук, четвертий — поетичного схоплення... коротко, ріжними шляхами, з огляду на більший, або менший розвиток переважно в ньому заложеної здатности» (П. IV, 80).

Шляхи є ріжні, але неодмінними залишаються труд, праця. «Тільки один забутий нами корисний труд є джерело душевної радости, тривкого становища у світі, непорушного душевного спокою, ясного погляду на світ, світлого потягу до Бога. Багато сховано у ньому тепер нам невідомих насолод і високих явищ, у ньому ближче і приступніше нам Бог і в міру розумного змагання нашого робить нам похвилі легче і легче цей труд і потім його увесь обертає нам в радість»... (П. IV, 126). «Для чого потрібне господарство? Бо від нього залежить добробут усієї держави, бо складається краще власне життя окремої людини, бо робота і безупинний рух скріплюють тіло і здоровля, бо від цього самі розумові здатності є свіжі, бо, нарешті, в цьому виконує людина свій обов'язок і призначення дане од Бога — працею добувати хліб». «Ми всі на землі наймити і робітники. Передусім маємо думати про працю свою» (П. IV, 280). «Я гадаю, ми всі в цьому світі ніщо як наймити. Ми повинні совісноі пильно працювати, використовуючи ті здібності, які нам дав Бог, працювати для нього, чекаючи платні не тут, а там» (П. IV, 307).

«Нудьга живе не в якомусь місці, городі чи селі, чи іншому земному куті, а живе в напіому власному серці... од неї не втечеш... вона знайде серед розваг, балів... можна не знати її живучи на Камчатці... Хто женеться за радістю, той раніше за всіх зловить нудьгу. Радість не дається нам дарма, вона дається нам в нагороду, вона входить до нас в душу тільки тоді, коли душа задоволена собою, коли вона сама почуває, що зробила добре і корисне — радість у праці!..» (П. IV, 124). Після праці задля доброї мети «кожна хвилина радости здається нам подвійно веселою, літає дух од радости, світлішають очі, сміються веселі думки, кращає й молодіє обличчя людини» (П. IV, 125). «Кожному з нас треба нагадати, що стан його святий, — хай пригадає який рахунок він мусить скласти... Але, як кожного із нас стан святий, то тим більше того, кому дістався важкий і страшний уділ піклуватися мільйонами (людей). Так ми повинні один одному нагадати про святість наших обов'язків. Без цього людина загрузне в матеріяльних почуттях» (П. IV, 35).

Гоголь намічає між іншим і ту рису, якою українська психіка відріжняється від російської. «Російська сумна музика», каже Гоголь, «забуває життя, як слушно зауважив М. Максимович, вона намагається відійти од нього і заглушити щоденні потреби й тур-

боти, але в українських піснях вона злилась з життям, голос її такий живий, що, здається, не гучить, а промовляє, промовляє словами, мовить мову, і кожде слово цієї блискучої мови проймає душу» (C. VIII, 276). Один наш сучасник так характеризує російський світогляд: православний (треба розуміти російський) характер є відірваний од життя, від усього часового і змінливого; він звернений до вічности. Православна людина є лише подорожній у цьому світі; вона не кладе ціни на його блага, інтереси. Найглибші коріння... російської душі не зв'язані з власністю, з родиною, з державою, все це тлінь і згине, вічне лише життя в царстві Божому. Зворотна сторона цієї негації — російський нігілізм (Бердяєв). Наскільки протилежний до цього пункту погляду настрій «заповіту» Гоголя друзям! — «Дякую вам дуже, друзі мої. Ви дуже скрасили життя моє. Вважаю повинністю сказати вам тепер останнє слово. Хай вас не вводять в сумнів ніякі події, що трапляються навколо вас. Робіть кожний своє діло молячися в тиші. Суспільство поліпшає тільки тоді, коли кожна окрема людина візьметься сама за себе і буде жити, як христіянин, працюючи для Бога тим знаряддям яке **їй дано, ста**раючись добре діяти на невелике коло людей навкруги себе. Все тоді прийде в лад, самі собою встановляться тоді належні стосунки поміж людьми, визначаться законні межі усьому. І людство рушить вперед...» (П. IV, 424).

Сам Гоголь вважав свою літературно-мистецьку творчість за обов'язок свій, свої листи до друзів «першою путящою книжкою»... (П. III, 213), вказував на те, що «Ревізор» і «Мертві душі» будуть добре зрозумілі тільки після його листів (П. III, 227, П. III, 318).

## 4. Ювелірне мистецтво.

Але над усіма господарствами стоїть «господарство наших душ»\*). Вносити працю, мир і лад навколо себе — обов'язок наш, оскільки конечним є привести до ладу свої душі, наші найбільші скарби, працювати над своєю душею — «яку сам Небесний Творець наш вважає за перл свого творіння» (С. ІХ, 310). «Візьмись за господарство не матеріяльне, а господарство людської душі. Тільки там знайдеш іцастя» (П. II, 183). «Кинувши всі звичайні справи, попрацювати над собою, над тим господарством, що його передусім має упорядкувати людина, без якого не підуть ніякі звичайні справи» (П. III, 289). Він «перейнятий думкою про самого себе, про моє внутрішнє господарство, як керувати моїми неслухняними робітниками, є в мені, над якими мені треба піднятися, бо інакше якраз опинишся в їх владі» (П. II, 346). «Час вже, час узятися нам за головну справу, і кинувши усякі зверхні прикраси, яких вимагають люди, потурбуватися не на жарт прикрасити душу» (П. IV, 374). «Все чогось шукає, не назовні, а в собі. Питання моральні взяли перевагу і над політичними, і над науковими, і над усякими іншими. Меч і

<sup>\*)</sup> Сковорода так само говорить про «економію душевну» (Д. Ч.).

грім гармат не в силі зацікавити світ. Усюди виступає більш-менш думка про внутрішне відбудовання; все чекає якогось більш гармопійного ладу. Думка про відбудовання, як себе так і інших, стає загальною... Кожний більше або менше почуває, що він не є в тім стані своїм, в якому мав би бути, хоч і не знає, який саме має бути цей бажаний стан. Але цього бажаного стану шукають усі» (С. X, 46). — «Ні, щоб справді наше життя, яке ми звикли вважати за комедію,... не скінчилось такою трагедією, як скінчилась ця комедія, що ми оце заграли... Краще зробити ревізію усьому, що є в нас на початку життя, аніж в кінці його... і побути тепер же у бридкому душевному городі, який багато гірший усякого іншого города, в якому бешкетують наші пристрасті, як погані урядовці, обкрадаючи скарбницю душі нашої. Присягаюся — душевний город наш є вартий того, щоб подумати про нього, як думає добрий господар про своє господарство» (Дополненіе къ "Развязкъ Ревизора"») «Людина варта того, щоб її розглядати з більшою цікавістю ніж

фабрику або руїну» (С. ІХ, 145).

Ревізія, яку усе життя провадив Гоголь, показала: душевне господарство занедбано і запаскуджено. З великою силою відчуваючи красу, він з такою самою силою відчув некрасу людської душі. В чому вона? — Мертві душі, сонний характер, нечулий камінь, дерев'яний, черствий, сухий, скам'янілий, нудний, нещирий, паскудний, зверхній, байдужий, млявий, сонні уха, нечулий, бездіяльний стан. дух темряви і негації, холодні уста, черстве серце, чорнота душі, мертвий застій, — це вирази, що вживає Гоголь. Не про злодіїв і душогубців іде тут мова, а про злодіїв і душогубців власної душі, що несвідомі високої мети кожної душі, занедбують усі можливості, що заховані у ній, лишили душу свою зарости бур'яном. «Ми завжди маємо дбати, щоб кора, яка покриває нас. не задубіла і не зробилась нарешті настільки твердою, що вже не пропустить (живих вражінь). Ужиймо ж принаймні усього, щоб урятувати хочаб їх бідну рештку. Будьмо ж знову хоч на декілька хвилин свіжими і молодими. Зустріньмо нашу молодість, напі жваві молоді роки, наші колишні почуття, наше минуле життя, — відновімо все це в нашім листуванні»... (П. І, 562). «І незрозумілий сум охопив землю, все черствішим і черствішим стає життя, все дрібнішає і меншає, і зростає тільки перед всіма одна величезна постать нудьги, яка що день неймовірно збільшується. Все глухо, гробовище усюди. Боже! порожньо і страшно стає в Твоїм світі»... (С. IX, 323—324). «Стогнала душа моя, коли я бачив, як багато тут серед самого життя безмовних, мертвих мешканців, страшних нерухомим холодом душі своєї і порожнечею, пусткою серця: стогнала душа моя, коли на їх нечулих обличчях не з'являвся навіть ані трохи вираз от того, що обертало в небесні сльози душу, яка глибоко любить». «Розумію» — пише Гоголь — «як важко переносити черствість душевного стану... хрест — найтяжчий за всі хрести хрест черствости душевної» (П. III, 32). «Він» — каже Гоголь про Лермонтова — «вже од ранньої доби став виявляти до всього ту байдужість, що роздирає серце, якої не було чути ще ні в одного з наших поетів. Зустрічі без радости, розлука без журби, безглузді любовні зв'язки, що невідомо нащо зав'язуються і невідомо нащо розв'язуються, зробилися об'єктом поезії його» (С. ІХ, 299).

Гоголя найбільше турбують вияви «задубілости» душі родичів і друзів. — «Дуже жалкую, що сестра... пише не власними словами Цих зворотів, цих звичайних зворотів, що личать дорослому, вона ніяк не може зробити від себе... чого цілком не може бути у природі, вона буде мізерне створіння. В її листі правильність і немає жадного чуття, яке виявляло б принаду дитячої душі. В попереднім маленькім її листі, якого вона сама писала, одно тільки слово уже упевнило мене у тім, що вона має талан великий і майбутне багатство душі. Цього слова ні ви, ні сестра не примітили, певно. Хай вони пишуть дурниці, усяку нісенітницю, яку оповідають няньці. Чим на вигляд буде дурніший лист, тим краще: тут можна їх цілком побачити» (П. I, 205, IV, 459). «Просив, благав, наказував — все дарма!.. Я ніде не бачив такого почуття!.. Це не упертість! Це принаймні не та упертість, що виявляє великий характер, це щось дрібне, задубіле, дике» (П. IV, 460). «Одне тільки мене турбує — це характер Л. Вона не пустує і не вередує; це все із неї вивели. На її некористь. Нею бувають навіть задоволені. Але це гірше. Я б хотів, щоб вона пустувала, дратувала всіх, щоб на неї нарікали, були нею незадоволені, але щоб вона мала добре серце. У неї ж немає жадного серця, ні доброго, ні злого, ніяких прикмет сильних почувань! нікого вона не любить, ніякої сильної прихильности. Бачити нещастя й тугу для неї є байдуже, за дурною іграшкою вона забуває усе на світі» (П. IV, 461).

Отже — корінь зла є людина черства і мертва, якій бракує глибокого чуття, що живе зверхнім життям, несвідома глибин і таємниць своєї душі; мовчить її природний провідник, не бачить кінцевої перспективи своєї.

Але «є багато таких тайнощів в душі у людини, про які ми не тільки не підозріваємо, але не хочемо й подумати, що підозрівати їх треба. Яка б не була людина нечула, як би не була приспана її природа, в мент може статися, що вона прокинеться. Не можна навіть ручитися за те, що найроспустніший, найогидніший і найзіпсутіший з нас не може стати кращим і святішим за нас усіх, хочби й прокинувся він за кілька день перед смертю» (П. II, 429). «Не те, що їм приписують, є темою мертвих душ... Були в мене справді гордощі... гордощі майбутнім,... щасливим відкриттям, що можна бути далеко кращим, ніж є людина» (П. III, 81). «Визволити людину від злиднів, голоду, холоду і смерти, звичайно, є добре діло, але визволити від хороби, смерти її душу є далеко більше» (П. III, 325). «Прагну я до того, до чого прагнете і ви, і до чого кожний з нас має прагнути, саме — бути кращим, як є» (П. II, 397). «Бог дав мені багату природу. Він заклав також в душу вже од народження мого декілька гарних сторін, але краща з них, за яку не знаю, як дякувати його, було бажання стати кращим» (С. IX, 128).

Як бачимо, на думку Гоголя, людина має ціле життя працювати над собою, життя є школа. «Це дурниця, ніби людина тільки ії може виховати себе, поки вона в школі, а потім і риски не може змінити в собі... Я вже позбувся багато дечого гидкого, тим, що наділив всім цим своїх героїв і висміяв...» (С. ІХ, 133—4). «Мертві Душі» писалися, щоб повстали живі. Щоб стати живим, треба найперше стати свідомим того, що є живе, а що мертве. «Нема для мене тепер більш бажаного і прекрасного виходу, як побачити свої хиби, вади, помилки. Визнавши свої вади і помилки, людина вже стає вище за саму себе. Нема лиха, якого не можна було б направити, але треба побачити в чім власне є лихо» (П. II, 228). «Навпаки я всією душею хотів би, щоб мені вказали як можна більше моїх вад. Тому, хто хоче бути кранцим, ніж є, не сором признатися в своїй провині перед усім світом. Без свідомости не може бути направи» (П. II, 232). «Гріхи показати хоче і прагне тепер душа моя. Якби ви знали, яке свято відбувається у душі моїй, коли я знаходжу у собі якусь ваду, що її не помічав досі. Кращого подарунка ніхто не може мені зробити» (П. II, 186).

Цю ж саме мету мали і «Ревізор» і І-ий том «Мертвих Душ» — показати життя без світла, показати тьму, щоб людина забажала світла. «Ні, буває час, коли неможна інакше навернути суспільства... до прекрасного, доки не покажеш усієї глибини його сучасної мерзоти, буває час, що навіть зовсім не треба говорити про високе і прекрасне, не показавши тут же ясно, як день, шляхів і доріг до нього для кожного» (С. ІХ, 136).

Сміх з'являється знаряддям проти постатів, в яких є дібрані реальні наші вади. — «Як господар виганяє із землі своєї хабарників, вигонимо наших душевних хабарників. Є засіб, є бич, яким можна вигнати їх. Сміхом, мої благородні земляки! Сміхом, якого так бояться всі низькі наші пристрасті! Сміхом, який створено на те, щоб сміятися над усім, що ганьбить правдиву людську красу! Повернемо сміхові його справжню вагу!.. Так само, як посміялися над мерзотою в іншій людині, посміємось... над мерзотою власною, яку б в собі не одшукали... Не легкодухий я якийсь комедіянт, створений, щоб потішати легкодухих людей, але чесний урядовець великого Божого царства, і викликав у вас сміх... що народився од любови до людини» («Дополненіе къ "Развязкъ Ревизора"»).

Етика Гоголя має глибокий емоціональний характер. Етичне має бути не чимсь зверхнім, а емоцією, що виходить із душі. Не закон, не зверхній авторитет, не припис, а серце тут знову заявляє свої права. У Гоголя етичне є живий потяг живого серця. «Немає нічого у світі так приємного, як виконати бажання тих, кого любиш, чи навіть просто зробити комусь радість» (П. II, 66). «Перше добро в життю є змога зробити послугу» (П. II, 111).

Щоб вплинути на когось, змінити чийсь характер, поставити на інший шлях, треба впливати, на емоцію, душу треба вразити, струснути її. Через це саме ліризм, як дидактичний підход, грає таку ролю у Гоголя. «Усякий перелом, посланий людині, чудово благо-

дійний. — — Це найкраще, що тільки є в життю. Зірка і світоч, що вказує, нарешті, їй її справжній шлях. Вірте, все життя потім буває лише подякою за цей нам посланий перелом» (П. ІІ, 127). — «Непрекраспі душі зворушуються і стають прекрасними, майже не чутливі — струшуються» (П. ІІ, 427).

З цього становища дивився Гоголь на перешкоди, що їх здибує в життю людина. — «Заховайте на віки в собі велику правду, яку я вам зараз скажу: перешкоди — наші крила, вони нам даються для того, щоб зробити нас сильнішими і наблизити до мети. Це вам каже людина, яка добула це з досвіду» (ІІ. ІІ, 214). «Дякуйте Богові за такі перешкоди, вони незвичайній людині потрібні. Ось тобі колода під ноги — плигай, а то думатимуть, що в тебе куряча хода і не можуть рухатися ноги» (П. ІІ, 243).

Така сама думка склалася у Гоголя і про нещастя. Бо здебільшого він радить дивитися на них, як на пересторогу, перелом, після якого треба оглянутися на себе. Це розуміння знаходимо і в раніших і в останніх листах. Вже в 1831 р. Гоголь пише: «Як дякую я Вищій Руці за ті неприємності і невдачі, яких довелося зазнати мені! Ні за які скарби в світі я б не проміняв їх. Чого тільки не довелося перенести мені за цей короткий час. Час цей був мені найкращим вихованням. За те, яка тепер тиша в моїм серці! яка непохитна міць і мужність в душі моїй» (II. I. 172). «Його не стрясло разячою силою нещастя. Бог не покликав його для того, щоб бути ближче до його, і тому він гордий своєю чистотою. Для Бога краще грішник, що кається, аніж гордий праведник. Через те і душа його обросла черствою корою» (П. II, 557). «Щасливий є той, хто збагнув, що це є непохитний і необхідний закон; якби не було моря і хвиль, тоді б і плисти було б неможливо, і тоді сильніше і упертіше треба гребти обома веслами, коли сильніше і упертіше йдуть хвилі назустріч. Все йде до того, щоб ми, міцніще ухопившись за хрест, пливли навноперек печалів» (ІІ. ІІ, 387). «Тепер можливо тобі» позбутися вад, «душа твоя пом'якшала і через це вся природа твоя в твоїй владі, вона тепер, як віск, і чекає, який відтиск ти зробиш на ній, радячись духом з самим Творцем її» (П. ІІ, 544). «Ці потрібні недуги нервові, які посилаються тепер, ніби для того, щоб зм'ягчити природу людини і зробити приступними для її душі речі, які важко розумінть і наивищі уми» (П. III, 412, пор. III, 68). «Велике нещастя є сильний будильник і дається для того людині, щоб вона стала вся іншою з ніг до голови» (П. IV, 85). «Бог карає нас бичем нещастя і примушує нас. хоч на час опам'ятатися і оглянутися на себе»  $(\Pi, IV, 247).$ 

Тому, що добро, світло, краса йде од Бога, Гоголь дуже часто вказує на молитву, молитву словами і молитву ділом, як на спосіб звести благодать в свою душу, стати кращим, просити «у Бога, щоб огнем благодатним спопелив у ньому ту холодну черствість, на яку тепер страждають найліпші й найдобріші люди» (С. ІХ, 189).

Ту ж властивість стряснути, розбурхати зі сну, людину, злетіти

до найвищого і досягти до самих таємних глибин людської душі, має ліризм, який грає величезну ролю в творчості Гоголя. «Озовись ліричним дужим словом до прекрасної, але дрімливої Кинь їй дошку з берега й крикни повним голосом, щоб спасала свою бідну душу. Вже вона далеко від берега, вже несеться і несеться вона по мізерній світській зверхності... помалу обростає вона тілом і стала вже уся тіло і вже майже немає у ній душі. Крикни криком і постав перед нею відьму-старість, що йде до неї, вся з заліза, перед якою залізо є милосердя, яка ані крихти чуття не повертає назад... О, якби ти міг сказати їй те, що має сказати їй мій Плюшкин, як доберуся до третього тому "Мертвих Душ"» (С. IX, 107), — Гоголь натякає на те, що в останніх томах його «Мертвих Душ» мали з'явитися інші постаті, аніж в перших, що заповітною його метою було виставити живі душі. «Багато, багато, як ви самі знаєте, забулося того, що не має забуватися, що треба виставити в живих, добре з'ясовуючих прикладах багато того, про що треба нагадати сучасній людині і що приймається ушима багатьох тільки тоді, коли сказано у високому настрої поетичної сили» (П. IV, 352). «Може бути це горе і страждання, що послані тобі, послані саме для того, щоб викликати в твоїй душі зойк, чого не було б без цього страждання. Може бути, саме цей душевний зойк має бути горном твої поезії. Пригадай, був час, коли твої поезії електрично впливали на молодь, хоч вона й не мала великого поетичного чуття, але ліризм. що був у їх — глибока правда душі, живий відрив від самого тіла, стряс їх... лірична поезія... є найщиріший вияв, правда вища за всі правди і голос Божий чути в її надземній радості» (П. II, 388). Поезія лірична — «вища мова людська», що повстає тільки від глибоко зворушеного стану душевного, «в мент, коли глибоко зворушена душа і гармонійно наладнані чуття». «Ліризм... річ занадто важлива, бо задля неї працює увесь світ і відбуваються усі події. Все прагне привести людину в той світлий стан, який поети відчувають вже раніш» (П. II, 411).

Ціллю творчости Гоголя було: оживити душі, роздмухати у людини жар у душі, де він починає загасати, показати, що прекрасна душа є природно-прекрасна мета для людини. Між останніми словами, що він написав перед смертю були: «Будьте не мертві, а живі душі; нема інших дверей, як ті, що їх вказав Ісус Христос, і хто ходить інде є тать і злочинець».

На вагу цих останніх слів давно вже звертали увагу. Коло цієї справи точились думки і творчість Гоголя. Словами повними душі і принади говорить Гоголь про красу і вартість живих душ. «Є душі самоцвітие каміння, вони не покриті корою і, здається, нібито й народились вже обробленими і готовими. Їх бачить вже здалека досвідчене око ювеліра, тільки затямлює їх місце, сказавши: Слава Богу! і поспішає до тих, де треба багато праці, щоб одколоти грубу кору і хоч дещо обробити, щоб кожний бачив, що це була не звичайна земля, а дороге каміння, яке є занечищене зверху» (П. ІІ, 205—206). «Згадку про його сховано в талісман, який ношу на грудях

своїх. Талісман склався із небагатьох солодких для серця ймен, що винесені з рідного краю; але переселенці, вони дихають там не як квіти, що пересаджені у теплицю; ні вони там жиють живіші, як жили раніше, і талісман цей хоронить мене од напасти, і коли нечиста примара — сум чи нудьга — підступає до мене, я заховуюсь в мій талісман і в товаристві любих мені, далеких і разом притомних друзів, знаходжу свій якір і пристань» (П. І, 481). «Людська душа — це скарб, про який нам усім треба дбати якнайбільше» (П. ІІ, 518), ... «вінцем усякої естетичної насолоди в мене залишився дар чаруватися красою людської душі, усюди деб я не зустрів її» (С. Х., 45). «Їх ціле перлове намисто береже моя пам'ять» (С. ІХ, 211). «Вища насолода — милуватися красою душі, що є окрасою і перлом Божих творінь» (П. ІV, 70).

Як некрасу людської душі Гоголь побачив у мертвості її, так навпаки, за ідеал він ставить — бути живими душами. Знову не інтелект, не волю висувається на перше місце, а чуття, емоцію, гдатність глибоко і жваво реагувати на життя. Жива душа є разом з тим прекрасна душа, емоційний елемент є неодмінною стороною прекрасної душі. Тому то народи й люди, що визначаються своїм емоційним характером тішаться такою симпатією Гоголя: «Вишневі низенькі садки і соняшники понад тинами і ровами і соломяна стріха чисто вимазаної хати, і мале з червоним обводом навкруги віконце. Ти старовинний корінь Руси, де сердечніше чуття і ніжніша славянська природа»... Тому Гоголь цінить так мистецтва, де повно виявляється чуття. Поезію і пісню, як ми бачили, музику і танець. «Дивне, невимовне почуття перейняло б глядача, коли од одного дотику смичком все обернулося волею чи неволею в єдність і перейшло до згоди. Люди, що на їхніх на похмурих обличчях, здається, вік не перебігала усмішка, притоптували ногами і здригували плечима. Все неслося, все танцювало» (С. I, 72).

Тому саме Гоголь ставить вчинок, що йде од серця вище над той, що йде тільки з повинности, обов'язку. Це є характерно для Гоголя: ти не тільки повинен чинити задля правди, але ти маєш бажати так чинити, це має бути душевною потребою, радісною справою для тебе. «Я вас запитаю одно: чи відчували ви колись бажання, непереможне бажання читати Евангеліє? Я не говорю про бажання подібне до обов'язку і яке всякий поклав собі мати — ні, сердечний порив... Але лишаю без кінця мою мову. Є почуття, про які не слід говорити...» (П. II, 149) — Звідси ці всі слова, про розворушену душу і розм'якле серце, про благодійну «встряску», порух сердешний, глибину чуття, молитву із душевних глибин, душевну світлість в обличчі, духовну і душевну радість. повне доброти обличчя, душевні струни, янгольські думки, небесне братство, небесну кротість, «душа небесніша, ніж раніше, янгольства ще більше», «поцілунок, яким тільки небесний брат цілує свого брата», небесна турбота про людей й янгольська туга за ними, «обіймаю силою любови моєї».

Над усім і джерелом усього є любов. «Я вас люблю любов'ю брата, батька й матері разом» (П. І, 584). «Ще любіть один одного... ви товариші від ранньої доби вашого життя... Мені було дуже сумно бачити, що ви часто сваритесь між собою. Бачучи це, моє серце страждало. Ради Бога, я вас прошу, щоб цього не було. Коли вам схочеться посваритися... зараз уявіть собі мене сумного, хворого, що дивиться на вас з невимовним сумом» (П. I, 586). «Якщо ви хочете мого приїзду для мене самого, то я дякую вам дуже і більше нічого мені від вас не треба за мої турботи про вас і думки. Якщож ви бажаєте мого приїзду лише для того, щоби вирватися з інституту, то дозвольте сказати мені вам, що я вас люблю більше ніж ви мене і що ваша любов ніщо проти моєї чистої, безкорисної любови, що вам ніколи не зрозуміти, ані серця, ані душі моєї, ані моїх душевних рухів» (П. І. 624). «Я все той же і майже те саме люблю, що любив за молодих літ, хоч і не розкривав нікому багатьох таемних почувань; ріжниця вся, що тепер багато дечого стало в мені простішого... і що я більше, як колись, люблю старовинні мої зв'язки і старих друзів моїх, особливо тих, з якими од незабутнього Ніжина розпочалася моя дружба» (П. III, 448). «Ми всі так дивно й чудно створені, що не маємо самі в собі ніякої сили, але як тільки підем на поміч іншим, сила раптом в нас з'явиться сама собою. Так велику вагу в нашому житті має слово "інший" і любов до іншого. Егоїстів не було б зовсім, коли би вони були розумніші і зрозуміли, що стоять тільки на нижчому ступені свого егоїзму і що тільки з того часу, як людина перестане думати про себе, з того тільки часу вона починає думати справді про себе... і стає таким чином найсправжнішим егоїстом» (П. II, 584). «Світить в далечині якийсь промінь спасіння, свято слово — любов» (П. IV, 188).

А ось зміст листа Гоголя з р. 1850 до однієї з його учениць. Цього листа було отримано на балі, ходив він з рук до рук і його з захопленням читали інститутки. «Від усієї душі і всього серця здоровлю вас з вашими іменинами. Хоч і непощастило мені бути особисто на вашому святі, на яке, як я чув, з'їдуться товаришки інститутки, але весело і поза очі брати участь у вашій радості. Знаю з досвіду, нема урочистіше за те свято, коли збираються шкільні друзітовариші пробути день разом. Дні ці — дні молодости, яка не старіє! Бережіть же свято обов'язково і до кінця чисте полум'я — дружбу, як би там не охолонули до вас, як би вам не здавалося, що перемінилися до вас інші люди, залишайтеся самі незмінні, і ви до краю будете нагороджені потім од них же, і життя ваше прикраситься багатьома прегарними днями. Все тут тлінне, усе минеться — одні тільки милі зв'язки, що зв'язують нас з людьми, понесемо з собою в вічність. А ні на один момент не слід нам тут забувати, що життя нам дано для любови і що ми самі твір Божої любови до нас» (П. IV, 436). Живу. прекрасну душу і працю задля неї ставить Гоголь за мету культурної роботи. Ідеал є встановлений, він подібний до ідеалу Сковороди: «правила його мали на меті любов до правди і доброчину, а метою — красу і досконалість духа» (Ковалінський, 41).

### 5. Гімн Красі Небесній.

Любов, що найбільше спричиняється до гармонії в людському серці, об'єднує всіх в одно ціле і зв'язує з джерелом любови. — «Хотів би скільки можна більше жити в Бозі, але без людей і цього не можна осягнути» (П. II, 579). «Зустріч в чистому початку є вища над усі зустрічі на землі, дружба, що зав'язалась там, вічна, і якби ми... усі змагалися до Бога, ми всі б зустрінулися один з одним» (II. II, 272). «Пізнати всю силу братерської помочі, яку може учинити на землі людина людині, і через таку поміч так полюбити один одного, що в цій любові вже відчувається сам Бог і зароджується до нього той невгасимий потяг, якого не дадуть ані пости, ані молитва, ані милостиня...» (П. III, 56). «Во Христі всі разом, усі живі, всі нерозлучні, отже нам треба прагнути до Його, як прагнемо, як хочемо прагнути один до одного» (П. IV, 6). «Благословенні ті чисті потяги до святого, через які люди стають рідними і близькими один одному. Як сутні, як непорушні стають тоді наші зв'язки! Не треба тоді і намагатися бути милим іншому, сама собою стає людина милою людині» (П. IV, 352). «Хіба в ці урочисті небесні хвилини не є присутнім Христос? Хіба в цій високій спілці душ не є Христос? Хіба ця любов не є вже сам Христос?... Хіба в любові, що хоч трохи відокремлює від любови земної, вже не чути, як промайнув край Божеської Христової одежі? і цей високий потяг, яким тягнуться прекрасні душі одна до одної, закохані в самі свої Божеські властивості, а не земні, не є вже потяг до Христа?» (П. II, 207). Жадна людська думка не в силі уявити собі соту частину тієї безмежної любови, що її має Бог до людини» (П. II, 118).

В зв'язку з цим стоїть необмежений оптимізм Гоголя, віра, що все йде, що все направляється на добро, думка, що раз-у-раз повторюється у його. «Дивіться просто на світ, він ввесь повний Божої благодати, в кожній події схована для нас Божа благодать» (П. II, 292). «Де є Бог, там ніщо не залишається незмінним але йде вперед, чи переходить з кращого в ще краще» (П. II, 367). «Я радий усьому, усьому, що трапляеться зо мною в життю і як погляну тільки до якої користи і добра вело мене те, що звуть на світі невдалим, то зворушена душа моя не знаходить слів подяки Невидимій Руці, що веде мене» (П. II, 91). «Усі події, особливо коли вони надзвичанні, є Боже слово до нас» (П. II, 356). «Покора і віра Тому, од Кого вийшло все. У Нього все має сенс великий і глибокий; все, що дає Він нам в уділ, є потрібне і необхідне» (П. III, 146), «Усе буде так, як захоче Бог; отже все буде прекрасним» (П. II, 261). «Приймайте усе покірно, що послано нам, пам'ятаючи тільки про те, що це послано нам Тим, Який створив нас і знає краще, що нам треба. Іменем Бога кажу вам: "усе обертається у добро", не за якоюсь системою, кажу вам, але з досвіду. Краще добро, яке добув я, добув я з тужних і важких хвиль моїх, і ні за які скарби не захотів би я, щоб не було в моєму житті тужних і важких станів, од яких боліла вся душа і не знав ум, як допомогти» (П. III, 309). «Ні! є свята сила, що охороняє, яка направляє на добре, навіть і те, що із недоброю метою учинила людина» (П. III, 460). «Будьте світлі, бо світле майбутнє; і чим темніше береться хмарами на момент край неба, тим радісніше мусить бути око наше, бо захмарений край неба віщує світле і урочисте прояснення. Безмежна, безмежніша від самої вічности, безкрайня любов Божа до людини» (П. II, 186). «Душа... обернулась нарешті до Того рідного усім нам Єства, Яке одно уміє приймати любовно на груди до Себе того, хто сумує і страждає і до Якого нарешті звернеться все живе» (П. III, 281).

Як наші добрі почуття, світ серця, є залежні від Бога, так і світ розуму. Ми вже стрівали твердження, що Бог є правда. Далі: «Будьте ж спокійні і світлі, думаючи про майбутнє, бо майбутнє в руці у Того, Хто сам є Світ» (П. ІІІ, 125). «Будьте ж просто світлі душею... змагаючись до світлости, ви прагнете до Бога» (П. ІІ, 293). «Замішання відомо, звідки йде до нас: воно йде до нас прямо з низу. Од Бога світло, а не замішання» (П. ІІ, 357). «Ідіть же обидва до Того, Хто шлях і дорога до іншого світу, без Якого в світі ідей можна ще більше заплутатись, ніж в прозаїчному світі щоденних справ. Чим далі, тим ясніше бачу, що в теперішній час... ані на годину, ані на хвилину не повинні ми одлучатися од Того, Хто один ясний, як світло» (П. ІV, 235).

«Бог нікуди не входить незаконно, усюди несе Він з Собою гармонію і закон; нема й моменту безпричинного, все обмірковано і є вже сама думка» (П. ІІ, 360). «З'єднуються тільки апостоли руїни. Де тільки йде справа створити й упорядкувати, там розбрат... І до цього часу не здогадалися, що слід призвати Того, Хто один творець ладу» (П. ІV, 262). «Розумний тільки Той, Хто творить і будує все, вживаючи нас всіх замість цегли для будівлі, за тим фасадом і планом, якого Він один — правдиво розумний Архітект» (П. ІV, 323).

Отже, Бог є творець усього прекрасного. Гімн Красі Небесній був подякою Гоголя за життя. — «Все життя моє від тепер — один гімн подяки» (П. ІІ, 121). «І як би хотіла обернутися в один, вдячий, вічний гімн душа моя!» (П. ІІ, 251). «Чи я не повинен нічого робити, щоб прославити імя Його, коли кожне створіння Його славить» (П. ІІІ, 438). «Справа в тім, чи залишились ми самі вірні прекрасному до останку нашого, чи зуміли ми так полюбити Його, щоб не замішатися нічим, що навкруги нас робиться і щоб співати Йому безперестанно пісню в той мент, коли б падав цілий світ і все земне руйнувалося. Умерти, співаючи, ледве чи не такий неодмінний обов'язок для поета, як для вояка вмерти зі зброєю в руках» (ІV, 202). «Служба Тому, Кому усе має служити на землі, йде туди ж угору до Верховної Вічної Краси» (С. ІХ, 226). І останиє бажання Гоголя: «Щоб я хоч трохи був у стані проспівати Гімн Красі Небесній!» (П. ІV, 422).

#### 6. Літературні вказівки.

Про Гоголя, як мисленника, писано дуже мало. Деяка література вказана в моїй «Філософії на Україні». Зокрема, треба мати на увазі: Д. Мережковоького — «Гоголь и чорть», Москва, 1906 і «Собраніе сочиненій» Мережковського. Стаття В. Зіньківського «Гоголь въ его религіозныхъ исканіяхъ», що видрукувана в «Христианской мысли», Київ, 1915, є частина його книги, що друком не з'явилася. Праця Зіньківського є найбільш важливе з усього, що писано про Гоголя. Резюме цієї праці має з'явитися незабаром в німецькій мові. Пор. також статтю Зіньківського: «Гоголь и Достоевскій» у Збірнику «О Достоевском», під ред. А. Бема, т. І (Прага, 1929).

#### VIII.

### кирило-методіввці.

1.

Виникає питання, як тільки ми згадуємо саме ім'я «кирилометодієвці» — чи можна говорити про кирило-методієвців, про цю купку людей, так ріжних своїм темпераментом і психічним складом, як, напр. Шевченко та Куліш, таких далеких один від одного в пізніші періоди їх життя, людей що пережили великі і складні еволюції психічні та ідеологічні, як той самий Куліш, — чи можна про що саму купку людей говорити, як про певну і деологічну є д н і с т ь. Нам здається, що це є так. Кирило-методієвський період життя був для більшости кирило-методієвців вихідним пунктом усієї їх дальшої діяльности. Бож це був момент надзвичайного натхнення, піднесення. Як пізніше запевняв Куліш, кирило-методієвці ніби чули «гук воскресної труби архангела». «Коли говорено колинебудь по правді, що серце ожило, що очі загорілися, що над чолом у чоловіка засвітився поломьяний язик, то це було тоді в Києві» (VI, 377)\*). Ріжними духовними шляхами прийшли кирилометодієвці до Києва, на ріжні сторони світу було розіслано їх з Києва. Але в Києві вони усі пройшли через певну духовну спільність, відблиски якої залишились у них на все життя. В чому ж основні риси цієї духовної спільности?

Духовне життя славянських народів розвивалося майже протягом усього XIX віку під значним впливом західньо-европейського. Але цей вплив не був простим запозиченням ідей та настроїв. І ідеї і настрої в и б и р а л и с я славянами із усієї широчезної гами свропейських духовних напрямків, запозичене ж так перет в ор ю в а л о с ь і переформов у в а л о с ь, що часто важко утотожнити ті ж з'явища на Заході і у славян. Навіть «впливи» окремих західніх письменників та мисленників виявляються в таких формах, що ми можемо говорити про специфічно-славянську інтер-

<sup>\*)</sup> Цитую твори Куліша за виданням Романчука, Львів, 1908—10. Листи цитую, вказуючи рік, дату, адресата.

претацію Канта або Шіллера, Шеллінґа або Гегеля. Той «Шіллер», що був так улюблений російськими, а почасти і українськими письменниками не так вже багато спільного має з дійсним Шіллером, той Гегель, яким так захоплюються поляки або росіяне — теж не цілком є той самий Гегель, що мав такий велитенський вплив на західньо-европейську думку. До того ріжні «впливи» приходили з західньої Европи до славян не одночасно, — тому у славян зустрічаємо одночасно рефлекси культурних з'явищ, які на Заході відділені одні від одних роками, а то й десятками років; навпаки, зустрічаємо у славян окремі з'явища, вирвані із контексту, в якім вони розвивались в західньо-европейському оточенні, і іноді вставлені в зовсім інший контекст. Так у славян романтика продовжувала своє існування разом із впливами політичного і соціяльного радикалізму 40-х років XIX віку; Шіллер тісно зв'язується з романтикою, яка до нього в дійсності стояла в різкій опозиції; Байрон є головним представником англійської романтики, а Кольридж, Кітс, Вордсворс залишаються десь зовсім на «задньому плані»; такі глибокі яскраві представники німецької романтики, як Брентано та Айхендорф майже зовсім невідомі, натомісць дуже важливе місце серед романтиків займає Гайне і т. д. Можна сказати, що, так звані, «західні впливи» викликали, розв'язували у славян власну і самостійну творчість, що була часто не лише відгуком, але і відповіддю Заходу.

Такою відповіддю була і ідеологія кирило-методієвців, в якій схрестилися, злилися: моменти романтичної традиції, що на Заході в ці часи вже завмирала, а у славян ще довго пізніше залишалася жива і актуальна; радикалізм 40-х років, для якого на Заході були певні соціяльні передумови (зародки робітничого руху), яких цілком ще бракувало у славян, де соціяльну мотивовку радикалізму замінила національно-політична; нарешті, релігійний елемент, при тому в специфічних формах східнього христіянства, грецької ортодоксії, що надав іншим моментам ідеології есхатологічної закраски, спричинився до віри в можливість і неминучу потребу перебудови всього життя людського і суспільства на основі христіянської віри.

Є дивним факт, що в певні моменти одночасно і в одному місці зустрівається кілька людей, які усі в ріжному сенсі і в ріжному напрямі є визначні, видатні, і які залишають свій слід в культурній історії. Ми могли б згадати і про учнів Сократа — усіх таких ріжних, але однаково визначних, що ніби чудом якимсь зійшлися в Атенах навколо Сократа, могли б згадати, що з найвизначніших отців церкви Василій Великий і Григорій Нісський були братами. а Григорій Назіянський їх особистим приятелем, що найвидатніші представники двох напрямків середньовічної філософії — Тома Аквінський і Бонавентура вчилися разом і одночасно стали маґістрами; що так само разом вчилися Геґель, Гельдерлін і Шеллінт. Ми не можемо порівнювати зі згаданими великими мисленниками кирило-методієвців. Але і в цім випадку є також дивним, що в Києві одночасно зібралися визначніші представники українського націо-

нального руху XIX віку — Шевченко, Куліш, Костомаров, і до того ще кілька людей, які може і не залишили такого сліду в історії, як троє згаданих, але серед яких були яскраві і оригінальні постаті: Гулак, Білозерський, Навроцький. — Куліш пізніше так характеризував всю групу: «Київська молодіж, про котру мова, була глибоко просвічена Святим Письмом, — се була молодіж високої чистоти духовної, апостольство любови до ближнього доходило в неї до ентузіязму. Вдохновляючись чудесами христіянської проповіді серед спізненого римського царства вона завіт учителя благого: "возлюби ближнього твого, як сам себе любиш", виповняла перш усього, як і подобає, на тих, хто має найперше право зватись нашими ближніми. Се були добрі діти своїх отців і матірок, добрі брати своїх братів та сестер, добрі, щирі друзі своїх друзів, незлобиві терпеливці ворогів своїх і вельми прихильні приятелі темного народу. Носячи в серці рай любови і благоволення, гаряче бажали вони розлити сі божествені дари всюди, де ступнем ступали і з річами оберталися» (VI, 378). Для нас эрозумілі одзиви про Шевченка — «на Шевченка» — пише Куліш — «взирало браттє, як на якийсь небесний світильник, і се був погляд праведний. Озираючись назад, можемо сказати без кощунства про його великого, хоть і приташеного де чим духа: "Онъ бъ свътильникъ горя и свътя". Шевченко з'явився посеред нас, як видиме оправдання нашого натхнення звиш» (VI, 379). «Муза Шевченка», — каже Костомаров — «розривала завісу народнього життя. І страшно, і солодко, і болісно, і чарівно було заглянути туди!... Тарасова муза прорвала якийсь підземний заклеп вже кілька віків замкнений багатьома замками, запечатаний багатьома печатями». — Але не менше вражіння робив на декого інший член братства — Василь Білозерський — «янгольський мир в душі, солодка розмова — образ життя чистий і в найвищій степені праведний, поетичне захоплення і діяльність суто-практична, жвава і безпереривна, — і під усим цим — пламенна любов до Христа! Скільки з'єдналося в ньому усього доброго: без благодати Христової через св. Духа не заховалася б так прекрасно ця особистість» — пише про Білозерського Оп. Маркович — «слава Богові, що обрав його для нас путеводною зорею до Віфлієма». — Братчики захоплювалися один одним, між ними були складні і заплутані відносини приязні і приятелювання, — що не тільки відповідали філософії дружби романтиків, але й немало спричинилися до утворення того піднесеного настрою, який найліпше сприяв закріпленню романтичних ідей в свідомості братчиків. -

До романтики усі з кирило-методієвців прийшли ріжними шляхами, — завдяки якимсь особистим обставинам життя кожен, а з другого боку — в безумовній залежності від внутрішньої споріднености романтики з українською психічною вдачею. Куліш і Костомаров прийшли до романтизму через красне письменство Заходу з одного боку, і через українську народню пісню. Видання пісень Максимовича відограло для обох рішучу ролю в пробудженню національної свідомости. Студії над піснями привели Костомарова і до

поглиблення в романтично-символічне витовмачення народньої творчости. Куліш і слухає лекції Максимовича і знайомиться з ним особисто. Та для цього покоління не треба й шукати джерел романтичних впливів, — так повно було ними усе духовне оточення. На Київському університеті вони слухали Костиря. Але наибільшу ролю в пробуджению настроїв романтично-христіянських мав відограти професор Київської Академії і деякий час Університету — Авсенев (див. главу VI), що його, мабуть, знав Куліш, слухав Білозерський і в особистих зв'язках з яким стояли братчики, позичаючи у нього книжки, читаючи його записки з психології (коли він вже не викладав на університеті), відвідуючи його особисто (напр., Гулак, О. Маркович). Білозерський передає увесь час із Полтави привітання «отцю» (Авсенев в цей час вже прийняв чернецтво під іменем Теофана), просить повернути йому книжки, запитує О. Марковича — «чи бачишся ти з отцем? Боже! коли я почую його...», читає «Воскресное Чтеніе» — орган, в якому Авсенев містив психологічні статті в дусі яскраво романтичному — «деякими річами був надзвичайно зворушений». Коли інтерес до українського минулого, до української пісні, до української мови — відживлявся і підтримувався романтичною гарною літературою, коли лінія романтичного націоналізму веде до Максимовича, то настрої христіянсько-містичні ведуть нас до Авсенева, або до західніх письменників того ж типу (Новаліс, Шуберт, Бурдах). Коли з одного боку братчиків захоплює проблема «національного духа», то з другого не менше їх цікавить і таємниця людської душі. Коли народ є позазмислова духовна єдність — «corpus mysticum», то і душа людини є її «внутрішня людина», її «глибоке серце» — і утриматися від висловів свого переконання в глибині людської душі братчики не вміли ні в зізнаннях перед слідчою комісією, ані в приватнім листуванні. В цьому, мабуть, найяскравіший вияв романтичного настрою братчиків. Для Білозерського принцип життя — «закон, накреслений в серці Божіїм перстом». Оп. Маркович вірить в «міць душі, яку утворив Бог, яку Він зогріває, відживляє і про яку піклується». А Ол. Навроцький накреслює в своїх листах цілу програму романтичної естетики: «ніщо не очищує нашої душі, та усієї нашої моральної природи, як поезія — орган життя. Мені завжди не подобалися люди, котрі не відчувають поезії; мені здається, що такі люди не можуть бути добрими. Краса не одна тільки розкіш і насолода життя; вона носить в собі глибокі корні добра та правди; без неї було б людині ніяково в житті». «Писати із потреби це найбільша, таємна насолода; хоч деякий час живеш у світі, який ти сам сотворив. — Скільки щастя приносять людині одні мрії — ; нарешті — почування, хвилювання і пристрасті заспокоюються, не перестаючи разом оживляти і хвилювати душу — дійсність, яка б'є живим джерелом, ввійшла в належні межі, стала тиха, спокійна, пластична, як статуя».

Христіянство кирило-методієвців досить виявлено в усіх їх писаннях того часу — листах, зізнаннях тощо. Розмови на релігійні теми, здається, найбільш звичайні розмови в їх колах. Куліш з Костомаровим диспутують «про вплив христіянства на освіту народів»; Куліш кличе Костомарова до себе на хутір, де хоче «закінчити диспут наш про христіянство». Листи Білозерського повні христіянських виразів і ідей. Куліш складає збірник цитат із св. Письма. Братчики цікавляться духовною літературою, не говорячи вже про Святе Письмо. Студент Тулуб показує на слідстві, що він розмовляв з Кулішем «про релігію, поезію...», з Гулаком — «про релігію, філософію та взагалі про наукові предмети». З Навроцьким, щоправда, лише «про поезію», але, як зазначає Тулуб, «дух усіх розмов був христіянський». З інших зізнань знаємо і про розмови про «примирення релігії з філософією», «про неокатоліцизм», Штравса... Ми вже знаємо, яке вражіння справжнього христіянина робив на людей Білозерський, а сам він писав про Оп. Марковича --- «він усіма силами старався вияснити собі шлях христіянського життя та йти цим шляхом». І коли студент Посяда навіть звертається до братчиків — «Ваше христіянське товариство», то і прот. Малов, що «увъщалъ» Гулака підчас дізнання, знайшов у нього «почуття справді христіянські».

Але христіянство братчиків було своєрідним. Гостре почуття національної проблеми, деяка свідомість проблем соціяльних (кріпацтво), приводили їх до шукання в христіянстві відповідів. Тут могли вплинути на них і ті спроби синтезу христіянства з соціяльним та національним радикалізмом, які були в західній Европі і Польщі (Ламене, Міцкевич, Янський, Круліковський; в Росії Ламене захоплювався дехто з «петрашевців», релігійний соціялізм Вайтлінґа ще не міг бути відомий). — Коли Костомаров доводив Кулішеві, що «дійсний христіянин не повинен прив'язуватися до яких будь звичаїв народніх... до того, що зветься народністю», Куліш рішуче зв'язав українську національність з христіянством — «наш українець тільки до того часу і христіянин, поки усі його звичаї і вірування (народні) з ним». — І доля національного руху зв'язується з релігійним відродженням — «прийде час будови храму. що в нім поклоняться і чужі народи; надійде час і для пророків, визвольників багатьох». Так саме в релігійній площині ставилася і соціяльна проблема. Братчики, як запевняє Куліш. — хотіли «проповідати серед просвіщенних панів українських визволення народу з кріпацтва дорогою просвіти, разом христіянської і наукової». «Перш усього хотіли благочестиві юноші київські натхнути духом своєї любови і благоволення луччих людей у панських сім'ях, а в купі з сими людьми осіяти новим світом і тих, що справді сиділи "во тьмъ и съни смертнъй". — Комуна сполучена таким задумом не эхотіла розійтись різко від того, хто не мав де глави підклонити. Учителем київської купки послідувателів проповідника глаголів живота вічного був сам Він» — сам Христос. (VI, 378—9).

Есхатологічні настрої цілком зрозумілі на такій основі. Може і треба вважати лише фрагментами для літературного твору деякі уривки («Панич Наталич») з-під пера Костомарова. Але настроєм

своїм вони цілком відповідають настроям кирило-методієвців: усі славянські народи мають «з'явитися перед Суддею з незакопаним в землю талантом». «Коли всі славянські народи прокинуться з своєї дрімоти, спинять шкідливі поділи, згине усяка родинна ненависть, сильні обіймуть слабих, свободні, благородні, зогріті любов'ю Христа, единого царя і вчителя, зберуться славяне — зрадіють побожні, злякаються підступні, правда і рівність запанують — —». Яскравіший той нарис, який дав Білозерський — «Христова релігія дала світові новий моральний дух, яким він не був перейнятий до того часу. Спаситель відкрив людству любов, мир і свободу, рівність для усіх і братерство народів, — нові цілі вказані народам для здійснення в них великої ідеї людської єдности». Добро України «можливе тільки при виповненню заповіту нашого божественого Спасителя». Усі повинні стремітися до — «здійснення Божої правди, до — панування свободи, братерської любови і народнього добробуту, незалежного розвитку тієї ідеї, яка вложена Творцем в природу нашого народу». І панславізм і соціяльне реформаторство Білозерського тісно зв'язане з цими думками — «Панславізм є з'єднання усіх славянських племен в одну спільну сім'ю, яка, одушевлена любов'ю до людства, має розвинути в собі христіянські почуття, і таким чином принести новий елемент і, так би мовити, наново щтовхнути всесвітню чинність». Завдання славянства — «як раніше вони — розповсюджували мирну землеробську культуру, гуманність моральних понять, так і тепер» славяне повинні «зм'ягчити схвильовані нещастями душі народів розв'язанням соціяльних завдань, поворотом блага, що вказане Спасителем». Наука історії, на думку найбільш вчених братчиків — Гулака і Костомарова, є «провідник правд, які здобуті із життя досвідом многих століть, як покажчик великих шляхів Провиду». В залежності від цього вихідного пункту розвиває Білозерський і програму товариства. Христіянський характер її він усюди підкреслює.

Ці ідеологічні вихідні пункти зумовили собою і самий характер організації Товариства, самий, так би мовити, «стиль» його життя, — «братство з іконами, обручками, глаголітською (та може навіть коптською! Д. Ч.) абеткою, своєрідним культового типу обрядовим ритуалом» (В. Петров). Цього було, щоправда, найбільше спочатку. Але христіянсько-романтичний тон залишився в братстві пануючим аж до кінця. А в окремих братчиків цей тон залишився і довші роки, ба десятки років, пізніше.

# 2. «Книги битія українського народу».

Основний ідеологічний пам'ятник кирило-методієвців аж досі викликає великі суперечки щодо його автора і щодо впливів, під якими він склався. — Для нас обидва ці питання не мають великої ваги. Із накресленого нами настрою братчиків повинен був вирости такий месіяністичний і пророчий твір, і тільки такі люди могли

бути його автором, хто б з братчиків цей автор (або навіть тільки обрібник тексту) не був\*).

Основна думка «Книг битія» — історія є накреслений Богом людству шлях до спасення. Бо «Бог создав світ — і постановив, щоб кожне коліно і кожне племено шукало Бога, котрий од чоловіка не далеко, і поклонялися би Йому всі люди і вірували у Його, і любили б Його, і були б всі щасливі» \*\*). Походження зла і нещастя в світі — бере початок у відпаденні людини від Бога — «Бо един есть Бог істинний і єдин Він царь над родом чоловічим, а люди, як поробили багато богів, то з тим самим поробили багато царів. — — І стали люди битися за своїх царів, і пуще стала земля поливатися кровію і усіватися попелом і костями, і умножились на всім світі горе, біднота і хороба, і нещастя і незгода» (4). «І ті царі лукаві побрали з людей таких, що були сильніші, або їм нужніші, і назвали їх панами, а других людей поробили їх невольниками, і умножились на землі горе, біднота і хороба, нещастя і незгода» (7). — Далі на широкому історично-релігійному тлі розвинена картина успіху автократизму в старо-жидівському і греко-римському світі. Утворення світової римської імперії оцінюється так: «Тоді возрадувався діявол і все пекло з ним. І сказали в пеклі: "От тепер уже наше царство; чоловік далеко одступив од Бога, коли один нарік себе царем і Богом вкупі"» (20).

Але цей момент найбільшого падіння роду людського приводить за собою і початок відродження, початок нового під'йому. Земне життя Христа є поворотний пункт історії людства — «Змилувавсь Господь, Отец небесний над родом чоловічим і послав на землю Сина свого, щоб показать людям Бога, Царя і Пана. І прийшов Син Божий на землю, щоб одкрити людям істину, щоб тая істина свободила род чоловічий» (21—22). Христос «явився не в постаті земного царя і пана, а народився в яслях, жив у бідності, набрав учеників не з панського роду, не з учених філософів, а з простих рибалок» (24). «Христос-Царь свою кров пролив за свободу роду чоловічого і оставив на віки кров свою для питанія вірним. I воскрес Христос в третій день і став Царем неба і землі» (27). «І ті, що приймали слово» учнів Христа «стали братами між собою чи були преж того панами, або невольниками, філософами, або невченими — усі стали свободними кровію Христовою, котору зарівно приймали, і просвіщенними світом правди» (29).

Так христологія розв'язує історіософічну проблему. Після Христа, на думку автора «Книт», є можлива лише боротьба між всім відомою і всім ясною правдою, обманом, утиском — з боку царів римських, панів, невірних Христу ієрархів церковних — в першу чергу римського папи. — Дальший розвиток історичний є розвиток христіянства у ріжних племен: у греків залишилися «і імператорство,

<sup>\*)</sup> Зараз можна вважати безсумнівним, що автором «Книт» був Костомаров.

<sup>\*\*)</sup> Цитую §§ «Книги битія».

і панство, і пиха царська, і неволя; і покарав їх Господь, чахло, чахло грецьке царство — і попало до Турків» (44). Романські племена «вимислили голову Христіянства — Папу» (45). «І племено пімецьке — народи німецькі — прийняли благодать, — — лучче прийняли віру, ніж Греки і Романці, і з'явивсь у них Лютер, котрий почав учити, що повинно христіянам жити так, як жили до того часу, коли поприймали і попереверчували ученіє Христово царі і нани, і щоб не було — — Папи, єсть бо Єдин голова всім Христос». «Але і Німці не зовлеклися ветхого чоловіка, бо оставили у себе і королів, і панів, і ще гірше, — дозволили замість Папи і єпископів орудувать Церквою Христовою королям і панам» (46). Але головна криза культурна в «ідолопоклонстві», поставленні вище за релігію інших, земних інтересів — «серце христіянина з Іісусом Христом, а серце ідолоноклонників з своїм ідолом» (47). «І вимислили одщененці нового бога, сильнішого за усіх дрібних боженят, а той бог називався по-французські еґоїзм. або інтерес. І філософи почали кричати, що то кепство — вірувати в Сина Божого, що немає ні пекла, ні раю, і щоб усі поклонялись егоізмові, або інтересові. А до всього того довели королі та пани — —» (48—50). Французька революція і сучасна політична боротьба розуміються автором в цій перспективі — «про свободу кричать, і немає в їх свободи, бо нема свободи без віри», «нема свободи без Христової віри» (54--53).

Славяне зображуються в другій частині «Книг» наслідниками наслідства Божого, залишеного Христом. «Племено славянське ще ло приняття віри не йміло ані царей, ані панів, і всі були рівні, і не було у них ідолів, і кланялися славяне одному Богу, Вседержителю, ще його й не знаючи» (57). «Але було два лиха у Славян: едне — незгода між собою, а друге — те, що вони, як менші брати, усе переймали од старших, чи до діла, чи не до діла, не бачучи того, що у їх своє було лучче, ніж братівське. — І поприймали Славяне од Німців королів і князів, і бояр. і панів» (60—1). «І покарав Господь славянське илемя гірше піж другі илемена — — І попадали Славяне в неволю до чужих» (63). По змальованні внутрішнього підупаду самостійних держав славянських — Москви і Польщі, представлена доля України. Козацтво зображено тут, як здійснення ідеалу рівности і «чистоти христіянської» (72—3). «І постановило козацтво віру святую обороняти і визволяти ближніх своїх з неволі» (74). Релігійна і соціяльна боротьба XVII віку змальована в суто-релігійному тоні. «І пропала Україна, але так (тільки) здається. Не пропада вона, бо вона знати не хотіла ні царя, ні пана — — Істий українець, хочби він був простого, хоч панського роду, тепер повинен не любити ні царя, ні пана, а повинен любити і пам'ятати одного Бога — Іісуса Христа, Царя і Пана над небом і землею. Так воно було прежде, так і тепер зосталось» (92— 93). Але це є виявом загально-славянського духа, «І Славянщина хоч терпіла і терпить неволю, та не сама її сотворила, бо і царь, і панство не славянським духом створені, а німецьким, або татарським. — — Деспот-царь — не славянин, а німець — — — Істий Славянин не любить ні царя, ні пана, а любить і памятує одного Бога — Іісуса Христа, Царя над небом і землею. Так воно було прежде, так і тепер зосталось» (94).

На долю України перенесені христологічні формули. Відродження України — в майбутньому — її «воскресення». «Лежить в могилі Україна... Голос її, що звав всю Славянщину на свободу і братство, розійшовся по світу славянському» (96). Відгуки цього — спроби реформи польської конституції («3-е мая») та повстання лекабристів, які «хотіли — прогнати царя і панство і установити Річ Посполітую (= республіку) і Славян поєднати по образу іпостасей Божественних — нерозділимо і незмісимо» (100). Але «голос України не затих. І встане Україна з своєї могили і знову озоветься до всіх братів своїх Славян і почують крик її, і встане Славянщина, і не позостанеться ні царя, ні царевича, ні царівни, ні князя, ні графа, ні герцога — — ні кріпака, ні холопа — ні в Московщині. ні в Польщі, ні в Україні, ні в Чехії, ні у Хорутан, ні у Сербів, ні у Болгар. І Україна буде непідлеглою Річчю Посполітою в Союзі Славянськім. Тоді скажуть всі язики показуючи рукою на те місто, де на карті буде намальована Україна: "От камень, егоже не брегеша зиждущиї той бисть во главу угла"» (103—4).

Куліш, який вважає основним пунктом програми братчиків звільнення кріпаків, так характеризує психологічні основи цієї програми та й цілих «Книг»: це «Слова Ізбавителя "И уразумъете истину, и истина свободитъ вы". Задача наша правда що була суб'єктивна, диктувала нам її наша самонадійна юность; а проте мала вона під собою ґрунт глибокий. Не даремно бо написав один ветхозавітник: що душа чоловіча іноді більш скаже, ніж семеро блюстителів, що сидять на високому місці наблюдаючи. — — Віруючи в слово величайшого із освободителів: "Ищите прежде царствія Божія и правды его, а сія вся приложатся вамъ", ми не сумнились. що за сим первим і найважнішим фактом свободи української (звільненням кріпаків) повстануть уже інші факти, аж до останніх своїх наслідків, які тілько возможні для України. — — Ми по апостольському слову, вважали себе за неключимих рабів свого спасенного задуму, і колиб що вдіяли, то вважали б, що вдіяли тільки те, що мусили вдіяти. Отже дарма, що ми смирялись перед великим покликом на жатву Христову, котрої всюди так много, ми підлягли очарованню христіянської любови, так само, як і перві послідувателі науки Христової. — Слова "близъ есмь, при дверехъ" наче хто промовляв над нами: так билось наше серце солодкими сподіванками. Знали бо ми, що не погибає в Бога ні один добрий учинок. і що наша сійба на великій ниві жизни "дастъ плодъ свой во время cboe" — — » (VI. 383—4).

Ці релігійні джерела світогляду кирило-методієвців з'ясовують досить три найбільш сутні риси «Книг битія»... — е с х а т о л о г і ч- и й н а с т р і й, яким вені овіяні («близъ есмь, при дверехъ»). їх —

релігійну філософію історії, в якій центром в земне життя Христа, нарешті образ нації, як духовної єдности, шлях якої (той самий, що і окремої людини) — наслідування Христу. (Не дурно кирило-методієвці читали й шапували «Imitatio» Christi» Томи Кемпійського!). Цими релігійними моментами цілком пронизані політичні та соціяльні — ідея рівности, ідея укравизволення, славянофільство «Книг».. їнського «Книги» (що є в значній мірі твором пропагандистським, а не теоретичним) дають власне не синтез цих двох ідейних комплексів, а лише програму такого синтезу. Ідейний розвиток кирило-методієвців було обірвано політичним тиском миколаєвської епохи. В дальшій літературній і науковій творчості окремих членів братства відроджуються часами лише окремі пункти цього світогляду. Але деякі його передпосилки жевріють ще довго, хоч, здається, ніколи. вже не розгораються сильним та яскравим полум'ям.

## 3. Микола Костомаров.

В світегляді раніших років Костомарова зустрічаємо сполучення тих самих двох елементів, що і в світогляді усіх кирилометодієвців: христіянства і романтизму. Якщо припустити (що є найбільш ймовірно), що «Книги» писані Костомаровим, то ця характеристика знайде повне підтвердження. Але і поза межами «Книг» маємо досить матеріялу, що підпирає таку характеристику. Читання молодого Костомарова — романтичне (улюблений письменник — Е. Т. А. Гофман), зацікавлення його концентрується на містиках (Сведенборг), він захоплюється проблемою таємничого в душі людській — подвоєнням «я» («Принцеса Брамбіла» Гофмана),.. «тваринним магнетизмом»; мабуть і інтерес його до астрономії вииливає із тієї ж цікавости до «ночної сторони» світу; він майже візіонер, галюцинатор, привиди підступають до межі його свідомости. Костомаров належить до славянських «шіллеріянців» — і мабуть, як усі вони, вичитує із Шіллера думку про сполучення правди, добра і святости у вищій красі. Захоплює його і Ґете. — З другого боку — він глибоко релігійна людина, що шукає зустрічі в Харкові з славетним проповідником Інокентієм (Борисовим), в Києві з Авсеневим — представниками православної теології; він захоплюсться «Наслідуванням Христу» Томи Кемпійського і навіть дарує цю книжку своїй наріченій з надзвичайно цікавим написом, в якому дає філософію любови, як почуття, що має бути лише відблиском релігійного піднесення; він захоплюється містично-теософічною літературою (читання Сведенборга). Йому, щоправда, чужий вузький конфесіоналізм — знайдемо в його і вислови симпатії протестантизму, а пізніше католицтву. Але це теж глибоко романтична риса — вияв устремління до примирення і зілляння релігій. —

Не тільки в поезії Костомарова — і з цих молодих років життя і з пізніших — зустрінемо відгуки цих інтересів і ідей. Цікавим пам'ятником його романтичного світогляду є його погляди на укра-

їнську пісню. Його інтерпретація народньої пісенної творчости є типова романтична с и м в о л і к а. Поезія є для нього вияв глибокого сенсу душі людської і світу, що людину оточує. Основа душевного життя є почуття — «Почуття є основа усякого проявлення духа, що викликає думки і вчинки, є корінь морального буття. Пізнати почуття людини — значить пізнати її заховане єство» («Сочиненія», т. XXI, 434). Тому пісні народні, що є виявом почуття, вважає Косто-

маров «одним із найважливіших джерел» для історика, джерелом, «без якого він ледве чи зрозуміє той людський світ, що він його хоче зображати» (там саме). З другого боку, народня поезія символізує зовнішній світ, — «об'єкти природи, що часто зустрічаються, цікавлять уяву народу не тому лише, що око їх бачить разу-раз. Треба, щоб вони існували в повному розумінні цього слова: народ шукає в них життя, а не примар, хоче з ними зв'язатися не лише фізично, але й духовно. Фізична природа просякнена творчою ідеєю, підогріта божественою любов'ю, втілена в щонаймайстерніші форми. Кожне з'явище в ній не випадкове, а має свій закон, що його відкриває дух. У природі для людини заховане значіння, простосоване до її власної істоти; у предметах, що



Мал. 28. Микола Костомаров.

її оточують, людина бачить не саму сирову бездушну матерію; навпаки, хоч як далеко від її істоти який-будь твір рідної планети, в людині є таємне око, яке бачить, що і сирова матерія має зв'язок з її духовною істотою; є таємний голос, що вказує, в чому полягає цей зв'язок. Таке усвідомлення духовного у фізичному і є основа усього найкращого в мистецтві. Воно є ознакою гармонії і любови, що існує між Творцем і його створінням. Людина здібна любити лише дух; фізичне саме по собі неприступне для її серця». Це зрозуміння природи, яко духа, є її символічне зрозуміння — «символіка природи» є продовження природної релігії: «Творець об'явлюється у створінні, серце людини любить в з'явищах фізичного світу усюди-присутній дух». «Символ є образовий вияв моральних ідей за допомогою деяких предметів фізичної природи, при чому цим предметам надаються більш-менш означені духовні властивості». Єство символіки — «одуховлювання природи». Символічне зрозуміння народньої поезії цілком в дусі романтики (від Кройцера до Бахофена) і є змістом праці Костомарова.

І в пізніший період життя Костомарова ми могли б відшукати в його світогляді багато провідних ідей його ранніх років. — Та до цих пізніших років (1861) належить і суто-філософічний твір Костомарова «Дв'в русскія народности» — спроба характереології українського та великоруського племен. Розходження психологічне

між обома східньо-славянськими («руськими») племенами датується на думку Костомарова XII віком («Твори», 438). Великоруська психологія здається Костомарову «ухилом», відходом від старої психології старо-української (див. 451). Ця великоруська психологія є послідовний практицизм, який, щоправда, іноді на зовнішність перекидається в містицизм (451). Є кілька основних рис, що розріжпяють українців та великоросів: 1) «повне панування загальности (Бог і цар) над особистістю» у великоросів (463); 2) із панування загального над частинами виводить Костомарів і великоруську «нетернимість до чужих вір, призирство до чужих народів, погорду думку про себе» (466), — на Україні «звикли з незапам'ятних часів чути у себе чужу мову і не цуратись людей з іншим обличчям і з іншими звичаями» (467), на Україні панував «дух терпимости», неприязнь до інших народів («ще сильніша ніж у великороса») вибухала «лише тоді, коли українці помічали, що чужинці ображали його власні святощі» (468); 3) великороси «нарід матеріяліс ти ч н и й», тому він здібний до дійсного духовного під'йому, лише цілком відірвавшись від звичайного (472), тому і народня посзія великороса або забавка або «порив до необ'ятного» (472), — у українців основна риса фантазія, що одухотворяє весь світ, українська народня поезія «уносить душу в світ фантазії і огріває серце неземним, нетутешнім вогнем» (473); 4) з цим зв'язане і те, що «великорос мало любить природу», селяне не плекають квітів, «великорос має якусь ненависть до рослин», має «холодність до краси природи» (474—5), — українець любить природу, тому «українська поезія нерозривна від природи, вона оживлює її, робить учасницею радости і горя людської душі; трави, дерева, птиці, тварини, небесні світила, рапок і вечір, весна і сніг — усе дихає, мислить, почуває разом з людиною, усе одзивається до неї чарівним голосом, то участи, то надії, то осуду» (473); 5) так само матеріяльна і духовна і любов до жінки у великоросів і українців (473); 6) в релігії увагу і інтерес великороса звертає зовнішність, форма, «буква» (463, 478), — у українців «неможливо, щоб повстав якийсь розкол з-за обряду, з-за букви» (465), у них «міцне почуття всеприсутности Божої, душевна побожність, внутрішня розмова з Богом, таємне розумування про Божий промисл — —, сердечний порив до духовного, незнаного таємничого і радісного світу» (479), обряди, формули не цікавлять українця так, як зміст, обряди виконуються за приписами церкви та традицією, а спекуляції над ними немає (479); 7) в суспільнім життю у великоросів «стремління до тісного сполучения частин, знищения особистих побудів під владою загальних, перушима закопність загальної волі, — — єдність родинного життя і придавлення особистої волі ідеєю "міра"» (480), і славянофільство і соціялізм великоросів пересякнені тим самим духом (481), — «для українця немає нічого тяжчого та неприємнішого, ніж такий порядок» (481), у великоросів панує загальність, у українців — «особиста свобода», у великоросів силоміцні політичні єднання (монархія), у українців — добровільні союзи (федерація) (410—1). —

І ще кілька рис аналізує Костомаров, протиставляючи українців не тільки великоросам, а і полякам, та наближуючи їх в деяких пунктах до Новгородців. — Цікава — без огляду на неясність деяких пунктів і несправедливість до великоросів в деяких питаннях (фантазія, релігійність) — сама спроба такої широкої і детальної характереології. Вона базується на уявлінні, що життя народу виникає із внутрішньої глибини його духа, що повстала вже в найдавнішій минувшині, з утворенням самого плем'я. Костомаров одного разу символізує цю глибину духа, як ніби заховану в «великій народній могилі» (273). Цей образ вічно актуального, хочби і поснулого духа народнього — теж типово романтичний і повертає нас до джерел світогляду молодих років Костомарова.

## 4. Пантелеймон Куліш.

Вихідні пункти світогляду кирило-методієвця Куліша досить схарактеризовані тими цитатами, що ми їх навели із його творів, говорячи про кирило-методієвське братство. Відома річ, Куліш прожив довго і пройшов довгий шлях змін світогляду ніби аж до повного противенства вихідному його світоглядові. Від романтизму він еволюціонував до позитивізму, від релігійного світогляду — до культу миротворниці-науки (IV, 347; VI, 584, й усюди в творах пізнішої доби) від православія до ідеї природньої релігії, для усіх людей і народів спільної, від козакофільства до козакофобства (яке, мовляв, аж до туркофільства його довело), а інші «хитання» Куліша так, мовляв, навіть не мали певного напрямку — «західництво» та гостра критика західньої культури змінялися ніби в його житті кілька разів, так само змінялися вибухи «полонофільства», «русофільства», «австрофільства», які ліквідувалися лише обставинами, що змушували Куліша ці пункти погляду лишати. —

Лише недавно було звернено увагу, що доля Куліша — є типова доля романтика, — «несталої», «непевної» людини з природи, що стремить до еволюції, до зміни, до того, щоб «спробувати» власним досвідом протилежне, суперечне, щоб не лишатися застиглим, нерухливим, мертвим духом. Еволюція Куліша — «еволюція в межах логічного розвитку даної ідеї». Трагедія Куліша — трагедія романтичної культури (В. Петров). Бо «через те, що гармонія — зв'язок і з'єднання суперечностей, гадає романтик до ідеалу гармонії наблизитись тоді, коли він йтиме од однієї протилежности до другої й так само швидко вертатиметься до першої» (О. Walzel: «Deutsche Romantik», 1923, І, 17).

І хіба при тому не було у Куліша внутрішньої єдности, провідної ідеї? Ця ідея, розуміється, і дея України. Все у світі розпадалося для Куліша на дві групи в залежності від свого відношення до України: благо і лихо, вороги і друзі, будівники й руїнники. своє й чуже, святе і «негідь» — чи так легко знайти лад в хаосі історичного та соціяльного буття, щоб розташувати його за

цими «принципами поділу»? Шукання провідної, основної лінії педілу на те, що за Україну і що проти неї і було ніби основною темою «хитань» Куліша. Основний принцип було ніби ним знайдено в раніші роки життя. Це був принцип романтичний і христіянський заразом, і від цього принципу Куліш не відхилився аж і в найостанні роки життя. Цей основний принцип є принцип подвійности людини, двох природ, двоякого єства душі.



Мал. 29. Пантелеймон Куліш.

Ідея «внутрішньої людини» і зовнішнього в людині глибоко вразила Куліша і дала провідну ідею його «е волюціям», «рухам між суперечностями», його романтично-трагічній долі.

1. — «Серце» людини і «зовнішне» у ній — вони завше в конфлікті, в боротьбі між собою. Це боротьба «поверхні» і «глибини» душевної. I в художніх творах, і в листах, і в наукових працях спирається Куліш на факт цього противенства. — «Серце» «глибоке», «таємне», «невідоме нікому» — один із найулюбленіших образів поезії Куліша —

Ой серденько закритеє, тихий раю, тихий раю...

ніхто тебе не нівечить, бо не знає, бо не знає... (I, 111).

 «Колиб ви знали, як глибоко в морі ростуть коралі, що з них намисто нижеться! отже ще глибше на дні душі людської затаїлися поетичні речі, що ними, мов дорогими коралями, людська душа\*) закрашається»... (VI, 514). — В «серці» — і «помисли» (II, 116), «думка» (I, 159), і емоціональні переживання — «туга» —

—————— серце потай усіх тужить... (І, 161). Ой серце гарячеє, Огненная душа! Чим же я вас погасити, де втопити мушу? (І, 193).

В «серці» — і «надія», передчуття, провидча сила — «віра не навмання» (II, 380),

Ой широко, ой глибоко думкою займаю. А ще ширшу, а ще глибшу я надію маю — — — — Ой нехай мої надії будуть мої діти: у серденьку гарячому любо їх носити (І, 213).

(Пор. «Куліш і Милорадовичівна» Київ, 1927, стор. 67, 79, 86, 96—7). «Глибина сердечна» божествена; в ній і через неї говорить Бог —

Мій храм у серці. Там я возхваляю, Кого, як звати й на ім'я, не знаю (IV, 345).

«Треба угождати тільки Богові, а Бог говорить нам через на ше серце. Хто серце своє очистить от усякої скверни, той зробить його храмом Божіїм, і... з його тільки благость і милосердіє» (лист до дружини 12, І, 57). Тому, що Бог живе в серці — душа стремить і повинна стреміти до Бога, до добра і правди — «добро єсть на світі — єсть воно в моєму серці» (там саме). «Віддавайте як можна менше боргів природі фізичній і піднімайтеся на голубиних крилах у царство неомеженого духа» (до Н. О. Білозерської, 10, 8, 57). «Людський рід, серед своєї темноти і помилок, безустанно чинить божествене діло правди і жизні. Як сонце не перестає робити своє діло посеред ночі, посеред бурі, посеред холоду і мряки, так людська душа ні на хвилину не зупиняється в своєму праведному заході коло впорядковання роду людського. Прямування її часом скрива тем-

<sup>•)</sup> В вид. Романчука, мабуть, помилково «дума».

рява, а що вена прямуй до Бога, до Його розуму, до Його правди, то се річ певна — — —» («Зап. Наук. Тов. ім. Шевченка», т. 148, стор. 268—9). — На цьому загальному потязі, стремлінні базується і взаємне притяжіння сердець, душ — «невимізковане слово — живий голос живої душі, а всяка душа нам рідна, як сестра братові, і горнемось ми до неї, як сирота до свого на чужині» (VI, 479). «Красен Божий мир, а ще краще душа чоловіча, і тягне вона нас до себе непобідимою силою. Великі скарби своєї благости розсипав Бог у своєму красному мирові, а ще більшими скарбами збагатив чоловічу душу. І не того нам хочеться жити, щоб тільки на Божий мир дивитися: ще більш нам хочеться в чужі душі входити і благодатні скарби на скарби міняти» (VI, 475). — Себто душа, серце людини — мікрокосмос:

Я в серденьку моїм вселенную носила (І, 417) — каже душа про себе, а про — іншу душу —

— — світ широкий Україна, в тобі з'явився, над людей людино! (І, 440).

«Серце» не лише носить в собі Бога і світ, але й минуле й майбутнє, — глибина серця є глибина, в якій жевріють історичні спогади і дивні передчуття, —

Забудеться і м'я моє, а серце в далекому потомстві озоветься (IV, 179),

каже Байда. І «серце» залишається від Голки майбутньому, символічно-заховане під водами Дніпра, несе воно свої почуття і думки в майбутність —

Ой багато у Славуті дивного, святого; найдивніще— щире серце Голки молодого.

Розтерзане, крівавеє б'ється під водою і все воду ісповняє думою святою... (I, 222).

I до «серця» звертається поет з питанням про майбутне —

— — дивуюсь, радію, у серця питаю: «скажи віще серце, чи скоро світ буде?».

Оце і є основний принцип, за яким розвиває Куліш свій «україно-центричний» світогляд. Для нього «серце», «внутрішня» людина зв'язана з Україною, з рідним краєм, з батьківщиною. «Забути» про неї можливо лише, коли зовнішнє в людині бере гору над внутрішнім. — І через усе життя Куліша тягнуться спроби то з того, то з іншого пункту погляду, то там, то тут провести демаркаційну лінію між внутрішнім і зовнішнім не лише в людині, а і в світі, і в суспільстві, і в історії. — Усі антитези, протиставлення, що їх так любить Куліш, базуються на цьому основному принципі — одно є зовнішнє, друге внутрішнє («сердечне»). На внутрішньому, на «серці» можна і треба збудувати ідею України, «зовнішнє» треба відкинути, як їй вороже і шкідливе. Так виникають антитези — минуле і сучасність, народня мова і штучна мова, хутір і місто, Україна і Европа і т. д., і т. д. Персглянемо декілька таких антитез.

2. — Ми вже бачили, що із серця і через серце озивається до людей і сторія: крізь сучасність говорить до нас минуле. Минуле засипано, закидано, як скарб, як труна в могилі. «Скільки у нас добра на Вкраїні і ніхто тому добру ціни не знає! бо закидана рідна сторона наша всякою негіддю — —» (до Милорадовичівни, 18, II, 57). Тому (ще Шевченківський) образ «могили», в якій спить сила жива України —

Убогая, низенькая забута могила, — вона мені на Вкраїні родина єдина (І, 144).

Тому і заклик —

Розкривайтеся святії предківськії труни (I, 119).

Бо образ воскресення України володіє всіма думками Куліша. — «Нас послано — пророкувати воскресення мертвих і будить сонних» (до Милорадовичівни, цит.), він підпімає

«гасло нового воскресення» («Хуторні недогарки»)

«Воскреснеш, нене, встанеш з домовини...» («Слово правди»)

«Із мертвих встане Україна» («До кобзи»)

- це звичайні образи, що приніс Куліш з собою у свій пізній період із ранніх років.
- 3. Теж саме джерело і в теорії культурництва Куліна. Бо «шлях хижацтва скверний», «руїну» треба залишити, щоб повернутись до культури —

«До сем'ї культурників вертайся»,

кличе Куліш, бо його ідея культури своєрідна і уся зв'язана з образом культури землероба, «піонера з сокирою важкою», який лише очищує рідну землю од тієї «негіді», якою вона засипана, закидана, що вирубує терни, оре переліг, що своєю працею допома-гає «воскресенню» поснулого, а не творить нове. Культура не твориться, а ніби вже є дана, існує вічно, як вічне усяке історичне буття.

<sup>— —</sup> і один атом не пропаде з того, що втворено у самому началі, з котрого й рід і дух народній наш іде... (І, 435).

«Ніщо не погибає на віки, крім марного». — — «Тим то всі ми отут у громаді і всюди, де святиться в нас ім'я Божої правди, робимо діло безсмертне» (ЗНТШ. 148, стор. 269). Не пропадає і зле: «щодня ми виплачуємось за все, що зроблено недоброго з давніх давен і мусимо відплачуватись» (VI, 340). Отже «культура» ніби с т а т и ч н а — в її динаміці лише відкривається в і ч н е, — як «серце» (ніби «інтелігібельний характер» людини, чи народу) дане наперед, поперед усі людські вчинки. Відціля образ народу, як вічної, незмінної глибини, в якій усе часове і помилкове, випадкове «поринає», «тоне», гине без вороття.

— — — Наша рідна Україна: недовідома глибиня морськая і вольности народньої безодня (IV, 401).

**4.** — Тому і культурні ідеали Куліша ніби усі в минулому — від штучної, накиненої народу, мови він хоче повернути до мови



Мал. 30. Малюнок Куліша до народньої пісні.

серця, мови народньої, від города до хутора, часами — від Европи до якогось українського примітиву.

Так щодо мови. Основна нота боротьби Куліша за мову — первісність української мови (з принципового пункту погляду досить анти-філологічна теорія), мови «староруської» (не дурно ж він і українців хотів би звати «с та р о-руссами»). Мова — «передвічний скарб» (І, 263) народнього серця. «Велика бо сила в простому народньому слові і в простій народній пісні, і тайна тої сили — в людських серцях, а не в людському розумі. Те слово серцем люди вимовили. — Те слово розлилось по Вкраїні пісню про радість і горе, про зоряне небо, про любії гаї і луги зелені... Прийшло до нас письменництво з чужого краю з чужою мовою. — —

— Не поняв (нарід) віри наставникам, котрі вмовляли його, що не рідною, простою, а якоюсь ніби поважнішою мовою треба в тузі і в радості серцем до серця озиватись, або свій розум перед людьми вихваляти. — — Чужоземна наука — — все те никло в народі, як у морі капля. — Простий нарід кланявся їм, як розумним головам, а в серці, сам того не знаючи, був од усіх їх розумніший; тим і не кидав свого рідного слова, не забував рідної пісні». Було дві мови — і «за князів варягів», і при Литві, і під Польщею, і під Москвою, — одна мова серця, друга — розуму; «схоластика по школах розуміла речі тільки головою, а серцем їх не розуміла» («Україна», 1914, 3).

Отечество собі ґрунтуймо в ріднім слові: Воно, воно одно від пагуби втече, піддержить націю на предківській основі... хитатимуть її політики вотще! Переживе воно дурні вбивання мови, народам і вікам всю правду прорече.

5. — Як мовні проблеми розв'язує для Куліша протиставлення серця і голови, так і «побутові» в широкому сенсі (етичні, культурно-суспільні, соціяльні) протиставлення хутір — город, що з тієї ж антитези «серце — голова» виростає.

Стремління до хуторного життя є стремління до життя серця:

— — — — підемо в левади, в поля, в луги, в гаї широкошумні — — — Піснями тут ми з Богом розмовляєм, вселенна серцю нашому відкрита. і области ми ширші осягаєм, ніж та біднота, золотом окрита (І, 427).

«Природня простота дає людині чисте серце. — — Ніяка наука такого правдивого серця не дасть. Наукою ми тільки розум собі прибільшуємо» («Основа», 1861, XII). «Бажалось би пожити десь в чудовій самоті, в якій ніщо не робило б на мене неґативного вражіння, і в якій би душа моя обдивилася навколо себе і привела бу порядок діла свої». «Тут можна задуматися глибоко — ніщо не перешкодить — тільки небо та земля». Це життя серця є життя постичне та природнє разом: «їдеш степом по дорозі, — — дихаєш повними грудьми, довірчиво дихаєш, і — нічого не бажаєш, почуваєш тільки життя, себто просте чуття буття, дорогоцінніший подарунок Провиду, джерело усіх радощів, усіх поетичних рухів серця. Це усвідомлюєшь собі постійно, під впливом животворного руху степового повітря і повного свавілля у своїх вчинках». —

Звертаючися до «хуторянського» життя, ми повертаємось до життя природного, кидаємо зайве і непотрібне, а залишається нам природнє для людини та вічне. Куліш говорить про те, що від міського життя треба «втікати» — «Для мене це є сутна по-

треба життя», «необхідно повертатися іноді до первобутпої дикости і суворости душі, втікати хоч на коротший час "на берега пустынныхъ волнъ, въ широкошумныя дубравы"».

Цінності, що реалізуються в хуторськім житті, є цінності вічні і сталі, вони були «за тисячу років до нас» і залишаються в далекому майбутньому. — в хуторськім житті панує незмінність — «оту книжку читали наші предки за тисячу років до нас тай казали: правда! цю книжку і ми читаємо тай говоримо: правда, на-вік и правда!... А ви (городяне) про свої книжки сто літ назад кричали: правда! ще краще од самої правди! а тепер про ті самі книжки на весь мир репетуєте: брехня, а отсе, що ми самі написали, отсе вже правда!» (VI, 529). Хуторяне, «наче дуби зелені, твердо на своїй рідній землі стояли» (VI, 530). І тому Куліш звертається до городян — «Оставайтесь собі при своїй городянській філософії, а нам дозвольте — — селянську філософію проповідати, взявши її прямісенько із — Євангелія. — Робіть ви своє діло, панове, а ми своє робитимемо; а там уже колись у віках грядущих, люди побачать, кому з нас за науку й працю дякувати -(VI. 538).

О тихі хутори, великі у малому, великі тим, що є найлучче, краще в нас!

Ви любі втечища кохання і натхнення від каменюк людей без серця і ума! Ще не зазнали ви принуки просвіщення, ще вас не поняла академічна тьма: подайте ж гасло нам нового воскресення, справдіть обіцянку священного Письма, що істину колись ми серцем зрозумієм, неволю розумом перемогти здолієм («Уляна Клюшниця»).

6. — Цілком та ж саме тема і в принагідній сутичці Кулішахуторянина з Европою (1856 р., див. В. Петров в «Житті і Революції», 1926, VII). В Европі його вражає «міщанство», — «в них людина поперше за усе — міщанин». «Історія минулого їх життя дуже цікава, сучасність нікчемна до відвороту». «Шлях по Европі — безмежна вулиця». «Місто дуже вподобається стоізмові, це логово, в якім багатий безпечний від братських претензій бідних на його маеток». «Мало ладу в европейській цивілізації». І із цього висновок — «Треба містам розсипатися на села, на хутори і з'їздитися лише ло контор на засідання на короткий час, ніяк не засиджуючись у велетенських скоповищах многолюдства, не утворюючи дорожнечі, не наживаючи рівнодушности до незаможніх, не розриваючи сусідських зв'язків із селянами — лише тоді бідність якнебудь урівнялася б з багатством». І ця зустріч з Европою закінчується в листах Куліша акордом на честь українського примітивного життя — «ми повернулися на Україну, ліпше якої для хахла нічого не вигадати — — ».

7. — Нарешті із тої ж антитези «серце» — «голова» розвертавться і протиставлення чоловіка жінці. Не лише в особистих відносинах до жінки (пор. «Куліш і Милорадовичівна», стор. 65, пор. думку Куліша про мати Гоголя), не лише в жіночих типах своїх пізніших творів (Катруся у «Байді», Маруся Богуславка, Хадиза в «Магометі і Хадизі») виявляється цей погляд. — Кулішеві ніби уявляється певна філосефія культури, в якій жіночий елемент буде стояти на першому місці, бо жінка менше живе розумом, більше серцем. Та це й ліпше!» «Тут найперша річ — серце щире і якийсь голос із душевної глибини, котрий велить чоловікові йти в гору; розум — слуга того голосу» (до Милорадовичівни, 3. V, 57), найважливіше — «Урозуміти Божу волю». Тому Куліш «шукає-викликає» —

«Орлицю сміливу, крилатшу од орла»...
«Бо дух наш робиться в душі жіночій, — дух повен жертви, повен занедбання себе самого для добра людського — — —».
«Народи славяться великими мужами війни й політики, науки і іскуства, а ми пишаємось дівчатами й жінками, вінцями красоти, скарбівницями чувства. Розкішно живучи раями-хуторами, столичного вони не знають душогубства, мов зорі в чистоті круг жизні совершають, піснями вічними серця нам просвіщають» (ІІ, 191).

Тут Куліш несвідомо, мабуть, для себе повертає до одного з кардинальних пунктів світогляду своїх раніших років. Бож це типово романтична оцінка ролі жіночого елементу у світі, як первісного, найглибшого і найсутнішого. Це одна із найважливіших думок романтичної філософії історії (Бахофен). Так міцні були в душі Куліша коріння його романтичного світогляду, що все життя пускали нові парости із-під «негіддя», мулу і забуття, принесених часом.

\*

До останніх років життя залишились в Куліша ті есхатологічні ноти, що їх чули ми в кирило-методієвців. Почасти ці ноти — лише у фразеології. Але є і жива свідомість чудесного шляху, що є єдино можливий для «воскресення» України. — «Глаголи Божії читаємо в переворотах царств і народів. — — І ми на щось готуємось; а хто найперший зрозуміє Божу волю, той буде людина над людьми» (до Милорадовичівни, 3, V, 57). Відціля і свідомість власного покликання. — «А що — коли справді Господня рука простерта надо мною? Що, коли воля Всемогущого дасть нечоловічу силу річам моїм? Що, коли мої великі муки сердечні, мої помисли нікому не висновіданиї оберне дух Господень на велике, негибнущеє для потомства діло?» (до неї саме, 18. ІІ. 57).

## «Я будую церкву правди для усіх народів» (ІІ, 465).

Ці ноти, які знижуються, правда, пізніше до pianissimo, є всеж надзвичайно своєрідні і одинокі в часи панування позитивізму і «просвіченности». Та «кирило-методієвцем» і романтиком Куліш залишався завше.\*)

# 5. До світогляду Шевченка.

Про світогляд Шевченка багато сперечалися і сперечаються. Його думками хотіли б підперти ту або іншу з сучасних світоглядних, або й суто-політичних позицій. Розуміється, в цьому виявляється разом і нечулість до специфічної цінности поезії, що є виявом краси, а зовсім не правди, і незрозуміння історичного процесу, в якому кожне культурне з'явище можна і треба розуміти на тлі й о г о часу, а не з зовнішнього йому історичного пункту погляду.

Повстає, розуміється, навіть питання, чи був у Шевченка цілісний і закінчений світогляд. Бож з його творів можна зібрати не менш ріжноманітні щодо змісту уривки, аніж із творів Кулішіа. Лише той факт, що Шевченко не був політичним письменником врятував його від того закиду в хаотичності думок, в відсутності «синтези», який робили Кулішеві. Бо й той і другий однаково натури поетичні і романтичні, і для того і для другого — цілість життя полягала в безнастанних «варіяціях» якоїсь основної особистої теми. І що варіяції Куліша занадто часто переходили в сферу публіцистики, науки-історії, політики — в цьому, а не в самому психічному складі Куліша лежала його основна хиба. Шевченко був і залишився поетом — тому то немає закидів йому в несталості, хитанні, зміні поглядів, бо й «погляди» ці висловлені в образах, в символах. Бож основною рисою художньої символіки є її «многозначність», її здібність до витовмачення в ріжних сенсах.

Лише деякі окремі центральні особливості художньої символіки Шевченка дозволяють нам всеж говорити про певний його «світогляд», дають нам право зробити спробу із одного пункту, із одного центра зрозуміти усе ним написане.

Основною рисою цілої духовної постаті Шевченка, провідним почуттям в цілій його творчості, основним патосом його життя треба визнати його «антропоцентризм», — поставлення людини в центрі цілого буття, цілого світу — як природи і історії, так і усіх сфер культури. І природа, і історія, і культура — мистецтво, наука, релігія — усе має значіння і цінність лише і виключно в залежності від цього загального і універсального

<sup>\*)</sup> Уважний читач міг помітити окремі пункти надзвичайної схожости думок і виразів Куліша з думками та виразами Гоголя. Ця схожість може в окремих випадках базуватися і на безпосередньому впливі листів і творів Гоголя, — Куліш був першим видавцем листування Гоголя та уважно студіював усе, ним писане.

вихідного пункту — від людини, її переживань, бажань, потреб, стремлінь.

Цей яскравий, послідовний, «безмежний» антропоцентризм ми маємо відмітити в першу чергу, як одну із прикмет поетичного стилю Шевченка, — в його ставленню до природи. Відомо, що ставлення до природи ріжних епох і ріжних поетів далеко не однакове. Світ природи, або здається поетові цілком невтральним, байдужим до людини, життя його тече, незалежно від життя люд-

ського; при такому світогляді природа і людина змальовуються або цілком незалежно одна від одної, абож, як і разом, то лише з метою підкреслити з усією силою їх незалежність взаємну, їх повну байдужість, що навіть в певних випадках виростає в колосальну протилежність між ними. — Абож людина вважається лише частиною природи, в ньому потоплена, «розчинена», відкликається та відзивається на її зови; тоді в художньому образі природа веде провід і тягне за собою людину, що чи з доброї волі, а чи то з примусу має за природою слідувати. — Абож природу вважають ворожою людині силою, що проти людини як ворог виступає, їй шкодить, її гнітить та ґвалтує; для поста, що стоїть на та-



Мал. 31. Тарас Шевченко в 1845 р. (Автопортрет олівцем).

кому пункті погляду, — боротьба людини з природою і є власний предмет художнього зображення.

У Шевченка зустрінемо зрідка наближення до того або іншого зі згаданих пунктів погляду. Але його власний погляд, його внутрішнє «почуття» природи» є інші. Для Шевченка природа є щось підрядне людині, є резонатор, або зеркало людських переживань, і вдивляючись і вслухуючись в неї, людина чує і бачить тільки себе саму. Природа відкликається на усе, що діється в серці людини, відбиває внутрішнє життя людини в наглядних образах та символах. — «Пейзаж» поезії Шевченка є, таким чином, типово «романтичний» пейзаж і пагадує в значній мірі характером свого відношення до людини пейзаж декого з романтиків (Тіка, Айхендорфа). — Але ця властивість стилю Шевченка зовсім не запозичена ним з романтичної поезії (значіння романтичних впливів на Шевченка, щоправда, не треба занадто зменшувати), а розвинулася природно із української народньої пісні і лише проведена послідовніше, стала більш рельєфна і усвідомлена.

Але «антропоцентризм» Шевченка сягає далі. Не тільки природа відгукується на життя людського серця— «говорить» з люди-

ною, «озивається» до неї, «підслухує» її, «сумує», «хвалить Бога», «плаче», «сміється» — усе в залежності від того, що преживає людина, яка завше — в центрі образу. — — І в історії для Шевченка, в житті історичних подій — завше людська особа і, що ще важливіше — минуле лише постільки для нього цікаве, поскільки в ньому — якісь відповідні відгуки на сучасні «суб'єктивні» проблеми. Не як епічний історик-пост підходить Шевченко до минулого, — його притягає не найбільш чуже, своєрідне, далеке від сучасности, як це найчастіше буває в «історичних письменників». Hi! його епос з повним правом можна назвати «ліричним». В минулому він бачить не ідеї, сили події, а людей, живих, конкретних людей, що «стогнуть у кайданах» і стогнуть так само, як стогнуть вони і зараз. «Неправда» і «неволя» — не є для нього загальні етичні поняття, а «неправда» людська (царів, попів, панів...) і «неволя» теж людська (мужицька, українська...), і при тому і та й друга такі самі, що залишились і досі, до часів Шевченка. Старо-жидівські «царі», Гус, первісні христіяне — усі вони тому й увійшли в сферу художньої уваги Шевченка, що в них він бачить щось остільки людське, що воно дожило і до його днів, щось «сучасне» і актуальне.

Що ця риса не є виявом загально-поетичного «суб'єктивизму», «еґоцентризму», як можна було б думати — це легко помітимо, як звернемо увагу на те, що якраз «еґоцентризму» в поезії Шевченка небагато, що тягне його якраз до «загальних» проблем, але для них знаходить він мову не загальних понять, або загальних образів, як це здебільшого буває з «громадськими» та філософічними поетами, а тільки схарактеризовану нами своєрідну мову антропоцентричних наскрізь образів. Навіть для нації він бере, як образ, конкретну, живу людську постать — або Прометея («Кавказ»), абож «мати», «стару мати», «заплакану мати» («До мертвих і живих...» і інде). І кому б не належали «Книги битія», їх дух перейнятий тим самим антропоцентризмом — всю історію в них освітлює ідея людської свободи, — отже цей антропоцентризм був спільний Шевченкові з деким із «братчиків».

Розуміється, оцей історіософічний антропоцентризм Шевченка забарвлював собою і його відношення до релігійних проблем. Минуле релігії освітлене для нього тим саме світлом, що й історія взагалі. Не дурно Шевченко в своїх перекладах Пророків замінює Ізраіль Україною («Осії глава XIV»), а в релігійних рухах минулого — найважливіше для нього — боротьба за свободу людини («Неофіти». «Іван Гус»). «Свята Історія» теж безпосередньо зв'язується з проблемами сучасности (в «Царях» і «Саулі»).

Але не тільки це! Підхід Шевченка до цілої релігійної проблематики так само — цілком антропоцентричний. Як ми згадували. Шевченко цікавиться релігійними проблемами, читає Біблію («Єдина моя відрада», «Новий Завіт читаю з побожним трепетом»), залюбки цитує її, бере з неї епіграфи, перекладає уривки з неї, цікавиться Томою Кемпійським, і поруч з цим — «богохульствує» — не тільки

на думку поліції, а і на вражіння Максимовича, що ніби рве з ним за його «блюзнірство і віроодступництво». В щоденнику Шевченка зустрінемо не раз гострі вирази то на адресу старо-руського церковного малярства, то з приводу церковної обрядовости, — в архієрейській службі Божій він бачить «щось тибетське або японське», «лялькову комедію», та і з Святого Письма не усе він читає з інтересом — апокаліпсис для нього «ґалімат'я», «алеґорична нісенітниця».

Та перечитавши уважно «богохульні», «блюзнірські» місця творів і щоденника Шевченка, ми побачимо, що їх зміст є завше — виступ проти чогось, на думку Шевченка, для релігійного змісту зовнішнього та випадкового, що затемнює, псує, закриває якийсь вічний, святий, дійсний зміст релігії. — Вклонення іконам є «поганство» — «де христіяне?», «де безплотна ідея добра та чистоти?» — питається він; його дратує, що при тих «комедіях», якими йому здаються служби Божі, «читають Євангеліє» — «саме підле протиріччя»; його обурює «піяцтво і ненажерство» на Великдень і в день Петра і Павла — «великих Апостолів» і «вчителів», в день «пам'яти двох найбільших провозвісників любови й миру»; перед історичною картиною його охоплює думка про те, як «во ім'я Христа» проливаються сльози і кров людські», як «христіяне... нищать себе взаємно» — «і Господа зневажають!» Це ляйтмотив усіх оцих і подібних місць.

І від уважного читача не залишиться захованим, в чому власне Шевченко вбачає високе, святе, правдиве в христіянстві, в чому для нього полягає дійсна і вічна правда проповіді Христа. Шевченко відкидає в релігії, зокрема в христіянстві, все те, що так або інакше робить з релігії якусь абстрактну силу, що не тільки є байдужа до живої конкретної людини, а й виступає проти індивідуума, перешкоджає свобідному розвиткові особистости, перешкоджає задоволенню внутрішніх потреб людини... Тому він — проти тих рис православія, що здаються йому антиестетичними (служба, традиційне церковне малярство), — бо стремління до краси є питоме людині, проти усякого суєвір'я, проти зловживання релігією з політичною метою, проти «пролиття крови і сліз» в імя релігійних цілей — проти релігійних війн, проти «інквізиції і автодафе», проти «нелюдського» ставлення церкви до деяких гріхів (самогубства, напр.). — Але у цьому усьому він бачить лише виродження, тільки підупад релігійности, що в суті своїй є загально-людська правда, що її більше в безпосередній, наївній вірі та звичаях народніх, та навіть у напівдикунів («безсловесна, поетична молитва дикуна»), аніж в церкві і церковнім життю, яке — почасти навіть зі злим наміром — «зіпсуте» «панами» або «папами» (в католицтві). «Очищення» віри це завдання, за яке бореться Іван Гус, воно ж є і завданням кожної людини — віра, дійсна віра вимагає встановлення зв'язку, безпосереднього безпосереднього шення між Богом і людьми, поруч з Богом не повинні стояти ніякі інші об'єкти нашого вклонення— Ми віруєм твоїй силі і слову живому: встане правда, встане воля, і Тобі одному поклоняться всі язики во віки і віки. — — —

Себто, як це зформуловано автором «Книг битія», — «істий українець повинен не любити ні царя, ні пана, а повинен любити і пам'ятувати одного Бога — Іісуса Христа, царя і пана над небом і землею».

Але і «Бог — Іісус Христос» для Шевченка «антропологізуеться» — наближається до людини, та власне і є людиною, лише надзвичайна ображеське є людське, лише те дійсно людське, до чого звичайна людина не доростає і дорости не може. В якомусь сенсі Христос був ідеальною, зразковою людиною. І Богоматір, — як ідеальний тип матері змальовує Шевченко в «Марії». Думку «аналізувати серце матері по життю св. Марії», «описати серце матері по життю Пречистої Діви» Шевченко носив довго, і образ Марії є в його поезії ніби найвище здійснення тієї теми «трагедії матері» і того образу жінки, що проходить через усю поетичну творчість Шевченка. — Ця антропологізація божествених образів наближує «Марію» Шевченка до тих спроб антропологічного змальовання «Життя Христа», що так характерні для ХІХ віку.

Завдання антропологізації Святого Письма було для тих часів завданням надзвичайної сміливости, що здійснено було до того часу лише Д. Штравсом. І те, що Шевченко за таке художне завдання взявся свідчить про силу стихійного антропоцентризму його світогляду. Але треба думати, що, коли антропоцентризм поетичний і історичний був тим природним висновком, який зробив Шевченко із власних настроїв і настроїв його оточення, то в здійсненні художньо-антропологічного образу життя Богоматері Шевченко слідував і прикладу Штравса, про якого йому доводилося може дещо чувати. Чувати про Штравса Шевченко міг від кирило-методієвців, або петербурзьких «петрашівців». Міг чувати він в Києві і про той жарт, який відограв близький до кирило-методієвців студент Тулуб з проф. протоїєреєм Скворцовим, який полемізував на лекціях проти думок Штравса, — Тулуб прикинувся, що під впливом Штравса став невіруючим, та дав Скворцову повернути себе до віри (спогади Солтанівського). Могла дійти до вух Шевченка і пригода з проф. Авсеневим (до якого близько стояв Білозерський та ще дехто з кирило-методієвців), в якого згоріла книжка Штравса із університетської бібліотеки, і якого за це притягало міністерство до відповіді, гадаючи що може ця «безумовно заборонена» в Росії книжка дісталася до сторонніх рук (спогади О. М. Новіцького). Далі, в одному з безумовно знайомих Шевченкові творів — в «драматичній фантазії» «Іордан» А. Сови-Желіґовського, з яким Шевченко зв'язався, а пізніше і познайомився через свого приятеля на засланні Б. Залеського — зустріваємо згадки про критиків теології — Д. Штравса, Фоербаха, і Бруно Бауера. І нарешті в останній період життя Шевченко познайомився в Петербурзі і не раз зустрівався з російським диваком — послідовником Штравса — відомим маляром А. А. Івановим, бачив його колосальну картину «З'явлення Христа народу» і мав можливість знов пригадати собі ім'я Штравса і основну його ідею — ідею змальовання і зрозуміння Христа — «в простих людських рисах».

Але як би то не було, «антропологізації» образу Христа і Богоматері не позбавили світогляду Шевченка тієї риси, яка була основною у всіх кирило-методієвців, не позбавила його погляду на історію «христоцентричности». Та це до певної міри і в'язалося з антропоцентризмом, — Христос, як ідеальна людина — є центр усієї світової історії. Тому «секуляризація» релігійної теми розвертається у Шевченка не в дійсно блюзнірську «Гавріліаду» як у Пушкіна, а в «поему-псалом» тій, кого Шевченко звав —

Мій пресвітлий раю... Святая сило всіх святих, Пренепорочная, благая! Влагословенная в женах, Святая праведная, Мати Святого сина на землі...

1 особиста трагедія Марії є для Шевченка разом трагедією вселюдською і поворотним пунктом всесвітньої історії. Життя Христа — початок нового періоду життя людства, початок панування правди, початок визволення «рабів». —

— — як би Пречистій їй не дав Ти руку,

звертається він до Йосипа:

рабами б біднії раби і досі мерли б — — — — і ми б не знали — — правди на землі.

Тому то Шевченко якось зв'язує соціяльні і етичні моменти свого світогляду з своєю антропоцентричною релігійністю і виливає свої мольби в такій «молитві» —

— Молюся, плачу і ридаю: воззри, Пречистая, на їх, отих окрадених, сліпих невольників, подай їм силу Твойого мученика Сина, щоб хрест-кайдани донесли до самого, самого краю.

K

Ми зупинилися тут лише на деяких пунктах світогляду Шевченка. Розуміється, колосальна постать Шевченка-поета може бути освітлена ще з багатьох і багатьох сторін. Ми хотіли лише підкреслити центральне в цій постаті.

### 6. Микола Гулак.

Дуже мало знаємо про без сумніву одного з найвидатніших серед кирило-методієвців і трохи чи не найбільш европейськи освіченого з-поміж них — Миколу Йвановича Гулака (1822—1899). Це він був одним із співрозмовців «про філософію, релігію», трохи чи не від нього йде думка про товариство, «рицарський орден», це він мріяв про всеславянську державу, «в якій буде якийсь новий, що ніколи в історії людства ще не був, державний і громадський лад,

Мал. 32. Микола Гулак.

заснований на релігії Іісуса Христа та на основах перед-історичного славянства».

В пізні роки, на безнадійному засланні, яке продовжувалося для Гулака фактично усе життя — після Перми він був лише коротший час на Україні — в Одесі, а потім на Кубані, в Тіфлісі — він не залишав сутофілософічної праці. Його «Опыть геометріи о четырехъ измѣреніяхъ» вийшов в Тіфлісі 1877 р. Книгу цю і в ХХ віці з визнанням згадувано (в книгах П. Флоренського «Столпъ и утвержденіе истины» та «Смысль идеализма»). Філософічним темам були присвячені і деякі з публічних лекцій Гулака в Тіфлісі («Канто-Лапласівська теорія», Шопенгауер). Та підняти над філософічною постаттю Гулака завісу забуття це завдання майбутнього дослідника.

# 7. Літературні вказівки.

- 1. Література про кирило-методієвське братство в більшості перестаріла. Найновіший матеріял у М. Возняка: Кирило-методієвське братство. Львів. 1921; В. Семевскій: Кирило-меодієвское общество, 1846—47 г. («Русское Богатотво», 1911, V—VI і «Голось Минувшаго», 1918). Важливі і дуже цікаві матеріяли подають М. Грушевський: З ідеології Кирило-Методіївців («Україна», 1914, І); Матеріяли до історії Кирило-методієвського Братства («Збірник памяти Т. Шевченка», Київ, 1915); В. Міяковський: Люди сорокових років («За сто літ», т. ІІ, Київ, 1929); П. Зайцев: Книги битія... (текст і стаття про «Книги» «Наше минуле», 1918, І). Цікавий матеріял (польські паралелі до ідеології братства) дає В. Щурат: Основи Шевченкових звязків з поляками («Записки Наук. Тов. ім. Шевченка у Львові», т. 119—120); висновки автора про значні польські впливи на «Книги...» та на Шевченка, одначе, сумнівні.
- 2. Текст «Книг» і стаття про них П. Зайцевав «Нашому минулому», 1918, І. Текст «Книг» виданий також М. Возняком у Львові 1921 р.

- 3. «Двъ русскія народности» М. Костомарова передруковані в вид. Романчука «Руська письменність», т. IV, Львів, 1906; укр. переклад, на жаль, не дуже добрий (повний суто-галицьких зворотів). Про Костомарова В. Петрова «Роман Костомарова» («Життя і Революція», 1929, ІІ—ІІІ і окремо «Костомаров і Аліна», Київ, 1930). Варта уваги ще «Автобіографія Костомарова», Москва, 1922 і його праця «Историческое значеніе южно-русскаго народнаго пъсеннаго творчества» («Собраніе сочиненій», СПБ. 1905, т. XXI).
- 4. «Твори» Куліша вид. «Руська Письменність», т. VI, в 6-ти книгах (Львів, 1908—1910). Листування розкидане. Добра біографія Д. Дорошенко: Куліш, Київ, 1918. Бібліографія Є. Кирилюка, Київ, 1929. Новіша бібліографія складена В. Дорошенком в «Зап. Наук. Тов. ім. Шевченка у Львові», т. 148. Філософічного світогляду Куліша торкається брошура В. Щурата: Фільософічна основа творчости Куліша, Львів, 1922, але ми не можемо погодитись з поглядом автора. Дуже цінна книга В. Петрова: П. Куліш в 50-ті роки, т. І, Київ, 1929.
- 5. Про світогляд Шевченка найважливіше праці акад. С. Омаль-Стоцького («Літературно-Науковий Вісник», 1926 і далі; «Ювілейний Збірник Укр. Вільного Університету в Празі на честь Т. Масарика», т. ІІ, Прага 1929) і цит. стаття В. Щурата («Зап. Наук. Тов. ім. Шевченка», т. 119—120). Інша література в моїй книзі «Філософія на Україні», Прага, 1926). Моя стаття «Шевченко і Штравс» (друкується в німецькій і українській мовах) розвиває лумки, що зреферовані мною вище.
- 6. Про світогляд Гулака праць немає. Дані про нього в цит. в п. 1 працях про Кирило-методієвське Братство. До біографії Гулака Н. М. («Кієвская Старина», 1900, І); Єгіазаров («Наше Минуле», 1918, І); В. Міяковський («Шевченко і його доба», т. ІІ. Київ, 1926 та «Збірник Інституту Т. Шевченка», Харків, 1928).

## додаток.

# 8. Українець — польський месіяніст.

Сучасником і духовним родичем кирило-методієвців є своєрідний представник польського месіянізму — з походження українець — Петро Семененко (1814—1886). Українець, родом з Полісся, він вже на студіях в школі в Тикотині, гімназії в Крожах, на університеті у Вільні підпав під вплив польського національного руху і 1831 року взяв участь в польському повстанні і змушений був по неуспіху його емігрувати до Франції. Там він спочатку був зв'язаний атеїстичними революційними організаціями. Але під впливом Богдана Янського 1835 р. повернувся до релігії і при тім взяв ближчу участь в діяльності месіяністичного «товариства воскресення з мертвих Божого» («ресурекціоністи»). Пізніше, як священик, він бере участь в політиці Ватикану, обстоюючи організацію католицького робітничого руху, пропагуючи католицьку філософію Томи Аквінського. В цілому шерегові творів він накреслює основи свого світогляду. Семененко «самостійний мисленник значної сили і найвизначніша постать» серед польських релігійних філософів (L. Puciata). Його історіософія уявляє собі історичний процес не як постійний рух в певному напрямі, а як вічну боротьбу сил добра і зла. Польща грає в цьому процесі рішучу і центральну ролю.

За браком опеціяльних праць про Семененка (йому присвячено багато місць в книзі Р. S m o l i k o w s k i: Historya Zgromadzenia Zmartwychwstania Pańskiego. Kraków, IV томи, 1892—6), наведемо тут ширшу бібліографію його творів: 1. Przeciwko Cerkwi Rossyjskiej. Prawda o Kościole Bożym a o Kościole Rossyj-

. Przeciwko Cerkwi Rossyjskiej. Prawda o Kościole Bożym a o Kościole Rossyjskim. Париж. 1843.

2. O magnetyzme. 1850.

3. Towiański et sa doctrine. Париж. 1850.

4. Obraz słowa Polskiego a jego odmian. Poznań. 1852.

5. O magii... 1857.

6. Besiady filosoficzne («Przegląd Poznański», 1859-62).

7. Sull' Averroe. Рим. 1861.

8. Historjosofia («Przegląd Poznański», 1863).

9. S. Petro autore della civiltá.Рим. 1868.

- 10. Quid papa et quid est episcopus ex aeterna ac divina ratione. Рим, 1870.
- 11. Credo. Chreścijańskie prawdy wiary. Львів. 1885. 12. Wyźszy pohlad na historyę Polski. Kraków. 1892.

13. Ojcze nasz. Kraków. 1896.

14. Mistyka. 1896.

#### IX

#### памфил юркевич.

### 1. Життя.

Життя Юркевича глибоко символічне. Мисленник першорядної сили і проникливости думки, прекрасний лектор і письменник, професор, що блискуче почав свою кар'єру в Київській Академії і в віці всього 33 років зайняв катедру найстаршого російського університету, він помер всього 47-ми років, майже забутий, без слухачів, без авдиторії, твори ним залишені в рукопису і досі не видані, та навіть не досліджені ґрунтовно. Полеміст з надзвичайною відданістю справі, що не знижувався ні до яких особистих випадів та нападів, що в самих ворожих пунктах погляду старанно відшукував елементи «правди» і на них вказував, Юркевич на якихсь десять років зробився об'єктом нападів усієї російської «прогресивної» преси, нападів часто невимовно брутальних та ганебних. І коли вороги Юркевича пояснювали це його політичними симпатіями до реакційних кол, симпатіями, яких він публічно ніколи не виявляв, то чи не справедливіше пояснення, що його давав сам Юркевич: «Наша епоха стоїть, дійсно, в повній протилежності до середньовіччя. Дуже часто трапляється, що в ім'я цілком в цьому невинних природничих наук переслідують і катують людину за її любов до правди духа, як колись шановні інквізитори катували і переслідували її в ім'я Христове за її любов до правди природознавства».

Памфил Данилович Ю р к е в и ч (1827—74, син священника з Полтавщини, вже в Київській Академії (1847—1851) виявив блискучі здібності, і зразу по закінченню її зробився її «наставником», пізніше професором. Успіх його ріс від року на рік, підтримуючися не лише лекціями, а і досить численними працями, які він друкував, і які хоч і невеликі обсягом, та цікаві і глибокі змістом. 1860 р.

при відновленню викладів філософії в російських університетах, Юркевич був єдиним кандидатом, що міг почати читання університетських лекцій без дальшої спеціяльної підготовки. Успіх його в Москві, як згадує (в листах своїх до П. Гвоздева) відомий російський історик Ключевський, був колосальний, — і заслужений. — Київські лекції Юркевича описує І. Нечуй-Левицький («Хмари», де Юркевича виведено під ім'ям «Дашковича»): «Молоді студенти, приїхавши з усіх кінців Росії, вже чули про його, вже ждали чогось надзвичайного. В старім академічнім корпусі — з темними вікнами, з чорними партами, в його авдиторії було повнісінько сту-

дентів, котрі сиділи цілими лавами й купою стояли у порога, шовши з інших курсів. Дашкович входив, сідав на катедрі і не дивився ні на кого: його очі десь ніби ховались, заходили десь глибоко, де ворушилася мисля. В вічі слухачів кидався тільки чистий широкий лоб. Його лоб займав місце очей для слухачів: так на йому було багато мислі! Кожний легенький і тоненький зморшок між бровами здавався тим місцем, де забгалася мисля і світилася звідтіль. Коли-не-коли він підіймав одну руку з пальцем, ніби показуючи на абстрактну мислю... Дашкович промовив перше слово, і всі ряди голів, неначе по електричному потоку, разом схилились уперед, насторчившись слухати. І цілу лекцію



Мал. 33. Памфил Юркевич.

так держались голови. — — І його мисля лилася чиста, як кришталь! Не було там ні одного слова зайвого, не до діла. Вся система якогонебудь філософа випливала з його уст, ніби з голови самого філософа; така вона була чиста, ясна, ціла, не порвана. — Дашкович недовго був в Академії. Його репутація пішла скрізь, і його попросили перейти в Московський університет — —». З таким саме захопленням описує і молодий студент Ключевський лекції Юркевича, переказуючи в своїх листах навіть їх зміст. А слухач Юркевича в останні роки його життя — славний російський філософ Володимир Соловнов так характеризує Юркевича, як професора, пригадуючи його «задумливу постать з піднятим до гори пальцем». — «Юркевич був глибокий мисленник, чудовий знавець історії філософії, зокрема старої, і дуже добрий професор, що читав надзвичайно цікаві для фаховців і змістовні лекції. Але з деяких сторонніх (!) причин він не користувався популярністю і студенти не діставали із його лекцій користи, яку могли б мати». — -

Цими «сторонніми причинами» було, що Юркевич не був матеріялістом і вів боротьбу з матеріялізмом в своїх творах і лек-

ціях на університеті та публічних. З незрозумілих причин матеріялізм (а саме найбільш примітивна його форма «механічний матеріялізм») вважався на ті часи якось зв'язаним з радикалізмом політичним. Цього було досить, щоб уся прогресивна російська журналістика, в цей період максимальної філософічної некультурности (дванадцятилітня заборона викладів філософії на університеті зробила своє), накинулася на Юркевича, як на політичного ворога. Цю полеміку, що її розпочав Чернишевський, важко назвати інакше, як хрестовим походом темноти і некультурности, яка, не маючи сили боротися з думкою силою думки, підмінила полеміку лайкою, брехнею і особистими нападами. Проти цього знаряддя у Юркевича не було сили і він замовк на довгі роки: «боротьба велася нерівними знаряддями — на боці Юркевича було знаття, тонке розуміння, самостійна думка, і боровся він за правду, що не гине, а стоїть над часом» (Шпет). Перемогли ж — «неуцтво, нерозуміння, наслідування і інтереси моменту». Чи може бути життя трагічніше?

І є ділом історії і історика виправити помилку і несправедливість долі. Перший крок до цього зробив вже Вол. Соловйов, що зараз по смерти Юркевича писав: «Якщо висотою і свободою думки, внутрішнім тоном поглядів, а не кількістю та обсягом написаних книг характеризується значіння дійсних мисленників, то без сумніву почесне місце між ними повинно належати — Памфилу Даниловичу Юркевичу. В розумовім його характері дивним чином сполучилися самостійність і широта поглядів з щирим визнанням історичної традиції, глибоке сердечне співчуття усім сутнім інтересам життя — з тонкою проникливістю критичної думки».

# 2. Ідеалізм і матеріялізм.

І для сучасників, а почасти і для нащадків, постать Юркевича була постаттю борця з матеріялізмом. Критика матеріялізму здавалася їм основним його ділом. Критиці матеріялізму присвячені, мовляв, і головні твори Юркевича, критикою матеріялізму він займався і в публічних своїх лекціях, головними ворогами Юркевича були матеріялісти.

Але ми знаємо, що в університетських своїх лекціях Юркевич не менш ґрунтовно і не менш різко критикував і ідеалізм, який вважав протилежністю матеріялізму (пор. виклади Юркевича у згаданих листах Ключевського). А у своїх друкованих творах Юркевич сам згадує, що однаково помилковими, однаково хибними є з його пункту погляду обидві скрайні протилежні теорії — матеріялізм та ідеалізм. Юркевич виступав більш рішучо і більш публічно проти матеріялізму лише тому, що матеріялізм на ті часи з надзвичайною впертістю і надзвичайним догматизмом проголошували ті, за ким йшло «проґресивне суспільство», що вбачало — невідомо чому — в матеріялізмі підпору радикалізмові політичному і соціяльному. Матеріялізмі був загально-прийнятий із мотивів зовсім не філософічного характеру. І коли Юркевич звернувся до суспіль-

ства з критикою матеріялізму, він хотів більше, ніж «спростувати», розбити помилкову метафізичну теорію, він хотів змусити це суспільство віддати собі відчит, усвідомити собі, в чому власне основні вихідні точки тих метафізичних поглядів, яких це суспільство у масі трималося. Він хотів, щоб прокинулася філософічна свідомість «некритичних матеріялістів», що прийняли матеріялізм з чужих слів, під впливом авторитету і мотивів не філософічного характеру». «Критика матеріялізму» Юркевича відзначається тим, що критик сам підкреслював, виявляв, в чому заслуга матеріялізму, в чому його історичне значіння, яка його роля. І уважний читач помітить в критиці матеріялізму у Юркевича можливість з певними відмінами направити цю критику і проти ідеалізму (та іноді Юркевич це сам підкреслює), бо і один і другий пункт погляду здаються Юркевичу однаково помилковими. — Що епоха була глуха і сліпа до такої критики — було виявом внутрішньої слабости її ідеології, виявом її філософічної байдужости, виявом її безнадійної інертности і її культурної незрілости.

Матеріялізм хоче рішити в інших формах те саме завдання, яке вже, як виявилося, не був в силах рішити «абсолютний ідеалізм». Він, як і ідеалізм, є переконаний, що пізнанню все приступне, що для пізнання усе є прозоре, немає нічого непроникального. В цьому відношенню матеріялізм виявляє характер епохи, що хоче з'ясувати, вивести усе навіть і в душевному житті із знаття, викинувши із душевного життя «духовні інстинкти» і «вимоги серця» — почування, поезію, релігійність. В той час, як ідеалізм бажає дістати пізнання із чистого мислення, матеріялізм звертається до чистої наглядности. Ідеалізм хоче з'ясувати буття із мислення, матеріялізм об'являє буттям те, що дане нам в чистій наглядності. Об'єкти, що приступні наглядному пізнанню (зору, слуху, дотику і т. д.) об'являются дійсним буттям. Матеріялізм правий в тому, що він хоче дійти до пізнання дійсного буття, виходячи від наглядного пізнання. Але він не помічає тут жадних труднощів і просто проголошу є дійсним об'єктивним буттям фізичну матерію.

Тому матеріялізм заплутується в труднощах, коли робить спробу із свого поняття матерії з'ясувати душевне буття. Не можна неґувати, що між приступними нашому пізнанню матеріяльним, просторовим та душевним, непросторовим є з в'яз о к. Але матеріялізм від цього зв'язку зразу переходить до ствердження ге нети чного походження душевного із тілесного. Проте, тілесне приступне нашому пізнанню лише через душевне. Самі з'явища органічного тілесного життя не існують для нас поза формами суб'єкта, що їх пізнає і розуміє. Визнання переходу фізичного в психічне є ніби поворот до мітології, ще гіршої, ніж мітологія первобутної людини. «З'явища» тому і є з'явища, що вони зумовлені формами наглядности і уявління пізнаючого духа, а тому є повна нісенітниця — з'ясовувати самий дух із об'єктів, які відомі нам лише, як зовнішні з'явища. Саме поняття матерії «самої по собі» є лише

абстракція від нашої наглядности (думку цю висловлював не лише Геґель, а і такий «матеріяліст», як Ф. Енґельс).

Ще глибші труднощі, які зустріває матеріялізм при вирішенні основних проблем буття світу. Пояснення того, що є, може йти двома шляхами — можна пояснювати з'явища лише із причин, себто із впливів буття, зовнішнього у відношенні до даного з'явища, можна з'ясувати з'явища із внутрішньої природи речей, із їх єства. Ідеалізм з'ясовує усі зміни в світі, виходячи із єства, із «внутрішнього» (поняття «саморозвитку»), механістичний матеріялізм звертає увагу виключно на «зовнішнє». Але світ не є тільки збірне місце» для зовнішніх причин та умов, він має зміст, який означений в собі, внутрішнє. Юркевич вважає за потрібне визнати подвійну зумовленість всього — зумовленість зовнішніми причинами — з одного боку, і означеність у собі, внутрішнє. З'явище, яке породжують зовнішні причини, носить на собі відбиток ідеї, є в собі розумне і доцільне. — Може здаватися, що поняття атому і несе в собі думку про внутрішню зумовленість усього в світі. Юркевич показує, що це не так, що атом механістичного матеріялізму тих часів (а цю оцінку можна перенести і на сучасні спроби механістичноматеріялістичної філософії) є лише абстрактним, порожнім поняттям, що атом не має власної «натури», єства, що із себе щось би породжувала (— в сенсі natura naturans). Означення атому — чисто негативне і ввесь світ матеріялістам таки доводиться виводити виключно із зовнішніх причин та умов. — Людська психіка є добрий приклад однакової зумовлености зовнішніми причинами та внутрішнім єством. Психічне життя людини не обмежується «е м п і р и ч н опсихічним» життям. Людина здібна ставитися «критично», активно, виходячи із себе самої до усього того, що приходить до неї зовні. Та про це згодом (§§ 5—6).

Юркевич зазначає, що так само, як ідеалізм (див. у Ключевського) і матеріялізм має певні заслуги і на полі метафізики. Це зокрема підкреслення значіння конкретного (Фоєрбах), піднесення ролі індивідуального в бутті. Але матеріялізм був нездібний розвинути і цю плодотворну і значну ідею, був нездібний дійсно протиставити іґноруванню конкретного з боку раціоналізму та ідеалізму ясну і послідовну позицію. — Отже «абстрактність», іґнорування конкретного індивідуального є однаковою хибою ідеалізму і матеріялізму.

#### 3. Платон і Кант.

Юркевич підходить ближче до означення своєї власної філософічної позиції через блискучий і глибокий розгляд центральних пунктів розвитку античної та новітньої філософії — філософічних теорій Платона і Канта («Разумъ по ученію Платона и опыть по ученію Канта»). Два і лише два основних переконання є можливі відносно людського пізнання. Можна вважати, що пізнанню приступна сама правда, а можна думати, що пізнання здібне досягнути лише загальнозначних відомостей. Перший погляд

в клясичній формі репрезентовано філософією Платона, другий — Канта. Від Платона до Ляйбніца думка Платона панувала нероздільно. Кант утворив цілком нову і протилежну теорію. Юркевич вважає можливим провести порівняння позицій Платона і Канта в антитезах.

- Платон: Лише невидиме і позазмислове єство речей приступне пізнанню.
- Платон: Сфера досвіду є поле тіней та мрій: лише стремління розуму у позазмисловий світ є стремління до світла знаття.
- Платон: Дійсне пізнання маємо, рухаючись мисленням від ідей через ідеї до ідей.
- Платон: Царствена наука є пізнання єства людського духа, його безсмертя і вищого призначення.
- Платон: Пізнання правди є для чистого розуму можливе.

- Кант: Лише видиме і змислове з'явище приступне пізнанню.
- Кант: Стремитися розумом у світ позазмисловий значить стремитися у поле мрій і тіней; діяльність у сфері досвіду є стремління до світла знаття.
- Кант: Дійсне пізнання маємо, рухаючись від наглядного до наглядного через наглядне.
- Кант: Це не наука, а формальна дисципліна, що застерігає від безплодних спроб висловлювати щось певного про єство душі.
- Кант: Пізнання правди неможливе ані для чистого розуму, ані для розуму, що збагачений досвідом.

Думка Канта загострена в напрямі твердження, що пізнання правди неможливе. Ми можемо досягнути лише пізнання загально-значного. Наука і є таке загально-значне пізнання.

Цю теорію Канта Юркевич вважає «всестороннім та грозним скептицизмом». Протилежна точка погляду Платона є, на думку Юркевича, єдина правдива. Розум шукає не внутрішньої згоди в своїх твердженнях, а абсолютної правди самої. Через змисловість нам дані лише «психологічні примари», а предмети нам дані лише через розум. Розум реалізує змисловість. У змисловості предмети не є да ні, а лише за да ні розуму, є завдання, які змисловість ставить розуму. Ці завдання розум розв'язує в сфері ідей, що є сферою об'єктивности. Кант міг, якби він послідовно продумав питання, сам прийти до висновку, що нам лише здається, що ми зустріваємо предмети в досвіді, а справді предмет усякого пізнання є завше єдиний та позазмисловий. Образ змисловости є до безмежности змінний, а

самий предмет ми маємо як теж саме, завше рівне собі самому. — Щоб досягнути ідеального предмету пізнання, треба вивести категорії із основних правд розуму. Категорії можна прикладати не лише іманентно (як вважає Кант), але і «рефлексивно» (на що вказував уже Платон), себто перевести розумом критику досвіду, піднімаючися від нього до загальних предметів пізнання. Шлях до метафізики і є, мовляв, критика розумом самих форм досвіду.

Юркевич безумовно несправедливий до Канта. Ліпше сказати, він дуже глибоко і вірно оцінив хиби Канта; його характеристика Канта (яку ми могли тут накреслити лише в дуже загальних рисах) належить до найяскравішого, що писано про Канта в світовій літературі. Але він не помітив, або не досить їх підкреслив — тих позитивних рис кантівської філософії, що відограли величезну ролю в покантівській філософії (і які в цілому вірно були одмічені Гогоцьким). Але без огляду на цю несправедливість, ми повинні дуже високо оцінити ту позитивну будову, що на цьому критичному ґрунті поставлена (а критика Юркевича безумовно дуже боляче потрапляє і дещо у самого Канта і ще більше у кантіянців, що почасти жили і писали пізніше, ніж Юркевич, і які якраз ці с л аб і ш і сторони кантівської думки зробили основою своєї філософії).

Позитивні думки Юркевича попереджають де в чому на десятки років відродження платонізму, напр., в феноменології Гусерля (перший нарис 1901 року), і дуже подібні до сучасної Юркевичу спроби нового розуміння Платона у Лотце.

# 4. «Ідея».

Позитивна конструкція Юркевича тісно зв'язана з його інтерпретацією Платона. Нам ще, на жаль, не є приступна метафізична система Юркевича в цілому (рукопис її залишився серед паперів Юркевича і досі ще не виданий). Але він намітив основи своїх думок ще в одному з перших своїх творів («Ідея»).

Предмети пізнання нашого розуму — «ідеї» не є продукти розуму. Навпаки — вони не визначені творчістю суб'єкта, а визначають усю діяльність і творчість суб'єкта. «Правду не можна ані утворити, ані вигадати, їй належить вічне "є", і мислення особи є лише стремління до пізнання ідеї», яка існує незалежно від цього пізнання. — Але центр ваги Юркевич покладає на те, щоб уникнути тих непорозумінь, які зв'язані з поняттям «ідеального буття» та «ідеї» і які немало нашкодили платонізмові в історії людської думки. Тут Юркевич дуже тонко і дотепно розвиває ті думки, які одночасно були розвинені Лотце, але увійшли в філософічну свідомість лише значно пізніше.

Коли ми говоримо про «буття ідеї», про те, що ідея «є», ми ніяк не повинні розуміти цього, як твердження, що ідея «існує» так, як «існують» змислові, матеріяльні об'єкти, або психічні переживання, — діючі і страждаючі речі, або живі об'єкти з їх індивідуальною

долею. Ідея має буття ідеальне, яке складається лише з її правдивости. Ідея не є щось субстанціональне і дійсне, а лише «мислиме». Вона є зразкова форма дійсности, а не сама дійсність. Змислове буття відноситься до ідеального, як суб'єкт суду до об'єкту. Суб'єкт видимі, випадкові речі змислового світу, предикат — один, простий, загальний і незмінний предмет розуму. Усі предмети, що існують, що «є» в змисловому світі є лише подібні до ідеї, є лише її «частина»; ідея є те, чим повинен бути предмет, ідеал, праобраз (ми б сказали «норма»). — Отже ідея є лише «вимога», норма. Її буття не є таке буття — «існування», як усяке інше. Вона «не є сила» — каже Юркевич.

В уявлінні, яке складається на підставі суб'єктивних асоціяцій. маємо певний образ речі, в якому більше одбивається людина сама, ніж річ. Необхідність уявління є суб'єктивно-психічна. Об'єктивну свідомість про річ ми дістаємо в понятті, де виключене суб'єктивне свавілля і встановлений необхідний загальний зв'язок і відношення елементів. Коли ж ми пізнаємо єство явищ і знаходимо в ньому розумну необхідність, то ми переходимо від поняття до і деї, — тут думка піднімається над механічною стороною предмету і бачить його розумне і одиноке єство. В понятті мислення і буття зв'язані одно з одним, але цей зв'язок їх залишається зовнішнім. В ідеї мислення і буття утотожнюються одне з одним, думка або розум визнається об'єктивним єством речей; ідея пізнаеться, як основа, закон і норма з'явища. Іншими словами — розум поставляється дійсним, а дійсність — розумною. В ідеї нам приступна не тільки зовнішність речі, а її внутрішній розвиток, що базується на законі і типі, які ми усвідомлюємо в ідеї (Юркевич має тут на увазі те, що можна назвати «логікою речі»). В той час як в понятті знаття розбите на множність ріжнородних сфер, в ідеї з'явище розуміється в «цілісному образі», в гармонії та повноті, як вияви одної основи, як роди та ступені одного безмежного життя. Ідея є, говорячи словами декого з новіших філософів, «металогічна», — стоїть вже поза межами логічного знаття.

В емпіричній сфері, в галузі досвідній, ми користуємся раціональною методою, — в формі силогізму. В сфері ідей метода пізнання має бути інша. Це «спекулятивна метода», як зве її Юркевич, а власне «діялектична метода» Платона, якою в символічній її інтерпретації користувався Сковорода (Юркевич не вживає слова «діялектичний», мабуть, щоб уникнути змішування цієї методи з діялектикою Геґеля). Ця метода вбачає в і де я х о с н о в и, що радикально відріжняються від «о с н о в» е м п і р и ч н и х причин (це розріжнення значно пізніше було проведено також Марбурзькою школою, що розріжняє «Grund» та «Ursache»). «В силогізмі ми "підводимо" нижче поняття під вище, в спекулятивній методі ми р о зви в а є м о поняття до тих форм, які є дані на речах або в речах, і д і й с н е існування яких ми робимо р о з у м н и м, з'ясовуючи те, що є, із того, що п о в и н н о бути, згідно з вимогою ідеї». Ідеї є таким чином не причини і с н у в а н н я речей, а о с н о в и, з яких

речі з'ясовуються. Ідея зовсім не здійснює себе сама, вона не є свій власний виконавець в світі речей, — «вічна правда не є сила, — вона є правда і цим вичерпується її буття».

Чому ж і як ідеї всеж здійснюються в світі? Як ідея, не будучи силою, опановує світ? Треба одріжняти ідею від тих чинників, завдяки яким вона стає причиною. «Потік речей підлягає вимогам ідеї в залежності від передозначення творчої волі, яка поставляє цей світ, як "влада виконавча", тоді, як ідеї є "влада законодавча"». Але між ідеями та з'явищами стоїть не тільки творча воля Бога, а і люди. Юркевич відріжняє три сфери буття: царство ідей, або вічної правди, — царство ноуменальне, царство розумних істот реальне і царство примарного існування тілесного світу — феноменальне. Буття дійсних живих розумних істот не вичерпується тим, що ми в них пізнаємо. Тому що ідеї є система з агальних основ, ми напевно діялектично ніколи не виведемо з них індивідуального буття світу, життя, руху, розуму і душі. Хоч існування цього світу є можливе лише на загальних ідеальних основах, але його дійсність не обіймається логічною ідеєю єства, бо цей світ розумних істот може бути обґрунтований не на естві, а на надсутньому («сверхсущественное»). Факти ми можемо — не тільки в природознавстві, а навіть у філософії — дістати лише шляхом спостереження та індукції, а не із апріорних основ. Факти тому і є факти, що в їх змісті є щось, чого не можемо звести на ідеї розуму. «Буття розумних та живих істот є нечеканий для діялектичного мислення подарунок благої істоти». Якби навіть шілком пізнали усю систему ідей, і тоді б буття індивідуальних, живих та розумних істот представлялося б нам незрозумілою долею. Знаття про те, що є, залишало б нас в повнім незнатті про те, х т о є. Лише через пізнання ідеї добра нам стає зрозумілим по меншій мірі, що «те, що може бути (ідея) переходить в те, що існує (дійсність) через те, що повинно бути  $(\tau \dot{o} \ \dot{a}\gamma \alpha \vartheta \dot{o}\nu)$ ».

Вже це вчення про ідею веде Юркевича до обмеження значіння досвіду і розуму. — Ідея власне фунґує в досвіді, як недоведена передпосилка («початки позитивної науки є гіпотези, основ яких наука не вказує»). Лише філософія піднімається до безумовного, негіпотетичного («непредполагаемого»). Досвід лише схоплює можливість повстання в суб'єкті поняття. А правда, що дається в понятті пізнається чистим розумом, розумінням самої природи речей. Єдине, що в понятті зв'язує ознаки речі, залишається і в досвіді і для формальної логіки лише вимогою єдности, і філософія розуміє цю єдність, — для неї ідеї є об'явлення вищого єства речей (божественого). Але обмеженим є і розум. Його межа — там, де починається конкретне і індивідуальне.

Юркевич не залишив нам закінченої філософічної системи. Ми знаємо лише, що його думка притягалася в минулому до Платона і Ляйбніца та до «теософської» лінії розвитку думки, до якої найближче стояв і Сковорода — до великих філософів нових часів Юркевич зараховував Я. Беме, Сведенборга. — Але ті основи, які він

розвинув, є дивним зразком чистої і прозорої філософічної думки. І якщо ідеї платонізму і теософії Юркевич був здібний розвинути в такій саме позитивній, обґрунтованій і криштально-прозорій формі, то треба сказати, що і наша сучасність багато втратила від того, що спадщина Юркевича так і залишилась під спудом філософічної некультурности.

Один пункт своєї філософії Юркевич розвинув дуже детально і многобічно. Цей пункт важливий і центральний для філософії Юркевича — питання про єство людини. Для христіянського мисленника, яким був Юркевич, проблема антропологічна є центральна та основна (як це було, напр., і для Сковороди або Гоголя).

## 5. Філософія серця.

Тут ми зустріваємося з найбільш центральною із думок Юркевича. Коли він дає тонкі філософічні аналізи сучасної йому філософічної проблематики, коли він іде шляхом філософічного усвідомлення ідей, душевного життя, світу й божественого буття, то він зовсім не думає, що філософічне усвідомлення в поняттях і ідеях здібне схопити і зрозуміти усе і усяке буття, як таке. Основною рисою філософічної свідомости Юркевича є невна скромність, її істотною рисою є свідомість власних меж. Ці межі ставляться тому, що за розумом та за здібністю при допомозі розуму пізнавати світ стоїть глибша і вища за розум функція людського духа, функція, відносно якої розум є надбудовою і поверхнею, функція із якої він виростає, розвертається. Це та глибина людського духа, про яку говорив і Сковорода, говорив і Гоголь, на яку натяки зустрінемо вже в К. Т. Ставровецького — «серце» людини. Це вчення про «серце» Юркевич розвиває і обґрунтовує, виходячи із Святого Письма і творів отців церкви (див. його статтю «Серце и его значеніе въ духовной жизни челов вка»).

Юркевич рішуче неґує таку точку погляду, з якої розум, думання є основою усього душевного життя. Психологія тих часів вважала, що воля і почуття є лише якимись відмінними формами і припадковими станами думання. З цього пункту погляду душевне життя людини мало б виглядати наскрізь раціонально-механічно. Моральні переживання для раціоналіста базуються на зрозумінню понять, на пізнанні. Моральна чинність людини мала б зумовлюватись абстрактною думкою про обов'язок. Не натхнене стремління до добра, не жива любов, а холодне розуміння обов'язку керує, на думку психологів-раціоналістів, моральними вчинками. Цьому раціоналістичному уявленню про людину відповідає і раціоналістичне уявлення про Бога, як про істоту, єство якої є думка, мислення, як про істоту, що утворює світ без волі і без любови, із однієї логічної необхідности.

Юркевича не задовольняє таке розуміння душевного життя.

Думкою, мисленням не обмежується повнота людської духовної істоти. Твердження, що усі сторони душевного життя можна з'ясувати із мислення, так само однобічне, як однобічна була б спроба з'ясувати усі змислові приняття із якоїсь окремої їх групи, — наприклад, вивести слух із зору, згуки і тони із барв і фігур. Але обмежити змислове приняття однією якоюсь його формою є неможливо. — Колиб наше душевне життя обмежувалось мисленням, то світ здавався б нам впорядкованим, але неживим, здавався б нам, як якась математична величина. В дійсності світ ріжноманітний, прекрасний та живий. — І в процесах пізнавчих Юркевич не хоче бачити лише раціональних функцій. Ще більше сумнівів щодо такого однобічного раціонального погляду на людину викликає не пізнавча, а моральна чинність і релігійне переживання людини. На критичних заувагах до раціоналістичної теорії пізнанння, етики та філософії релігії обґрунтовує Юркевич програму своєї антираціоналістичної психології, психології, яку ми з повним правом можемо назвати «психологією серця».

Розум давав би людині можливість пізнавати світ цілком і наскрізь, але він би не міг відкрити в цьому світі буття правдивого та живого, яке дивувало б його красою форм, таємничістю і безмежною повнотою змісту. Раціональне пізнання могло б лише відбивати у собі, копіювати те, що відбувається в дійсності, себто повторювати у собі з'явища, що є сторонні і чужі для духа. Можливо, що в такім випадку усе пізнання наше мало б таку певність, як пізнання математичне. Але це значило б іти лише в ширину, а не в глибину. Найбільші філософи були свідомі того, що серце їх було джерелом зародження їх великих ідей, а мислення лише оброблювало ці ідеї, надаючи їм ясности та певности. «Філософія, як цілісний світогляд, є діло не людини, а людськости, яка ніколи не живе абстрактною, або суто-логічною свідомістю, але розкриває своє духовне життя в усій повноті та цілостності його моментів» («Ідея»). Серце попережає наш розум в пізнанні правди, зокрема в хвилини великих труднощів, коли говорить безпосередній потяг серця, як якогось морально-духовного «такту». Правда цілком засвоюється людиною тільки коли вона «паде на її серце». Та не тільки в філософічній творчості, а і в примітивному пізнанню маємо зовсім не лише одну діяльність мислення. Вже просте уявління, що утворюється нашим мисленням на підставі вражінь, що приходять зовні, можемо одріжнити дві сторони: знаття зовнішніх предметів, що ми їх уявляємо (або приймаємо), і той душевний стан, що є викликаний цим уявленням та знаттям. Ця друга сторона не підлягає раціональному обрахунку, вона є безпосереднім та своєрідним виявом нашого душевного настрою. Усяке поняття входить в нашу душу, як внутрішній її стан. «Древо пізнання не є древо життя». Для духа самого його життя є більш цінним та важливим, аніж усе його знаття. Коли ми приймаємо красу в природі або мистецтві, коли ми дивуємося величності вчинків, то усі оці переживання зачинає не розум наш, а серце, і до того цілком безпосередньо та незалежно від усього потоку наших душевних станів. Ми ніби вибираємо із світу те, що є важливе та цінне для нашого духа. Коли з теоретичної точки погляду можливо сказати, що усе, що є, є достойне нашого пізнання, то, як приймемо на увагу самий розвиток нашої морально-духовної істоти, ми повинні будемо сказати, що треба знати лише те, що є достойне нашого морального, богоподібного єства. — Правда засвоюється людиною, стає її внутрішнім придбанням, її скарбом лише тоді, якщо вона зачіпає серце людини. Лише за таку думку, що живе у серці людини, вона може боротися, обороняючи цю думку з саможертвою та героїзмом, бо тільки для серця це є можливо. Думки інших людей цікавлять нас не самі по собі, а в залежності від того, чи є вони дійсними, сердечними переконаннями людини. Нас цікавить не сама думка людини, а ставлення людини до цієї думки, — чи хвилює правда серце людини.

Останні питання вже торкаються моральних проблем. В цій сфері Юркевич ставиться проти «абстрактної», «формальної» стики з не меншою рішучістю, аніж, напр., в наші часи видатніший моральний філософ сучасности — Макс Шелер. Артументи Юркевича глибокі та проникливі. Де в чому він знов наближається до думок, що висловлені в европейській літературі десь пів-століття пізніше (напр., той самий М. Шелер). Розумісться, в сфері моральній «серце» грає ще глибшу, ще значнішу ролю, ніж в пізнанні. Душевне життя людини, як воно не залежить від зовнішніх впливів та вражінь, є в основі зумовлене найглибшою глибиною єства людини — її серцем. Перш за все «серце» в протилежність розумові є принципом, що означує собою індивідуальність людини. Розум є спільний для усіх людей, його діяльність є або має бути однакова для усіх людей. Життя серця кожної людини ріжне, забарвлене індивідуально. Все, що входить до душі, перероблюється згідно з настроєм серця, і діяльність душі може викликати лише такий побуд, що є згідний з сердечним настроєм людини. В серці людини основа того, що її уявління, почування і вчинки мають такий характер, як має її душа, і що вони мають таке особисте, осібне забарвлення, що ми визнаємо їх «в и я в о м не в з а г а л і духовної істоти, а окремої живої дійсної людини». Це тому, що серце, або «глибоке серце» (як зве його Св. Письмо) є джерело усіх інших сторін душевного життя. Психологічна теорія не може означити тих осібностей та одмін, з якими виникають думки та стремління людини в даній душі при певних даних обставинах. Людина є не тільки представник людської породи, в якому повторюється теж саме, що є і в інших представниках, людина є індивідуум, себто кожна людина є лише одна єдина в своєму роді у цілому світі. Сама людина так знає свою душу — а саме не як душу взагалі, а як оцю осібну душу, з осібними думками, стремліннями і настроями. Тому то — в залежності від абсолютної індивідуальности кожної людини --- можливі в історії такі з'явища і події, яких не можна вивести із загальних законів психології.

Та не тільки моральна індивідуальність людини, а і моральна чинність людини зв'язана з «серцем». Ми оцінюємо вчинки людські в залежності від того, чи вони викликані зовнішніми умовами і міркуваннями, чи випливають із безпосередніх та свобідних стремлінь серця. Тільки такі вчинки, що зумовлені цими стремліннями серця, ми вважаємо моральними. Христіянське вчення про любов, як про джерело усіх дійсно моральних вчинків людей, базується на вченні про серце, як основі душевного життя. Добро є добро, коли воно є свобідне, а не твориться з примусу, із необхідности, із інтересу. Чому люди роблять добро навіть там, де немає ніякої особистої користи, де немає навіть іншої людини, яка б це добро бачила і оцінила. Але серце людини любить добро і стремить до нього так само, як око охоче зупиняеться на прекраснім образі. Христіянство вчить, що людина утворена за образом та подобієм Божіїм. Юркевич протиставляє «нахил», стремління людини до правди іншим нахилам та стремлінням — змисловим та «тварним». Юркевич сумнівається, щоб та моральна свобода, що виявляється в цій любові людини до добра, зустрівалася часто. Факти здебільшого говорять проти неї, — люди звичайно діють із особистих інтересів та осібної користи. Але Юркевич всеж переконаний, що вічне самоозначення людини до добра є можливе і є фактом дійсности. — Бо сама моральна оцінка базується в усіх людей і завше на визнанні, що безумовну, етичну цінність мають лише ті вчинки, які чиняться вільно, свобідно, із любови, із серця, «усердно», а не лише із необхідности. Усе людство переконане, що моральна вартість вчинків залежить від ступені свобідної любови серця до добра, для якого вчинок виконується. Найбільша помилка моральної теорії є утотожнення доброго й розумного. Сучасники хочуть, на думку Юркевича, «бути розумними без переконання, та моральними без героїзму («подвига»); і одно і друге тому, що ми переносимо основні початки душевного життя із глибин серця в світлу сферу спокійного, безстрасного та безучасного розуму».

Розуміється, розум грає невну ролю в нашій поведінці, але його правила і приписи можуть дістати моральний сенс лише тоді, коли ми вже живемо і діємо згідно зі своїм моральним призначенням. Закон розуму сам по собі не може бути принципом моральної поведінки. Приписам розуму бракує сили, що переводила б їх в дійсність. Приписи розуму не є причини людських вчинків, як є причиною падіння тіл сила тяжіння. Припис розуму тільки відкриває перед нами перспективу якихсь вчинків, яких ще немає, але яких ми можемо чекати. Чи можу я виконати припис розуму і чи буду я його виконувати, про це моральне законодавство розуму нічого не говорить. Розум може щось вимагати, щось приписувати лише тоді, коли має перед собою живу і одушевлену людину. Самі приписи розуму повинні відповідати природі людини, не бути їй чужими. Розум править, кермує, панує, але сер це породжує. Із глибини духа породжується любов. Юркевич порівнює відно-

шення розуму і серця з відношенням полум'я і олії, що цим полум'ям горить — «коли в серці зменшується олія любови, світильник згасає і моральні принципи і ідеї темніють, а потім і зовсім зникають зі свідомости». — І наша совість свідчить нам, що серце є основа морального життя. Нас не зачіпають закиди, що наш розум помилився, що ми не послухали розуму. Ми приймаємо такий закид байдужо, — як закид в тому, що ми помилилися в математичних обрахунках. Глибокий сенс і значіння мають натомісць такі докори совісти, які направлені проти нашого серця, які вважають наші злі вчинки не результатом помилки розуму, а плодом нашого злого серця. Єство христіянської любови в тім і полягає, що не наш розум, а наше серце приймає страждання і потреби ближнього так, ніби це були його власні переживання. І вже коли наша діяльність звертається до зовнішнього світу, цей настрій серця приймає форми окремих певних доброчинів — справедливости, чесности, вірности і т. д.

На думку Юркевича, і релігійне переживання теж своєрідно одкриває перед нами той факт, що серце є глибша основа душевного життя. Усюди у матеріяльному світі ми бачимо причини і наслідки. Колиб усе існуюче так само складалося із наслідків і причин, у нас не було б можливости говорити про безумовну, абсолютну причину, про Бога; якраз ми тому зводимо усі кінці і початки усього існуючого до Бога, що наша самосвідомість показує нам в нашім душевнім житті таку першу причину, глибше якої ми вже нічого не бачимо — це в наше серце. Во наше серце мав в собі усю безпосередність буття, первісно поставленого Богом. Тому можемо сказати — «основа релігійної свідомости людського роду лежить в серці людини: релігія не є щось стороннє для його духовної природи, вона утворена на природньому ґрунті». Бо не розум є для нас головний аргумент, за буття Боже, а серце — «яке б значіння не мала думка про Бога, як загальну субстанцію річей, ми повинні визнати, що не до цього Бога звертається людина в своєму релігійному почутті, не перед цим Богом вона виливає скорботу своєї душі, падає на коліна і молиться. Серце людини підноситься у вірі й молитві до такої істоти, яка може слухати його ридання і полегшувати його страждання — — » (Рецензія на «Лексикон» Гогоцького).

Юркевич вважає, нарешті, що його філософія серця розв'язує проблему відношення знаття і віри, розділяючи ті душевні функції, на яких вони базуються, і їх діяльність. Він вважає, що таким чином він з'ясовує сполучення в людині свідомости «людської», природньої та свідомости «христіянської». На цих двох основах — на розумі і серці базуються ці обидві сфери людського душевного життя. На жаль, Юркевич не розроблює цієї теми далі. Бо треба показати не лише с получення знаття і віри в одній свідомості, а і обґрунтувати їх згоду. Та для Юркевича ця згода була, мабуть, безпосередньо засвідчена його релігійним досвідом.

### 6. «Серце» і «голова».

Юркевич не обмежується лише доказами того, що сфера розуму не вичернує собою усього душевного життя. Він робить спробу по-

казати, в чому саме полягає оство, зміст сфери серця.

Вчення Юркевича до певної міри нагадує ті початки теорій: підсвідомого, які намічав дехто з сучасних йому та старших за нього романтичних психологів (фон Шуберт, Бурдах, Карус, вже на початку XIX століття — Новаліс). Але Юркевич відріжняється і від них і від пізніших представників теорій «підсвідомого», а саметим, що для нього «серце» не є нижча в порівнянні з «головою» функція, а навнаки — скоріше в и щ а. Те «серце» не є і цілком позасвідоме, воно тільки до певної міри глибше заховане в своєму бутті, його життя є менш розчленоване і ясне, аніж життя розуму. — Та для Юркевича вчення романтиків, або деякі споріднені думки Шопенгауера могли мати значіння лише доповнень до тих поглядів на душевне життя, які він знайшов у Св. Письмі. У Св. Письмі до серця відносяться не тільки почування, пристрасті, моральні переживання, а навіть і акти пізнання. Стан серця є весь душевний стан людини, і ніколи зовнішні прояви, думки, слова і діла не можуть виявити цього стану цілком. —

Ми не будемо детально зупинятись на фізіологічних міркуваннях Юркевича, який гадав, що можна зв'язати життя тієї сторони психіки, яку він зве «серцем», з діяльністю кровоносної системи і серця яко тілесного органу — її осередка. Почасти цей зв'язок усіх почувань, афектів і волевих актів з діяльністю «кровоносної системи» зараз не зустріває ніякого сумніву. А деталі для нас тут не цікаві.

Юркевич протиставляє «серце» і «голову» і без залежности від локалізації цих сторін психіки, за їх змістом. «Голова» це теоретичний елемент духа, розум, і йому підрядні функції духа. «Серце» моральний або практичний елемент духа, себто основа волі і афектів. — Відношення серця і голови не є відношення залежности одного із них від другого, не є відношення паралелізму подій в обох. Серце є, як висловлюється Юркевич, «задушевний» елемент в житті душі. Це значить в першу чергу, що в душевнім житті є більш значні і важливі змісти, ніж ті, що є приступні нашому досвіду і спостережению. В людській душі є сторони, що неприступні неабсолютному пізнанню («глибоке серце»). Серце є основа душевногожиття. Розум — тільки світло, яке цю основу освітлює. Душа живе не тільки, як оце світло, але і як те єство, що цим світлом освітлюється. Життя ж духовне зароджується наперед світлом розуму — в пітьмі, себто в глибинах, які є неприступні нашому зору. Лише на цій основі повстає потім світло знаття і розуміння. Розум є вершина, а не корінь душевного життя.

«Серце» є той принцип в душевному життю, якого не можна вивести із більш елементарних, примітивних форм душевного життя: людська душа не тому одріжняється від інших нижчих форм душевного життя, що вона «розвинулась» під впливом якихсь зовнішніх причин. Ні! Людська душа первісно має цілком своєрідний зміст, що подібний до примітивніших форм душевного життя, але є цілком осібний і своєрідний. До найсвоєріднішого в душі належить моральна особистість людини, для якої не знайдемо в душі підстави певного, закономірного механізму, а також те почуття і свідомість безмежного, для яких немає певного носія, або представника в окремих з'явищах душевного життя. Так саме до цієї ж сфери належить і своєрідність кожної індивідуальної душі, те що робить її неподібною до усякої іншої душі. — До цих найглибших сторін психіки не можна прикласти аналітичну методу, що розчленовує з'явище та ставить питання про закони, які ними керують. Усяка аналіза припускає ріжноманітні і складні з'явища, які вона і розкладає, розчленовує. Основа ж душі — серце є просте і тому не піддається аналізі. Тому то наука не може знайти загальних принципів для того, щоб вирахувати наперед вчинки людські, бо вони виходять із первісної і простої основи, яку Юркевич називає, напр., «таємниця серця людини», «глибина серця».

напр., «таємниця серця людини», «глиоина серця». Юркевич одхиляє однаково два протилежні пункти погляду на душевне життя — містичний та емпіричний. Містицизм вважає, що усі форми душевного життя в тому числі і розум є лише слабий і неясний вияв повноти сердечного життя. Містик хоче поринути в

темне почуття єдности і безмежности, в ту глибину серця, де нарешті згасає усяке світло свідомости. Містицизм хоче замінити довгий шлях душевного розвитку, який дійсно має привести до цієї цілі, одним скоком, безпосередньо і разом опинитися коло цілі. Емпіризм вважає можливим звести усе багатство душевного життя до кількох основних форм і із них виводити усі інші. Але цей пункт погляду виявляє свою повну нездібність з'ясувати основи індивідуальности людини, безсмертя душі, релігійну свідомість і багато таємничих та дивних з'явищ душевного життя. — Правда лежить посередині між містицизмом та емпіризмом. Серце породжує лише ті з'явища душевного життя, які не можуть бути з'ясовані загальними закономірностями психіки. В ту сферу, що в ній панує загальна закономірність і правильність, серце не втручається.

Воно лише розкриває себе в цій сфері і то не разом, а помалу та раз від разу. В глибині серця завше залишається джерело нового життя, нових рухів та стремлінь, які не вміщуються в закінченні, обмежені форми життя душі і роблять її придатною для вічности.

Ці міркування, як ми вже зазначали, дають своєрідне розуміння сфери підсвідомого і її ролі в душі, як глибокої і вищої за свідоме основи свідомого психічного життя. Але філософія серця Юркевича є також і послідовна та гостра критика інтелектуалізму в психіці. Юркевич є представником емоціоналізму в психології, в основу душевного життя він кладе не розум і не волю, а емоціонально забарвлений принцип. Та вчення Юркевича про серце в дусі теорії підсвідомого так і не було далі розвинене. Якщо пізніше в де-

ыких пунктах просто протилежна Юркевичевій (і романтичній) тео-рія підсвідомого Фройда, не дивлячись на свою однобічність, досягла великого успіху, то і емоціоналізм Юркевича знаходить представників та оборонців і в сучасній психології. Не зупиняючись на західніх представниках емоціоналізму, згадаємо, що в російській релігійній філософії пункт погляду Юркевича було прийнято і Соловиовим, і С. та Є. Трубецкими, і Флоренським. На психологічному трунті емоціоналізм обороняє земляк Юркевича — В. Зіньківський. В західній літературі (Т. Рібо, Г. Маєр) спроби піднести значіння емоції часто сполучені з «раціоналізацією» самого емоціонального життя («логіка почуття» Рібо, «емоціональне мислення» Маєра). Визнання емоціонального підкладу усього психічного життя у «психоаналітиків» зв'язане переважно з визнанням впливів «підсвідомого» («глибокого серця») за джерело лише «ненормальностей» і «порушень» психічного життя. Послідовний, глибокий та широкий «емоціоналізм» знайдемо може лише у Макса Шелера.

# 7. Мир з ближніми.

Юркевич не залишив нарису своїх етичних поглядів. Лише принагідно (в статті «Изъ науки о человъческомъ духъ», в замітці «Миръ съ ближними, какъ условіе христіанскаго общежитія») він розвиває певні моменти етичної теорії.

Юркевич вважає, що рід, племено є, так би мовити, «спершу», ніж індивід. Історія людського роду починається історією колективу, і людина довго не вміє і не хоче виділяти себе із загалу. Моральність людини є моральність племена, і знаття людини — авторитет старших; почуття людини — радість і жаль — 6 почуттями не за себе, а за щастя і нещастя племена та роду; людина оцінює себе згідно з тим, як вона оцінює ціле, ніби досконалість і хиби племена безпосередньо належать індивідууму. Загальне добро є мета первісної людини і вона лише значно пізніше виділює свою користь із користи цілого. — Але цей зв'язок людини з оточенням йде далі, ніж її племено, рід; людина зв'язує себе зі світом, що є навіть поза межами людської громади. «Живі потреби серця, що любить, що ще не охололо від досвіду, змушують людину бачити і любити життя навіть там, де досвідчений розум не бачить нічого живого і одушевленого. Людина починає свій моральний розвиток з рухів серця, яке бажало б усюди бачити добро, щастя, солодку гру життя, усюди хотіло б зустрівати істоти, що радуються, гріють одна одну теплотою любови, що є зв'язані між собою приязню та взаємним співчуттям. Тільки в цій формі здійсненого загального щастя вона уявляє собі світ, що є гідний існувати». Але навіть і сучасна людина, що вже відірвалася, виділилася із буття лише в суспільстві і для суспільства, що є вже егоїстична, не може тільки цим егоїзмом керуватися не лише у відношенні до інших людей, але і до природи: «Коли ви бачите як в'януть квіти у вашім саду, вас охоплює якесь почуття, що подібне до жалю. Ви не бажали б, щоб і це життя страждало. Усе, що нагадує вам про страждання живих істот, викликає у вас жаль, — жаль не за себе, а за цілком чуже для вас життя. Так вже неодушевлена природа породжує у вас своїми вражіннями почуття не лише естетичні, а й моральні, ваше серце переживає легке хвилювання від ідеї загального добра, здійснення якої ви бажали б бачити усюди, куди б ви не направили зір». В душі людини є переживання, які непотрібні, зайві для мети змислової самоохорони. Це є бого подібне в людині. Людина визнає право речей, як таких, цікавиться ними (стремить до їх пізнання) незалежно від того, чи має це для неї якусь користь. Тим більше визнає людина право живих істот на життя, цікавиться їх долею, яка і викликає в серці людини співчуття, зацікавлення і любов. Людина подвійна по своїй природі, — еґоїзм не може ніколи обмежити собою усього змісту душевного життя людини.

Вважаючи, таким чином, що людині є властивий, так би мовити, «етично-естетичний» погляд на світ, погляд, повний співчуття та любови, погляд, який виникає із природи с е р ц я людини, Юркевич так само на стремлінні серця ґрунтував і те відношення до людей, що ми його можемо назвати специфічно-етичним. — Це етичне ставлення до людей є в основі своїй «м и р н е». Тварини, маючи протилежні бажання «необхідно приходять до взаємної ворожнечі між собою, знищують одна одну — і, або досягають свого бажання через загибель інших, абож самі гинуть. Людина, як моральна особистість, не підлягає цій необхідності сліпо стикатися з людьми і ворогувати з ними»... Моральні вимоги справедливости та любови ведуть до встановлення миру між людьми, загальної приязні та братства. В цьому сенс старовинного привітання — «мир тобі!». —

Кожна людина має стремління доповнити себе іншими людьми не тільки в матеріяльному, а головним чином в духовному сенсі. «Людина має моральний потяг до людини, як для того, щоб від її слова і від її думки дістати внутрішні побуди, так і для того, щоб у свою чергу відкрити їй свою душу, свої думки, бажання, радощі і страждання. Тут ми маємо так зване почуття людськости, яке дає нашій породі окреме, найвище значіння серед одушевлених істот цього світу, і яке взагалі буває ображене ворожим відношенням однієї людини до другої». Основне джерело цього почуття є правдива і тепла релігійність.

«В кожному становищі і при всякій діяльності ви можете кидати сім'я миру, яке, якщо не завше помітне для зору людського, то завше його побачить усевидячий Бог, як чисті початки загального добра». Єдність усього людства в одній вірі і одній думці, під одним законом — повна і безумовна єдність людськости під одним Богом — це найвища ціль людського роду. «Усі наші вчинки, уся наша поведінка має керуватися вірою, що Ісус Христос покликав весь людський рід до єдности під одним Богом. Хто перевів цю віру із простої думки в живий зміст свого духа, із голови у серце, той в кожній людині вбачає с в о г о ближнього, знайомого, рідного,

брата. Незгоди і сутички між людьми, невідхильні в житті, не згасять в ньому почуття цієї духової споріднености людей, себто, не згасять в ньому правди й любови, які є загальні і загальнозначні підстави для встановлення між людьми миру і братської спільности».

## 8. Світогляд і особистість.

В світогляді Юркевича зустріваємо спорідненість з філософічними течіями, які ми вже зустрівали на українському ґрунті в тих або інших відмінах, — це платонізм («ідея»), патристика («серце», релігійність), романтика (деякі елементи вчення про серце, ідея «цілісної філософії»)... Можна говорити і про те, що певні риси його світогляду вже зазначили себе, як типові для українського світогляду (емоціоналізм, натяки на думку «душа — мікрокосмос»). Слухач Юркевича — Володимир Соловйов підкреслює українську вдачу Юркевича — «Юркевич був родом з Полтавщини, походженням українець і назавше заховав в характері і мові яскравий відбиток свого походження. — — Індивідуальний характер Юркевича склався без сумніву на загальному тлі української натури. Їй відповідала його задумливість, поглибленість в себе, чутливість більш інтенсивна, ніж екстенсивна, — також впертість і замкненість, що доходила до хитрости. — — Юркевич мав нахил до мовчазної контемпляції, або до тихого обміну думок з небагатьма приятелями. - — До оцих рис треба додати ще одну, теж українську — особливий рід сконцентрованого гумору, — він смішив мене, сам лише ледви посміхаючись».

Безумовно зв'язані з національним характером і індивідуальні, своєрідні риси Юркевича, — це його надзвичайна «обережність» у вислові думок, позитивний характер його філософії, відсутність конструкцій, а стремління базуватися на «досвіді» в ширшому сенсі, себто на «досвіді» не лише змисловому, а на «досвіді розуму». Юркевич — свідчить Вол. Соловйов — «був свідомим ворогом поспішних узагальнень і безґрунтовних конструкцій — — філософічних систем, які із одного принципа, звичайно однобічного, і з необхідности упередженого і недостеменного, сміло виводять усе існуюче. — Ми не повинні виводити усе існуюче із одного припущеного нами принципу, а помалу і совісно зводити усе існуюче до його дійсних початків та внутрішнього сенсу і в цьому між собою згідному сенсі усього даного вбачати, поскільки це можливо, абсолютну правду. Таким чином, пункт погляду Юркевича був широкий, вільний від усяких свавільних та наперед встановлених обмежень, емпіризм, що обіймав і усе дійсно-раціональне і усе дійснонадраціональне, бо як те, так і інше — — існує емпірично в універсальному досвіді людства з неменшим правом на визнання, ніж усе видиме та тілесне».

Для думки Юркевича надзвичайно характерно, що він не хотів вживати понять в якомусь вузькому однаковому завше сенсі. Він вимагав дистинкцій і одріжнень ріжних сенсів почуття. Він вважав

насильством підганяти дане під загальні, завше одні і ті самі катеґорії: так в пізнанні світу «катеґорія буття є така проста вузька та інертна, що взагалі з нею неможна нічого почати, і тому ввесь зміст наших думок і досвідів треба насильно переробити, штучно опрацювати до таких простих означень, які утотожнилися б з фатальною простотою та монотонністю ідеї буття. — — Буття не є таке безумовне і безвідносне положення. Як рух буває ріжний в залежності од прикмет та відношень того, що рухається, так і буття має ріжні ступені: воно є положення, що приймає ріжний сенс, в залежності від змісту, про який говоримо, що він є». Юркевич намічає, таким чином, певний «методологічний плюралізм» бизнання ріжноманітних шляхів до правди в ріжних сферах. — В можливості абсолютного пізнання Юркевич, взагалі кажучи, сумнівається. Але він припускає можливість пізнання про абсолютне, про Божество. Та і тут він бачить можливість ріжиих шляхів: релігійне почуття, розумування про факти досвіду, містичне переживання... — Детального аналізу ріжних шляхів пізнання Юркевич не встиг дати.

Прекрасними словами закінчує Володимир Соловиов свої спогади про Юркевича — 25 років по його смерти. Згадується того філософічна постать Соловнову так: «спокінний і — — живий, — що заспокоївся не на вже зробленому кроці, а на ясній свідомості великої путі, що лежить перед ним, ішов він помалу до вищої цілі, зупиняючися іноді, щоб — поглянути на красу Божого творіння».

## 9. Літературні вказівки.

Твори Юркевича, на жаль, і досі розкидані в ріжних виданнях. Як вже згадано, його рукописи невидані, зокрема, дуже важливий рукопис «Метафізики»; невідомо, чи заховалися літографовані записи його лекцій, що видавали його московські слухачі.

Даємо тут спис найважливіших статтів Юркевича з філософії:

1. «Идея», «Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія», 1859, X—XI.

2. «Матеріализмъ и задача философіи», там саме, 1860, III.

- 3. «Сердце и его значеніе в духовной жизни челов'вка по ученію слова Божія». «Труды Кіевской Духовной Академіи», 1860, І.
- 4. «По поводу статей богословскаго содержанія, пом'вщенныхъ въ Философскомъ Лексиконъ», там саме, 1861, I, II.

5. «Доказательства бытія Божія», там саме, 1861, III, IV, V.

6. «Миръ съ ближними, какъ условіе христіанскаго общежитія», там саме, 1861, III.

7. «Изъ науки о человъческомъ духъ», там саме, 1860, III.

- 8. «Языкъ физіологовъ и психологовъ». «Русскій Въстникъ», 1862, IV, V, VI, VIII.
- 9. «Разумъ по ученію Платона и опыть по ученію Канта». «Московскія Университетскія Извъстія», 1865/6, V.
- 10. «Игра подопудныхъ силъ — ». «Русскій Въстникъ», 1870, IV. Деякі з педагогічних праць Юркевича теж мають цікавість, а саме:

1. «Чтенія о воспитаніи». Москва, 1865, IV + 272.

2. «Курсъ общей педагогики». Москва, 1869, стор. XV + 404. Написано про Юркевича небагато. Порадити можна власне лише чотири статті: Дві згадки про Юркевича Володимира Соловйова: «О философскихъ трудахъ П. Д. Юркевича», передрукована в «Собраніи Сочиненій» т. І, 162—187 (тут досить докладний виклад статті «Серце») і «Три характеристики» — в «Собраніи сочиненій» т. VIII, 424—429 (гарна характеристика Юркевича); дуже добрий виклад філософічних поглядів Юркевича в статті Г. Г. Ш пета: «Философское наслъдіе П. Д. Юркевича» («Вопросы философіи и психологіи», 1914, V); біографічний нарис дає о. О. Ходзицький: «Профессоръ философіи П. Д. Юркевичъ» («Въра и разумъ», 1914, 18, 20, 22, 24). Я готую невелику монографію, присвячену філософії Юркевича.

#### X.

#### ФІЛОСОФІЯ НА ПОСЛУГАХ НАУК.

1.

Друга половина XIX віку характеризується якимсь розпадом і роздробом потоку філософічної думки. Почасти це просте зниження, «підупад» думок, які опановували філософічну думку протягом першої половини віку: такий епігоністичний характер має гетеліянство або шопенгауерівство другої половини віку, — ані нових думок, ані нових «настроїв» епігони не дають. В меншому ступені, але теж як «підупад» можна схарактеризувати і «кантіянство» кінця XIX віку, бо і воно є епігонським в значай мірі. Далі це є підупад суто-теоретичної філософічної думки: філософія йде у найми до конкретних наук, почасти перетворюючися в методологію наук, почасти обмежуючися спробами синтези і систематизації матеріялу, поназбираного конкретними науками; лише гносеології і історії філософії ще уділяється самостійне місце поруч з конкретними науками. Нарешті, ті дійсно визначні постаті, що з'являються в ці часи, залишаються непомічені і самотні (Лотце, Ф. Брентано, Ніцше).

Немає дива, що і на Сході Европи стан утворився в цілому той самий. Та навіть ще гірше — тут приєднався до загальних умов ще вибух просвічености, що її в таких формах і в такому розмаху майже не знала Европа. Вультарний матеріялізм (стилю Молешота — Бюхнера), або не менш вультарний позитивізм (стилю Літре — Вирубова) зробився єдиною філософією, що вважалася гідною бути прийнятою з пункту погляду того соціяльного радикалізму, що запанував на десятиліття серед широких кол інтелігенції. Слова Пісарева про філософію є одним з найліпших виявів такого настрою: «Філософія втратила свій кредит в очах кожної людини, що нормально мислить; вже ніхто не вірить в її шарлатанські обіцянки, ніхто не віддається їй з пристрасним захопленням. — — Якщо нормально мислячі люди і звертають на філософію свою увагу, то це робиться лише для того, щоб або посміятися над нею, абож вколоти людей за їх вперту дурість і їх подивугідну легковірність. Серйозно займатися філософією може нині тільки людина або напів божевільна, або хибно розвинена, або — до крайнього ступеня неук». Тому то і серйозна філософічна думка зустрівала в російській (а почасти і український) пресі лише знущання і насмішку. Видання творів Сковороди у 1861 році привело лише до таких оцінок його філософії, як «семинарская мертвечина», «схоластическая ерунда». Напади Чернишевського довели до одчаю Новіцького, який і припинив дальшу працю над своєю монументальною історією філософії, що зробила б честь російській філософічній літературі. Юркевича лаяли і висміювали. Так само повелось і серйозному і вдумливому позитивісту — В. Лесевичу, поки його на його щастя не заслав до Сибіру російський уряд, що надало йому зразу певного ореолу революційности і припинило напади на нього. Немає дива, що філософія сходить на манівці, або залишається лише в тісному співжитті з конкретними науками.

Щодо української філософічної думки, то для неї є ще специфічні труднощі. Друга половина XIX віку — період найбільшого національного підупаду на Україні. Інтеліґенція або цілком русифікується, або в такій мірі одривається од народнього життя, що лише з певними обмеженнями та застереженнями ми можемо називати тих або інших представників філософічної думки «українцями». Певна кількість імен тих, що стояли в тіснім зв'язку з українським культурним рухом всеж залишається. Цими іменами, розуміється, не обмежується список тих мисленників, які своїм походженням та життям належали до української території. Але в інтересах наукової об'єктивности ліпше забагато обережности, ніж замало. Тому треба обмежитися лише небагатьома іменами, маючи до того на увазі, що повне зрозуміння філософічної творчости українських мисленників цього часу можливе лише на ґрунті культурних традицій — російської і (в деяких випадках) польської.

# 2. Олександер Потебня.

Олександер Опанасович Потебня (1835—1891) з Роменщини, вихованець Харківського університету, де на нього, між іншим, мали вплив Рославський-Петровський і Метлинський. Як професор і автор сили розвідок, Потебня придбав великий вплив, який навіть збільшився по його смерти, — «потебніянство» було і досі є розповсюдженою лінґвістичною течією на Україні і в Росії. — Значіння мали також і студії Потебні з україністики — аналізи українських пісень, видання творів Квітки і Манжури, переклади на українську мову Гомера.

Сама особа Потебні надзвичайно імпонувала учням: «Професор притягав своєю особистістю, своїм змістом, своїми поглядами; за вченим ми бачили людину, за теоретичним викладом спеціяльної науки ми бачили іншу правду, що передавалася нам не доказами, а переконанням, не логічною аналізою, а настроєм. Нас притягала ця широта поглядів, це проникнення в єство явищ, — це стремління ідеалізувати явище, не втискаючи його силоміць в простолінійні узагальнення... Перед збудженим слухачем вставав безмежний про-

стір царства думки, царства правди» (Горнфельд). — «Потебня стояв на височині свого становища..., вражаючи слухачів своєю ерудицією та дивною силою і гнучкістю свого розуму... Вони схилялися перед його науковою діяльністю, схилялися перед його чесністю і правдивістю». Потебня однаково імпонував цілісністю свого світогляду і суворістю своїх моральних принципів (Халанський).

Потебня, як філософ, працював майже виключно над філософією мови. Лише принагідно він висловив деякі основоположення свого світогляду, деякі погляди на філософію та її значіння. «Наука—



Мал. 34. Олександер Потебня.

розбиває світ, щоб знов скласти його в злагоджену систему понять. Але ця мета віддалюється, коли ми до неї наближаємося, система завалюється від усякого факту, що в неї не увійшов, а кількість фактів не можна вичерпати. Поезія попереджає недосяжне аналітичне гармонії світу, вказуючи на цю гармонію конкретними образами, що не вимагають безмежної множини принять, і заміняючи єдність поняття едністю уявлення, певним чином винагороджує за недосконалість наукової думки та задовольняє природжену людині потребу бачити усюди ціле і досконале. Призначення поезії — не тільки підготовляти науку, але тимчасово влаштувати і за-

кінчувати невисоко над землею будову, що нею вибудована. В цьому схожість, що її вже давно помітили, між поезією і філософією. Але філософія є приступна лише небагатьом: важкий хід її не викликає віри до неї з боку почуття незадоволення однобічною уривчастістю життя, що занадто вже помалу лікує моральні страждання. — — В цих випадках рятує людину мистецтво, зокрема поезія і релігія, що первісно тісно з нею була зв'язана». — Як повинна ставитися ця споріднена з поезією філософія до життя? «На річці Удаї, на піску був колись громадський ліс, стояв і шумів, даючи тінь і сховище звірю і птиці, покриваючи землю листом. Його вирубали, почасти спалили, а гронні віднесли задля вищої мети цивілізації до шинку та казьонної скарбниці. Ще довго стирчали пні і затримували на місці тонкий шар листового перегною; але пення повикорчовували, худоба стовкла землю в порох, вітер його розніс, дощі змили до річки, а нині там голий пісок; не росте ані чебрець, ані полинь і худоба не заходить... Вправді філософічний розум повинен стояти вище за жаль по шуму і тінистому листу, заспокоюючи себе тим, що матерія не гине, а перетворюється в усе нові та нові форми, і що хоч у селян немає лісу, а в худоби — пасовиська, але десь коло Таганрогу міліє від наносів море, і коли воно остаточно зміліє, там, може бути, виросте ліс, ще ліпший за старий. Віра в удосконалення цього світу, що є найліпший із світів, тому, що лише він один є нам скількинебудь знаний, яку підтримують і наукові міркування про повстання вищих форм органічного життя, яка є потрібна для заспокоєння духа, не повинна засліпляти наші очі, щодо хитань рівня життя». Ця віра є «одна із неодмінних сторін людського життя», поскільки сили розуму і сфера нашого пізнання завше є надзвичайно обмежені.

Ми вже згадали, що центр уваги Потебні — філософія мови. Потебня йде в ній за В. Гумбольтом, Лотце та Штайнталем. Мова є знарядля думки. Тому філософія мови Потебні зачіпає багато питань теорії думання і теорії пізнання. Наука і мистецтво — лише ріжні шляхи пізнання; з них мистецтво є навіть перший і первісний шлях. Аналізи Потебні переходять до теорії поезії. На жаль, ще і досі не виділене тут цінне, від того, що вже віджило свій час, оригінальне від позиченого.

Із українців учнів Потебні філософією мови, філософією національности і психологією творчости займався Дм. Овсянико-Куликовський (1853—1920); філософії національности та характерології українського народу торкався М. Ф. Сумцов (1854) --1924).

Із творів Потебні мають значіння для філософа в першу чергу: «Мысль и языкъ» («Журналъ Мин. Нар. Просв.», 1862, окремі видання 1892, 1913, 1922); «Изъ записокъ по русской грамматикъ», частина 1, 1874, 2 вид. 1899; «Изъ лекцій по теоріи словесности» 1892; «Языкъ и національность» («Вѣстникъ Европы», 1895); «Изъ записокъ по русской грамматикъ», ч. II, 1899; «Изъ записокъ по русской словесности». 1905; «Замътки» — про Л. Толстого та Достоевського («Вопросы теоріи и психологіи творчества», т. V, 1913).

З праць про Потебню звертає ўвагу на його філософічні погляди — Т. Рай-нов: Александр Афанасьевич Потебня. П. 1924.

# 3. Володимир Лесевич.

Володимир Вікторович Лесевич (1837—1905) народ. на Лубенщині, вчився в гімназії в Києві та інженерній школі, в Інженерній Академії та Академії Генерального Штабу в Петербурзі. В 50-х роках він почав літературну працю, що нею займався все життя, друкуючи в російській прогресивній журналістиці статті філософічного, загально-наукового та етнографічного характеру. 1879 р. він був засланий до Сибіру, де і пробув два роки, з 1882 р. жив змінно на Полтавщині та в Петербурзі. В останній період життя Лесевич близько стояв до українського руху, але усі його праці друковані російською мовою. Крім дрібніших статтів, що зібрані в трьох великих томах («Сочиненія», Москва, 1915 рік. Мало вийти ще два томи; філософічні праці ввійшли у видані три томи цілком), він видав окремо теж перевидані в збірці творів: «Опыть критическаго изслъдованія основоначаль позитивной философіи» (СПБ.

1877), «Письма о научной философіи» (СПБ. 1878) і «Что такое научная философія?» («Русская мысль», 1888—9 і окремо СПБ. 1891). По смерти Лесевича вийшла брошура «Емпиріокритицизмъ, какъ единственная научная точка зрѣнія» (СПБ. 1909).

Лесевич був «строгий логік, тонкий і проникливий критик, прекрасний стиліст, великий знавець сучасних напрямків західньо-европейської філософії, переконаний пропаґандист своїх ідей. — Правда, його не можна назвати "творцем", а тільки популярізатором, не можна назвати "пророком", а тільки оповістником» (М. Гор-



Мал. 35. Володимир Лесевич.

дієвський). Але, звернувши увагу на той час, на який припадає його чинність, ми повинні будемо визнати, що роля його в розвитку російської філософічної культури була не мала. Він знайомив російське суспільство з Контом та післяконтівським позитивізмом. Але твори Лесевича не привчали читача просто безкритично засвоювати ті або інші чужі думки. Лесевич ставився до західньо-европейської літератури критично. Він вказує хиби і помилки навіть у найбільших авторів позитивізму, у самого основоположника позитивізму О. Конта, він хоче ставитись до минулого справедливо і не відкидає просто усієї допозитивістичної філософії (як це робив дехто з позитивістів), зазначає позитивні риси

і історичне значіння навіть в найбільш далеких йому точках погляду, як от у середньовічній філософії. Навіть вороги позитивізму ставилися до філософічної діяльности Лесевича з повною пошаною та визнанням (Вол. Соловйов).

Філософічний шлях Лесевича — це перехід від позитивізму контівського до німецького позитивістичного кантіянства, а від цього останнього до того, що він зве «емпіріокритицизмом» — до поглядів Авенаріуса. Основна тема філософії, на думку Лесевича — гносеологія, — тому його не задовольняє О. Конт, що не розвинув гносеології, тому він відкидає і дуже важливу складову частину світогляду Конта — його позитивну релігію (ІІ, 326). Центральне ставлення гносеології веде Лесевич до Канта. Правда, він не хоче обмежитися лише гносеологією, на підставі гносеології він хоче збудувати «світогляд, який складено із цілої чи усієї цілокупности позитивного знаття» (І, 56). «Позитивна філософія є світогляд, складений із методичного ладу філософічних наук, що охоплюють собою усю цілокупність позитивного знаття» (І, 68). Усунення метафізики, щоправда, приносить навіть «деяку шкоду», «бо наука, що відкинула метафізику і що не знає ще ніякої іншої філософії,

залишається без узагальнень і засуджує себе на накупчення матеріялу, значіння якого вона ще не усвідомила цілком певно» (II, 431). «Філософія перестала бути цілком окремою наукою, — — вона не виділяє собі окремої сфери, не має претензії на окремий об'єкт і власну методу; але їй і не треба цього усього: вона знов дістала значіння пізнання в найвищому і найкращому сенсі цього слова» (II, 9, 225). Гносеологію і розробляє переважно Лесевич, ідучи за німецьким позитивізмом — Ласом, Рілем, Герінгом, пізніше Авенаріусом, Пецольдом... Але і «космологія», наука про світ, повинна бути розроблена — «позитивна філософія є світогляд, що розуміє світ, як зв'язану єдність, яку управлюють питомі їй закони, що відкриті при допомозі наукової методи і зведені у групи, які репрезентують сфери окремих наук, сполучених гібрархічним зв'язком, який залежить від градації з'явищ дійсного світу» (II, 431), — бо «предмет позитивної філософії є дійсність — — себто та частина всесвіту, що приступна нашому спостереженню та досвіду» (І, 56). Та до розроблення цієї науки про світ Лесевич не підійшов, обмеживши своє завдання дослідженням шляхів до космології, дослідженням проблеми пізнання, розробленням підстав загальної наукової методології — як вже сказано — в дусі німецького гносеологічного позитивізму.

Про Лесевича див. М. Журливий: В Лесевич, яко філософ. Одеса, 1915.

## 4. А. А. Спір.

З України (з Єлисаветського повіту на Херсонщині) походив і видатний філософ другої половини XIX в. А. А. Спір, або Шпір (1837—1890), який, щоправда, життя своє прожив закордоном — в Німеччині і Швайцарії, і праці свої друкував в західньо-европейських мовах. Німець з походження, Спір цікавився українським народом, народньою творчістю, українською літературою. Чи відбилося це на його філософічних поглядах, — залишається недослідженим.

Подаємо тут спис творів Спіра та головної літератури про нього. Головні твори Спіра:

- 1. Die Wahrheit (псевдоним: «Prais»).Lpz. 1866, 2 вид. (під своїм імям, Lpz. 1867).
- 2. Denken und Wirklichkeit. 1873, 2 вид. 1877, французький переклад 1916.
- 3. Moralität und Religion. 1874, 2 вид. 1878, італійський переклад 1911. 4. Esquisses de la philosophie critique. Париж. 1887, рос. переклад 1901, італій-
- ський переклад 1913.
  5. Novelles Esquisses de la philosophie critique. Париж. 1899. Еспанський переклад 1904.

Крім того виходили збірки його творів:

- 1. Kleine Schriften, 1870.
- 2. Studien. 1883.
- 3. Gesammelte Schriften, 4 томи, Leipzig, 1883—85.
- 4. Gesammelte Werke. 2 томи, Leipzig. 1908—1909.

Головна література про Спіра:

1. S. Spitzer: Darstellung und Kritik der Moralphilosophie Spir's. Вюрцбурзька

дисертація. 1896.

2. Theodor Lessing: A. Spir's Erkenntnistheorie. Гісенська дисертація. 1899.
3. L. Brunschvicg: La philosophie religieuse de Spir, в «Comtes rendus du 2-е Congrès international de philosophie». 1904.

4. A. Zacharoff: Spir's theoretische Philosophie dargestellt und erläutert. Сиська

дисертація. 1910.

5. J. Benrubi: Spir et la mysticisme philosophique, B «Revue des Idées». Paris. 1911.

6. И. Румер: Философия Шпира, в «Мысль и Слово», том I, Москва, 1917.

7. B. Groethuysen: A. Spir, ein russischer Philosoph, B «Wissen und Leben», Zürich. 1920.

8. Н. А. Пулевич: Воспоминанія объ А. А. Шпиръ. «Кіевская Старина», 1895, І, VII—VII.

#### 5. Клим Ганкевич.

На західній Україні народ. і прожив Клим Ганкевич (1842 —1924), що склав докторат у Відні 1868 р., працював, як гімназіяльний професор в Перемишлі, Станіславові, Чернівцях, і опублікував за своє життя чимало — здебільшого дрібних — праць з філософії, філології, етнографії. До філософії мають відношення в першу чергу такі його праці:

1. Grundzüge der slawischen Philosophie, I. Heft, Krakau, 1869,

2 вид. Bzeszow, 1873.

2. Психологія, 1870.

3. Zycie, pismo a system filosoficzny B. Trentowskiego, Stanislawów, 1871.

4. Über die Grenzgebiete der Philosophie und Matematik («Leip-

ziger Zeitschrift für exakte Wissenschaften», 1872).

5. Die Volksphilosophie bei der Kleinrussen («Auf der Höhe. Internationale Revue», Leipzig, 1881).

Ганкевич стоїть під впливом Гегеля та польських філософів (зокрема Лібельта і Трентовського). Його спроби дати характеристику славянської філософії, на жаль, не дуже глибоко сягають, і фактичний матеріял є почасти хибний. Та всеж він дав трохи чи не перші спроби характеристики славянської філософічної думки на широкій основі. Викладу власного філософічного світогляду він не дав.

## 6. Соціологи.

До періоду підупаду чистої філософії належить і кілька соціологів, — з них варто окремо згадати І. Федоровича, О. Отроніна, Л. Мечникова, М. Туган-Барановського.

I. Федорович — галичанин. Знаємо про його дуже мало. Його «Афоризми» було видано в Коломиї 1883 року, раніше вийшли в польській мові («Aforyzmy I. F-cza», Kraków, 1873), а пізніше в російській (в Петербурзі). Головний соціологічний його твір «Організм соціяльний» залищився в рукопису і відомий нам лише з переказу Клима Ганкевича (в його «Grundzüge der slawischen Philosophie» — див. вище  $\S$  5).

Олександер Іванович Стронин (1827—1889) син селянина, скінчив історико-філологічний факультет Київського університету і вчителював в Ніжині та Полтаві, в 60-х роках був засланий і на засланні написав свою першу працю: «Исторія и методъ», 1868; за нею йшли: «Политическая наука», СПБ. 1872 та «Исторія общественности», 1886. Він розвиває механістичну теорію суспільства, вживаючи, як методу соціологічної аналізи, аналогій з механікою. Суспільство збудоване «пірамідально» і основний закон його будови — закон рівноваги. Зі Строниним полемізували М. Ковалевський, Міхайловський, Кареєв.

Від конкретних проблем географії підійшов до соціології Лев Ільїч Мечник (ов) (1838—1888), з Харківщини, нащадок одного з приятелів Сковороди. По медичних студіях в Харкові і Петербурзі Мечников їде на Схід в дипломатичній службі, далі мандрує по Европі і знову по Сходу, 1884 року стає професором географії в Нешателі. Його основний твір: «La civilisation et les grands fleuves historiques», Париж, 1889, в російській мові резюме — «Географическая теорія развитія историческихъ народовъ» («Въстникъ Европы», 1889, 3). Основна ідея Мечникова — зв'язок розвитку культури з великими ріками. Суспільство є органічне, розвиток його є проґрес свободи.

Значно молодший Михайло Іванович Туган-Барановський (1865—1919), з литовсько-татарського роду, але народжений на Україні (на Харківщині) та симпатіями своїми, а в значній мірі і громадською діяльністю, зв'язаний з українським національним рухом. Крім численних і визнаних фаховою наукою праць з політичної економії, йому належить шерег праць соціяльно-етичного та соціологічного характеру. Почавши з марксизму, Туган-Барановський ухилився в бік етичного розуміння соціяльної проблеми. Обороні своєрідного соціялістичного соціяльно-етичного світогляду присвячені праці зрілого періоду його творчости. Несталість поглядів, їх зміна і кореґування типові для постаті Туган-Барановського, що покладав очевидно більшу вагу на шукання правди, аніж на посідання її. —

Головні соціологічні, філософічно-соціяльні та філософічні праці Туган-Барановського такі:

1. Прудонъ. Его жизнь и дъятельность. СПБ. 1891.

2. Дж. От. Милль. Его жизнь и дъятельность. СПБ. 1892.

3. Значеніе экономическаго фактора в исторіи («Міръ Божій», 1895. XII).

4. Экономическій факторъ и иден (там саме, 1896, IV, обидві праці в дусі історичного матеріялізму).

5. Очерки изъ новъйшей исторіи политической экономіи и соціализма («Міръ Божій», 1901, окремо СПБ. 1906).

6. Современный соціализмъ въ своемъ историческомъ развитіи, СПБ. 1906.

7. Теоретическія основы марксизма («Міръ Божій», 1904, окремо СПБ, 1908). — Критика марксизму і спроба обґрунтовання етичного соціялізму.

8. Къ лучшему будущему. — Статті: «Три великихъ этическихъ проблемы» (Моральний світогляд Достоєвського), «Русская интеллигенція и соціализмъ», «Кантъ и Марксъ». СПБ. 1912.

9. Соціализмъ какъ положительное ученіе. СПБ. 1917.

10. Вплив ідей політичної економії на природознавотво та філософію. Київ, 1925.

11. Окремі (методологічні) глави у відомому підручникові «Основы политической экономіи». ОПБ. 1909 та низка дальших видаль. Лише небагато сторінок філософічним, соціяльно-етичним та методологічним ідеям Туган-Барановського присвячено в книзі Н. Кондратєва: Михаил Иванович Туган-Барановский. П. 1923.

## 7. Марксизм. Микола Зібер.

Микола Іванович Зібер (родом з Таврії (1844—1888), проф. Київського університету, талановитий вчений і письменник, український громадський діяч, перший в російській літературі представник марксизму. Скінчив 1866 р. Київський університет. 1873 р. дістав доцентуру в ньому, яку вже 1875 року змушений був залишити, і працював далі як приватний вчений та письменник. Крім фахових праць, в яких він стояв на марксистському пункті погляду, він присвятив одну статтю філософії, а саме: «Діалектика въ ея примъненіи къ наукъ» («Слово», 1879, XI, передрук в збірнику «Войовничий матеріялізм» т. І, Харків, 1929), це, правда, тільки пере каз «Антидюрінґа» Енґельса; дві статті торкаються проблеми відношення між економікою та «надбудовою» — «Мысли объ отношеніи между общественною экономією и правомъ» («Слово», 1879, II, 1880, VI) та «Общественная экономія и право» («Юридическій Въстникъ», 1883, V, IX, XI).

### 8. Богдан Кістяковський.

Богдан Олександрович Кістяковський (1868—1920) — син відомого київського професора криміналіста, по довгих студіях в російських та закордонних університетах (м. ін. у Зіммеля та Віндельбанда) почав свою науково-письменницьку діяльність в дусі марксизму («Юбилейная выставка въ Базелѣ» — «Новое слово», 1897). Але вже в своїй дисертації «Gesellschaft und Einzelwesen» (1899), він відійшов від марксизму і наблизився до т. зв. «західньопівденної школи» німецької філософії (Віндельбанд, Ріккерт). Протягом 20 років він в російській пресі і в російській (а пізніше українській) вищій школі захищає свої погляди в низці блискучих і глибоких статтів, що зібрані пізніше під назвою «Соціальныя науки і право» (Москва, 1916). Друга праця «Право и наука о правѣ» Ярославль, 1917) загинула в друці (збереженого одного примірника її ще не перевидано).

Основні думки Кістяковського; — 1) «Методологічний та гносеологічний плюралізм» — себто принципове визнання для кожної сфери культури власних методів пізнання, їй питомих. Це, на думку Кістяковського «не виключає монізму в загальній синтезі»; 2) визнання об'єктивности права, щоправда, не як буття, а як «норми», або «цінности», себто визнання того, що право повстає не з суб'єктивної вигадки людей, а знаходиться, «одкривається» ними так само, як одкриваються об'єктивно-значні наукові правди.

Про Б. Кістяковського стаття В. Старосольського в «Abhandlungen des Ukrainischen Wissenschaftlichen Institutes in Berlin», том II, 1929.

## пояснення до малюнків.

Наперед маю висловити подяку всім, кто спричинився до здобування почасти дуже рідких портретів і ін. репродукцій, а саме п. п. Д. В. Антоновичу, П. О. Богацькому, В. А. Сапіцькому, В. М. Тукалевському, а також п. інж. А. Бавмґартнеру, який ласкаво виконав репродукції 8, 9, 11, 12, 13, 14 до розділу про Сковороду.

#### Мал. Стор.

١

- 1 25 Із книги Ф. Тітова: Стара вища освіта у Київській Україні, Київ, 1924 р.
- 3 31 (Т. Прокопович). Із книги Тітова.
- 5 і 6 34 Із іст. літ. М. Возняка. Наводжу вірші, що відносяться до цих малюнків:

#### «Подвійний життевий шлях».

Два пути зриши, тъсный и пространный: Овъ терніемъ, сей цвътами устланный. Въдь же, яко путь въ погибель широкій, Къ радости ведеть тъсенъ и жестокій.

#### «Почитаніє книг».

Море есть жизнъ та: грозни имать волны. Не вси же добръ плавати доволни. Присъдяй книгамъ сей плаваеть: Знаеть бо вътры и волны онъ знаетъ.

Ще один вірш до у нас не репродукованого малюнка

#### «Правило жизни».

Всякое дёло годъ любить и время. Временемъ тяжесть малѣетъ и бремя, Но мёру вездё подобаеть знати, Сія бо краситъ грады и палаты.

- 7 36 Портрет Сковороди. Один з найліпших портретів Сковороди, який, на жаль, зле заховався. Належить до XVIII. в. (?). Цей портрет, на думку Багалія, є копією з портрета, що його писав був 1794 р. для приятеля Сковороди Андрія Ковалівського маляр Лукьянов. В руках Сковорода тримає книжку з написом: «Алфавит Міра. Сковорода». За поясом видно сопілку. Напис на горі підновлено на оригіналі портрета чорнилом. Належав в кінці XIX. початку XX. віку родині Олександрових у Харкові, а раніше родині Райпольських. Репродуковано з «бюлетеня» Музею Слобідської України ім. Г. С. Сковороди в Харкові, ч. 2—3 у 1926—27 р., табл. 1
- 8 40 Із книги J. Boschius: Symbolographia sive de arte symbolica. Автобург. 1705. Підпис на малюнку— «Subluce lues»— «під світлом язва». Сковорода пише (басня 29, Баг. ІІ, 171): «Довелося мені у Харкові між премудрими емлемами на стіні бачити таку: намальо-

- вана подібна до черепахи тварина з довгеньким хвостом; серед черепа сяє велика золота зоря, що його прикрашує; тому тварина ця у римлян звалася stellio, а зоря stella; а пояснення під створінням підписане таке: sub luce lues, себто, під сіянням язва. До цього відноситься і прислів'я з ввангелії: труни прикрашені». Ця емблема зустрівається і в інших збірниках (до цього мал. і дальших див. мою статтю «Про джерела символіки Сковороди» див. вище стор. 63).
- 9 40 Цей малюнок запозичений із збірника A. Alciatus, Emblemata. 1608. У Сковороди цей малюнок описано в діялогу «Алфавит міра»— розмова йде про малюнок:
  - А ванасій: Воля ваша, не могу узнать сего хвостатаго звъря: бъжить и оглядывается, схожъ на волка.
  - Яковъ: Бобръ, оттрызъ самъ себъ ядра, бросивъ, убъгает. Вонъ, смотри! Охотники гонятъ его.
  - А е а н а с і й: На чтожъ онъ, дуракъ, портить самъ себъ?
  - Яковъ: Охотникамъ нужны одни его ядра для аптекарей. Ничего не щадить, только бы успокоить себя. Воть пъсня его: «Только бы не потерять сердца». (354).
- 10 45 Схема позичена із книги H. Leisegang'a: Paulus als Denker. Lpz. 1923.
- 11 52 Малюнок из книги J. Camerarius: Emblemata. Майнц. 1697. У Сковороди — «Кущ або рослина, що принесла зерно, яке падає з гори на земну поверхню, з підписом: чекаю майбутнього життя» (269, діялот «Кільце»). Підпис у Camerarius'a той самий.
- 12 52 Малюнок із книти J. Camerarius: Emblemata. Нюрнберґ. 1677. У Сковороди — Лонґін: А ось, бачиш літає коло свічки ночной метелик. —
  - Ермолай: Який же біс несе його до несродного? —
  - Лонгін: Ось прочитай долі йому нагороду: «бажання моє загубить мене» (355).
- 13 55 Із Альціата (цит. вище). Перший мал. сліпий і хромий (у Сковороди, див. 356, також 214—15).
- 14 55 Нарцио при джерелі. У Сковороди тема цілого твору (75—120).
- 15 57 Із амстердамських Symbola et emblemata (див. стор. 41). Підшис: «Конецъ отъ начала происходить»; у Оковороди: фітура змія з написом «Від тебе, Боже, початок, в тобі й скінчиться» (269).
- 16 57 Відтіля також. Підпис: «Едина мив довольна есть». У Сковороди: «Серце, що стремить до вічного, зображувалося образом стріли, що летить угору до зорі, з підписом: "його одного мені досить"» (269).
- 17 57 Відтіля також. Підпис: «На постоянств'в успокоюся». У Сковороди в багатьох місцях (див. мал. 19).
- 18 57 Відтіля також. Підпис: «Дуракъ на него уповаетъ». У Сковороди: «Куля земна з короною і скипетром, але опрокинена»... Підписано таке: «Дурень надіється на нього» (269).
- 19 58 Малюнок аквареллю з копії рукопису «Алфавиту Міра» Сковороди, що переховується в колишньому румянцевському музею в Москві (№ 1657). Репродуковано в книзі Багалія «Історія Слобідської України». Харків. 1918. Репродуковано тут (з огляду на технічно злу репродукцію у Багалія) з копії, що зроблена з цієї репродукції сепією п. М. Битинським (Прага). Зрівняй цей малюнок з гравюрою, що репродукуємо на малюнку 17. Пор. у Сковороди текст діялогу «Двоє»: «На незыблимости почиваю» (198).
- 20 60 Із книги J. Sambucus: Emblemata. Антверпен. 1564. «Пізнай себе» (пор. мал. 14).

#### Мал. Стор.

- Треба зауважити, що в Амстердамському збірнику маємо коло 50 емблем, які згадує Сковорода (див. цит. мою статтю), але деякі всеж не зустріваємо там (напр. бобер мал. 9, також stellie мал. 8; в Амстер. збірнику інший! без зір). Знимки зроблено з примірника «Symbola et emblemata», що належить бібліотеці Міністерства закордонних справ у Празі; Alciatus, Boschius і Самегагіиз університетська бібліотека у Фрайбурзі в Бр., Sambucus унів. бібл. в Тюбінгені.
- 21 65 Портрет Гамалії із цит. видання «Масонство» (стор. 65).
- 22 76 (Велланський); мал. 24, стор. 80 (Новіцький); мал. 25, стор. 80 (Гогоцький) із книги Тітова.
- 23 77 (Максимович); мал. 28, стор. 117 (Костомаров); мал, 32 стор. 134 (Гулак) із книги О. Кониського: Т. Шевченко Грушівський
- 26 86 (Редькин) ia книги E. V. Radloff: Russische Philosophie. Бреславль. 1925.
- 27 87 З портрета Гоголя в вид. його творів Тіхонравова.
- 29 120 Куліш в молоді роки.
- 30 124 Малюнок Куліша, що, очевидно, символічно зображує долю України.
- 33 137 (Юркевич). Із книги Тітова, значно збільшено.
- 34 158 (Потебня) Із книти «Наук. Збірник Харків. наук.-досл. катедри іст. укр. культури», ч. 2—3, 1926.
- 35 160 З фотографії. За дозвіл опублікувати цей невиданий портрет В. В. Лесевича складаю щиру подяку п-i О. В. Леонтович-Брунст.

#### покажчик імен.

Бакунін М. — 80.

Августин — 28, 29, 49. Авенаріус Р. — 160, 161. Авіасаф — див. Альгазалі. Авіцена — 29. Агріпа Нетесгаймський — 29. Адам — 45. Айхондорф Й. — 108, 129. **Алкмеон** — 44. Альберт Великий — 29. Альгазалі — 22. Альстед — 30. Альфонський — 75. **Амартол** — 21. Анґел Силезій — див. Шефлер. Антонович В. Б. — 20. Ареопатіта — див. Діонісій Ареопаrita. Аристип — 20. Аристотель — 13, 20—26, 28, 31, 32, 41, 44, 64. Арнд Й. Хр. — 65.

Баадер — 53, 77. Бавмайстер — 30, 67. Багалій Дм. — 35, 63, 74. Байрон — 108. Барсук-Мойдза Х. — 27, 64. Бауер Бруно — 133. Бахофен — 117, 127. Безобразова М. С. — 35. Бекон Френсіс — 29. Беме Якоб — 30, 45, 51, 65, 91, 144. Бердяєв — 15, 97. Білозерський В. — 109, 110, 111, 112. 132. Білоусов **Н.** — 73. Бірчак І. — 69. Богоматір — 132, 133. Богомодлевський I. — 29, 24. Боден Ж. — 29. Боецій — 28. Боккачіо — 29. Бонавентура — 29, 108. Бонч-Бруевич В. — 35, 63. Борисов Інокентій — 80, 116. Бразоль П. — 73. Брентано Кл. — 108. Брентано Фр. — 156. Бруно Джордано — 29. Будей — **33**. Бужинський Г. — 27.

Булашов Ф. — 20. Бурдах — 110, 150. Бюхнер Л. — 156.

Вайгель Валентін — 30, 43, 45, 51, 56, 60. Batte Xp. — 85. Вайтлінг В. — 111. Вала Лаврентій — 29. Вальцель О. — 119. Василій Великий — 21, 108. Велланський Дан. М. — 66, 74—75, 77, 79. Вирубов — 156. Вишенський Іван — 31. . Вівес — 29. Віндельбанд В. — 164. Вінклер — 30. Возняк М. — 134. Володимир Мономах — 21. Вольтер — 30. Вольф — 27, 30, 64, 67. Вордсворс — 108. Вунт В. — 15.

Гаврилов M. — 64. Гайне Г. — 108. Гаине 1. — 106. Гамалія С. І. — 27, 30, 65. Ганкевич Кл. — 15, 162. Гевлич А. — 73. Гетель — 9, 13, 14, 47, 53, 66, 77, 80—86, 108, 140, 143, 162. Гельдерлін — 108. Геракліт — 41, 44. Герінг — 161. Гес-де-Кальве — 73. Гоба — 30, 31. Гоголь М. В. — 14, 19, 56, 66, 73, 79, 87—107, 128, 145. Гоготський — див. Гогоцький. Гогоцький С. С. — 66, 80, 82—85, 142, 149.  $\Gamma$ omep — 89, 93, 157. Гордієвський М. — 63, 160, 161. Гофман Е. Т. А. — 116. Григорій Назіянський — 108. Григорій Нісський — 21, 50, 53, 54, 108.  $\Gamma$ риневич — 73. Громов — 73, 74. Грушевський — 35, 134. Гуго-де-Сен-Віктор — 29. Гулак М. — 109, 110, 111, 112, 134, 135. Гумбольт В. — 159. Гус Ян — 130, 131. Гусерль Ед. — 142.

Гілен — 28. Гете — 69, 116. Гізель Ін. — 27. Горе Н. — 158. Грановський — 85. Гроцій Гуго — 30, 31.

Давидов I. I. — 75. Дашкович — див. Юркевич. Декарт — 13, 14, 27, 30, 69, 92. Демокрит — 20, 28. Діоген (кінік) — 20. Діоген Лаерцій — 28. Діонісій Ареопагіта — 21, 22, 28. 31, 32, 43, 58. Дмитро Ростовський — див. Тупталенко. Довгович В. — 66, 68, 69. Довнар-Запольський М. — 65. Дорошенко В. — 135. Дорошенко Дм. — 153. Достоевський. Ф. М. — 79, 90, 93, 94, 107, 159, 163. Дубрович А. І. — 66, 73, 75—76. Дунс Скот — 29. Дютуа — див. Мамбріні.

Екгарт Майстер — 42, 45, 51. Екебляд Хр. — 79. Енгельс Фр. — 140, 164. Еней Сильвій — 29. Епіктет — 20, 64. Епікур — 57. Еразм Роттердамський — 29. Ерн Ф. — 63.

Griaзаров — 135.
Gсикорський С. — 73, 74.
Бфрем Сирин — 21.

Желіговський-Сова А. — 132, 133. Жуковський В. — 80, 88. Журливий М. — див. Гордієвський.

Зайцев П. — 134. З(аікін) В. — 15. Зальський Б. — 132, 133. Захаров — 162. Зеленецький К. — 78, 80. Зеленогорський Ф. — 74. Зенон (стоїк) — 20, 28. Зерніков Адам — 33. Зібер М. — 164. Зіммель Г. — 164. Зіньківський В. В. — 93, 107, 152. Золотницький В. Т. — 27, 64.

Іларіон Митрополит — 21. Інокентій — див. Борисов. Іоан Дамаскін — 21. Іоан Златоуот — 21. Іриней — 58. Кавунник — див. Велланський. Каліграф Вол. — 30, 34. Кант — 13, 14, 27, 64, 66—69, 70, 71, 76, 78, 83, 84, 108, 134, 140, 141, 142. Карамзін Н. — 88. Кардан — 29. Каресв — 163. Карус — 79, 150. Квінтіліан — 28. Квітка — 157. Кирил Єрусалимський — 21. Кирил Туровський — 21. Кирилюк **С**. — 135. Кістяковський Бог. — 19, 164. Кітс — 108. Клеант стоїк — 51. Клемент Александрійський — 40, 58. Клемент Смолятич — 21. Ключевський В. О. — 137, 138, 140. Ковалевський М. М. — 163. Ковалевський П. — 73. Ковалівський — 36. Ковалінський — 35, 36, 61, 65, 93, 104. Коген Г. — 15. Козачинський Мих. — 26, 34, Козельський Я. — 64. Колубовський Я. — 15. Кольридж — 108. Коменський Я. А. — 30. Кондратев Н. — 164. Конт О. — 160. Копистенський З. — 31. Коритарі — 73, 74. Костирь М. Т. — 86, 110. Костомаров М. — 20, 85, 109, 111, 112-119, 135. Кройцер — 117. Кронеберг И. Хр. — 76 Круліковський — 111. Ксенофонт — 28, 29, 64. Кузанський Николай — 29. Куліш П. — 19, 56, 66, 79, 107, 109, 110, 111, 115, 119—128, 135. Кулябка С. — 27. Курбський кн. Апдрій — 24, 31. Курляндцев Н. — 78—79.

Ламене — 111. Лаплао — 134. Лас — 161. Лащевський В. — 34. Лермонтов М. В. — 98. Лесевич В. В. — 19, 157, 159—161. Лібельт — 162. Літре — 156. Лодій П. — 66, 67, 68. Лопатинський Т. — 27. Лотце — 142, 156, 159. Лулій Раймунд — 29, 34. Лунін М. М. — 85. Любавський  $\Pi$ . — 73. Любачинський I. — 73. Лютер М. — 114. Ляйбніц — 13, 14, 30, 34, 141, 144. Лятос Ян — 24, 30, 31. Маймонід Мойсей — 22. Маєр Г. — 152. Макіявелі — 29. Максим Ісповідник — 40, 58. Максимович Мих. — 19, 66, 76—78, 79, 80, 96, 109, 110, 131. Малала — 21. Малов, протоієрей — 111. Мальбранш — 14. Мамбріні, Дютуа-де — 30. Манжура — 157. Марія — див. Богоматір. Маркович Опанас — 109, 110, 111. Маркович Яків — 27, 28, 29, 41. Матвій, о. Константиновський — 89. Мацієвич Арсеній — 41. Меланхтон  $\Phi$ . — 30. Мережковський — 89, 107. **Метлинський А. Л.** — **86**, **157**. Мечник (ов) **Лев** — 162, 163. Милорадовичівна — 127. Миславський С. -Міль Д. С. — 163. Мірандола, Піко-де-ла — 29. Мірчук І. — 69. Міхапловський Н. — 163. Міхневич Й. Г. — 80. 82. Міцкевич — 111. Міяковський В. — 134, 135. Могила П. — 28, 29, 33, 41. Мойсей — 89, 93. Мойсей Єгиптянин — див. Маймонід. **Молешот** — **156.** Навропький Ол. — 109, 110, 111. Надеждін Н. — 75. Наполеон — 70, 72.. Нечуй-Левицький I. — 20, 137. Ніцше — 13, 14, 156. Новаліс — 110, 150. Новгородцев П. I. — 90. **Новіков** — 64. Новіцький Ор. — 80—82, 83, 132, 156. Ньютон — 86. Овсянико-Куліковський Дм. — 159. Одоєвський В. Ф. кн. — 75, 79. Oren — 74, 75, 76. Онуфрій, ієромонах — 30. Оритен — 31, 40, 58. Осиповський — 73, 74.

Павел, апостол — 42, 44, 45, 131.

Павел I, імп. — 74.

Павлов М. — 75. Павлов П. В. — 85—86. Паскаль — 14. Петр, апостол — 131, 136. Петрарка — 29. Петро Ломбардський — 29. Петро І, імп. — 33, 41. Петров В. — 63, 112, 119, 126, 135. Пецольд — 161. Піко-де-Мірандола — див. Мірандола.

Пісарев — 156. Пітагор — 20, 28, 57, 90. Платон — 13, 20, 21, 28, 31, 35, 40, 44, 49, 57, 60, 64, 71, 91, 92, 93, 140, 141, 142, 143. Плетон Гемістрій — 29. Плотін — 28, 41, 43, 44, 49, 51, 57, Блутарх — 28, 40. Полетика Григ. — 64. Полетика Мих. — 68. Порфірій — 58. Посяда — 111. Потебня О. О. — 79, 157—159. Прибилович Ст. — 34. Прокл — 44, 46. Прокопович Т. — 19, 27, 28, 30, 33, Прудон — 163. Пулевич — 162. Пурхоцій — 27, 30. Пуршо — див. Пурхоцій. Пуфендорф — 33. Пуцята — 135. Пушкін А. С. — 88, 133.

Радлов Е. — 67. Райнов Т. — 159. Редькин П. 66, 68. Рижський І. — 73. Р(ильський) Т. — 20. Рібо — 152. Ріккерт — 164. Ріль А. — 161. Романчук — 107, 121, 135. Рославський-Петровський — 85, 157. Рубан Яків — 66, 67. Румер І. — 162. Руніч — 74.

Савіньї — 86. Сакович Касіян — 33. Сакулін II. — 79. Сведенборг — 116, 144. Свенціцький — 35. Семевський В. — 134. Семененко II. — 135—6. Сенека — 28. Сен-Мартен — 30, 56, 65.

Силезій Анґел — див. Шефнер. Скворцов І. о. — 80, 132. Сковорода — 14, 18, 19, 26, 27, 30, 31, 32, 33, 34, 35—63, 65, 92, 93, 94, 97, 104, 143, 144, 145, 157. Славінецький Еп. — 27, 41. Смаль Стоцький Ст. — 135. Смоліковський — 136. Смотрицький Герасим — 31. Сова — див. Желіговський. Сократ — 13, 20, 28, 39, 40, 56, 57, 92, 93, 108. Соловнов Вол. С. — 137, 138, 152, 154, 155, 160. Солтанівський — 132. Сохацький П. — 64. Спанінбергер — див. Шпаненберг. Спіноза — 30. Спір А. А. — 161—162. Срезневський В. I. — 63. Отавровецький Кирил Транквіліон — 19, 30, 32, 33, 56, 145. Станкевич Н. — 80. Старосольский Вол. — 164. Стефено — 74, 79. Стронин О. — 162. 163. Суарец — 25, 30. Cy30 — 43, 45. Сумцов — 159. Тавлер — 42, 51. Taco — 29. Теодосій Печерський — 21. Теофан — див. Авсенев. Тимковський — 65. Tik — 129. Товянський А. 136. Толстой Лев — 159. Тома Аквінський — 29, 108, 135. Тома Кемпійський — 116, 130. Трентовський Б. — 162. Трубецкой С. к.н. — 152. Трубецкой С. кн. — 152. Туган-Барановський Мих. — 162-**—163**, **164**. Тулов М. А. — 82. Тулуб — 111, 132. Тупиця Тр. — 82. Тупталенко, Дмитро Ростовський — 27, 28, 29.

Ульріці Г. — 85.

Федорович I. — 162, 163. Фенелон — 30. Феслер I. А. — 67. Филипович Афанасій — 30. Філон Александрійський — 28, 39, 40, 44, 51, 53, 54, 57, 58, 60, 61. Фіхте — 13, 47, 53, 66, 68, 69—74, 76, 84. Флоренський П. о. — 134, 152. Флоровський Г. — 15. Фобрбах Л. — 133, 140. Франк Себастіан — 43, 51. Фройд — 152. Фьодоров Н. — 82.

Халанський М. — 74, 158. Ханенко — 28. Хлапонін Гр. 73. Хмельницький І. П. — 27, 63—64. Ходзицький О. о. — 156. Хоткевич Г. — 63. Христос — 42, 45, 48, 61, 91, 94, 102, 105, 109, 111, 112, 113, 114, 115, 116, 131, 132, 133, 134.

Цабарела — 29. Циперон — 28, 31, 64.

Чачковський Й. — 86. Чернишевський Н. Г. — 82, 138, 157. Чижевський Дм. — 15, 20, 35, 63, 74, 79, 86, 94, 135, 156.

Шад Й.-Б. — 26, 66, 68, 69—74, 75, 76.

Шахматов М. В. — 35.

Шевченко Т. — 79, 82, 107, 109, 123, 128—134, 135.

Шелер М. — 15, 147, 152.

Шеллінґ — 13, 47, 53, 66, 68, 74—79, 82, 84, 108.

Шефлер Йоган — 30, 43, 45, 49, 50, 51, 58, 61.

Шіллер Фр. — 69, 108, 116. Шопентауер — 134, 150. Шпаненберг — 31. Шпет Г. Г. — 67, 76, 79, 81, 86, 138, 156. Шпір — див. Стір. Штайнталь — 159. Штенцель Ю. — 15. Штравс Д. — 111, 132, 133, 135. Шуберт — 79, 110, 150. Шульце-Енезідем — 67.

Шурат В. 15, 35, 134, 135.

Юліян Відступник, імп. — 28. Юнт — 67. Юркевич П. Д. — 14, 18, 19, 56, 79, 92, 93, 136—156.

Яворський Ст. — 27, 28, 33, 34, 41. Яворський Ю. — 69. Якоб Л. Г. — 66, 68. Яновський Т. — 27. Янський Б. — 111, 135.

Alciatus A. — 41.

Benrubi I. — 162.

Boschius J. — 41.

Brunchvigc L. — 162.

Camerarius J. — 41.

Groethyusen B. — 162.

Lessing Th. — 162.

Spitzer S. — 161.

Stähler P. — 74.

Vaenus O. — 41.

## того ж автора.

#### Книги:

1. Льогіка. Конспект лекцій. Прага. 1924. Стор. 331 (вичерпано).

2. Грецька фільософія до Плятона. Хрестоматія. Прага. 1927. Стор. XXIV + + 306 (вичерпано).

3. Фільософія на Україні. Спроба історіографії питання. Прага. 1926. Стор. 200 (вичерлано). 2 видання. Прага. 1929. Частина І. Стор. 144.

4. Skovoroda. Dichter. Denker. Mystiker. Prag. 1931. Коло 100 стор.

#### Головні статті:

1. На теми фільософії історії. «Спудей». 1925, № 2—3, стор. 4—11.

- 2. Думки про Шевченка. Естетичні та історично-фільософічні фрагменти. Там саме. 1926. № 4, стор. 31—40.
- 3. Магістер Йоган Гербіній та його книга про київські печери 1675 року. «Книголюб». 1927, III, стор. 20—34.

4. Психологія та бібліотекознавство. Там саме. 1928, IV, стор. 11—34.

- 5. До психології читача та читання. Там саме. 1929, III—IV, стор. 12—26.
- 6. Die abendländische Philosophie in der alten Ukraine. «Abhandlungen des Ukrainischen Wissenschaftlichen Institutes in Berlin», 1928, I, 71-89.
- 7. Die Renaissance und das ukrainischen Geistesleben. Tam came. 1929. II. 52-55.
- 8. Tjutčev und die deutsche Romantik. «Zeitschrift für slavische Philologie», 1928, IV, 3/4, crop. 299—323.

9. Schiller und die «Brüder Karamazov». Tam came, VI, 1/2, crop. 1—42.

10. Skovoroda — Studien. I. Skovoroda und Angelus Silesius. Tam came, VII, 1/2, стор. 1—33.

11. Goljadkin-Stavrogin. Tam came, VII, 3/4, crop. 358-362.

12. Ševčenko und D. Strauss. Там саме, VIII, 1/2 (друкується).
13. О формализм'в в этик'в. «Научные Труды Русскаго Народнаго Университета в Прагъ», 1928, том I, стор. 195—209.

14. Сковорода и нъмецкая мистика. Там саме. 1929, том II, стор. 283-301.

15. Этика и логика. Там саме, 1931, том IV (друкується).

16. Философія исканія в Сов'ятськой Россіи. «Современныя Записки», 1928, т. 37, стор. 501—524.

17. Hegel et Nietzsche. «Revue d'Histoire de la philosophie». 1929. III, crop. 321—247.

- 18. H. Skovoroda, ein ukrainischer Philosoph. «Der russische Gedanke», 1929, II, стор. 163—176.
- 19. К проблемъ двойника. Збірник «О Достоевском», під ред. А. Л. Бема. 1929, I, 9—38.

20. Достоевскій — психолог. Там саме. 1931, ІІ.

21. Гегель і французька революція. «Науковий Збірник Українськ. Педагог. Інотитуту в Празі», 1929, І, стор. 469—504.

22. Философія Г. С. Оковороды. «Путь», 1929, XIX, стор. 23—56.

23. Релитіозная утопія А. А. Иванова. Там саме, 1930, XXIV, стор. 41—57.

24. Нові досліди над історією астрології. «Етнографічний Вісник», 1929, VIII, стор. 190—215.

25. «Übermensch», «übermenschlich». Zur Geschichte dieser Worte und Begriffe. «Записки історично-філолог. Відділу УАН.», 1930, XXIII, стор. 31—35.

26. Філософічна метода Сковороди. «Збірник на пошану акад. К. Студинського», 1930, том I, стор. 145—171.

27. Платон в древней Руси. «Записки Русскато Историческаго Общества в Прагъ», 1931, том II, (друкується).

28. Hegel bei den Slaven. «Verhandlungen des ersten Hegel-Kongresses», 1930, стор. 127—145. 29. Russische Philosophie der Gegenwart. «Slavische Rundschau», X. crop. 730—739.

30. Zur Charaktereologie der Ukrainer. Tam came. 1931, III.

31. Символіка Сковороди. «Праці Укр. Істор.-філол. Товариства в Празі», 1931, TOM. II.

# Зміст.

| ПЕРЕДМОВА    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5   |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>i</b> . ( | <b>Р</b> ілософія і національність                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7   |
|              | 1. Нація і людство. Раціоналістичний та романтичний погляд на пацію. Вічні та часові цінності. Розв'язання проблеми. 2. Ф ілософія і філософії. Абсолютна правда і окремі філософічні пункти погляду. 3. Розвиток філософії. Боротьба течій, рух між протилежностями. Роля націй в історичному розвитку філософії. 4. Українсьа філософія. Труднощі її дослідження. 5. Літературні вказівки.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٠   |
| II.          | Український народній характер і світогляд                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 15  |
|              | 1. Загальні замітки. Методи дослідження. 2. Спроба характеристики. Психічний уклад українця: емоціоналізм, індивідуалізм, рухливість. Впливи видатних історичних періодів: князівського та барокка. Український ляндшафт: степ. Тип визначних представників української нації: емоціоналізм, усамотнення, ідеал внутрішньої та зовнішньої гармонії (миру), релігійне забарвлення. 3. Літературні вказівки.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| III.         | Філософія у старій Україні                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 20  |
|              | 1. Прийняття христіянства. Отці церкви на українському ґрунті. Відомості про античну філософію. Проповіді та повчальна література. Бібліотеки. 2. Ожидовілі. Філософічні переклади. Астрологічна література. Спроби філософічної термінології. 3. Філософічне навчання. Наука за кордоном. Школи. Остріг. Київська Академія. Характер та значіння філософічного навчання в Академії. 4. Філософічна лектура. Джерела наших відомостей. Антична філософія. Патристика. Середньовічна філософія. Філософія ренесансу та нових часів. 5. Окремі представники філософія пренесансу та нових часів. 5. Окремі представники філософія. Патристика. Кирило Транквіліоп Ставровецький. Касіян Сакович. П. Могила. А. Зерніков. Стефан Яворський. Теофан Прокопович. Отефан Прибелович. Іоаким Богомолевський. Володимир Каліграф. 6. Літературні вказівки. | , . |
| IV           | . Григорій Сковорода                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 35  |
|              | 1. Життя. Перебіг життя. Життя Сковороди, як вираз його філософії. 2. Провідні думки. Філософія і життя. Теорія і практика. Самопізнання. 3. Символіка. Мова. Образи. Витовмачення Біблії. Античні мудреці. Вплив символічної літератури. 4. Метода. Антитетика в античній та христіянській філософії. Антитетика у                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |

| містиків. Антитетика Сковороди. Символ «кола» в античній, свято-<br>отцівській і містичній філософії. Символ кола у Сковороди. «Змій».<br>Антитетика та коловий рух у філософії XIX віку. 5. Світ, мате-<br>рія, Бог. Дуалізм. Вічність та нікчемність матерії. Історичні па-<br>ралелі. Бог. 6. Зерно і рослина. Символ зерна і рослини в ан-<br>тичній, святоотцівській та містичній думці. Зерно і рослина у Ско-<br>вороди. Зерно і рослина у філософії XIX віку. 7. «Серце». «Вну-<br>трішня людина». Безодня, «серце». Життя серця. 8. Обоження<br>— приниження. «Нерівна рівність». 9. Пізнай себе».<br>Теорія пізнання у Сковороди. Самопізнання і Богопізнання. 10. Ре-<br>лігійність. Богопізнання. Містичне переживання. Есхатологія.<br>Бог — краса. 11. Літературні вказівки. |           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| V: Сучасники Сковороди                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3         |
| І. Хмельницький. Х. Барсук— Мойдза. В. Т. Золотницький. П. А. Сохацький. Григорій Полетика. Семен Гамалія. Літературні вказівки.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •         |
| VI. Знайомство з німецьким ідеалізмом 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 36        |
| 1. Обоят знайомства з німецьким ідеалізмом. 2. Знайомство з Кантом на Україні. Переклад Я. Рубана. Петро Лодій. Й. Б. Шад. Л. Г. Якоб. Михайло Полетика. Василь Довгович. Літературні вказівки. 3. Впливи Фіхте. Йоган Баптист Шад. Життя — Логіка Шада. Натурфілософія. Моральність та право. Філософія нації. Сучасники та учні Шада в Харкові. Літературні вказівки. 4. Впливи Шелінґа і романтики. Д. Кавунник-Велланський. Життя і твори. Філософія. А. І. Дубрович. Й. Х. Кронеберг. М. Максимович. К. Зеленецький. Н. Курлядцев. П. С. Авсенев. Хр. Екебляд. Літературні вказівки. 5. Впливи Геґеля. Орест Новіцький. Й. Г. Міхневич. С. С. Гогоцький. Твори. Філософічні погляди. Історики-геґеліянці. Історики літератури-геґеліянці. П. Редькин. Й. Чачковський.                 |           |
| VII. Микола Гоголь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>87</b> |
| 1. «Діло моє», Єдність світогляду Гоголя на протязі його життя. 2. Два подорожні. Життя — шлях. Душа людська. Естетична емоція. 3. Гооподарство. Людина і світ. «Служба». «Своє місце». Індивідуальне призначення людини. Праця. «Духовна Гоголя». 4. «Ю велірне мистецтво». «Господарство душ». Краса душі. «Мертві душі». Самовдосконалення. Емоціональний вплив на душу. Щастя і нещастя. Поезія. Мистецтво. Любов. 5. Гімн красі Небесній. Любов, Христос, Бог. Бог, як джерело гармонії та краси. Бог — «Краса Небесна». 6. Літературні вказівки.                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| VIII. Кирило-Методієвці                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 07        |
| 1. Ідеологічна єдність Кирило-методієвського руху. Славянські паралелі. Основні риси. Славянофільство, романтизм, христіянство, радикалізм, есхатологія. 2. «Книга битія українського народу». Христологічна історіософія. Славяне. «Воскресення» України. Есхатологічні настрої. 3. Микола Костомаров. Впливи романтики. Христіянство. Символізм. Характеріологія українців. 4. П. О. Куліш. Вихідні романтичні пункти погляду. Серце людини та «зовнішнє» у ній. Минуле України та сучасність. Філософія культури. Проблема мови. Хутір і город. Україна і Европа. Жінка і чоловік. 5. До світогляду Шевченка. Антропоцентризм. Антропоцентрична релігійність. Впливи Д. Штрався. 6. Микола Гулак. 7. Літературні вказівки. 8. Додаток. Україна                                          |           |

| їнець польський «месіяніст». Петро Семененко. Життя.<br>Твори.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Х. Памфил Юркевич                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 136 |
| 1. Життя. Доля Юркевича. Життя. Характер. 2. Ідеалізм і матеріялізм. Критика матеріялізму і ідеалізму. 3. Платон і Кант. Критика Канта. «Платонізм» Юркевича. 4. «Ідея». Ідея і емпірія. Здійснення ідей. 5. Філософія серця». Розум і емоція. Значіння емоції: в пізнанні, в моралі, в релігії. Знаття і віра. 6. «Серце» і «голова». Емоція і особистість людини. Критика містичного і емпіричного погляду на душевне життя. Емоціоналізм в пізнішій філософії. 7. Мир з ближніми. Суопільство вище індивідууму. «Мир» між людьми. 8. Світогляд і особистість. Юркевич та український національний характер. 9. Літературні вказівки. |     |
| XI. Філософія на послугах науки                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 156 |
| 1. Філософія другої половини XIX віку. Російська «просвіченість». Україна. 2. Олександер Потебня. Особа. Погляди на філософію. Твори. Школа Потебні. 3. Володимир Лесевич. Життя і твори. Погляд на філософію. 4. А. А. Спір. 5. Клим Ганкевич 6. Соціологи. І. Федорович. О. Стронин. Л. Мечников. М. Туган-Барановський. 7. Марксизм. Микола Зібер. 8. Богдан Кістяковський.                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| пояснення до ілюстрацій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 165 |
| покажчик імен                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 167 |

# УКРАЇНСЬКИЙ ГРОМАДСЬКИЙ ВИДАВНИЧИЙ ФОНД Адреса: Ukrajinskyj Hromadskyj Vydavnyčyj Fond,

PRAHA-VRŠOVICE, Brožíkova ul. 390, ČESKOSLOVENSKO.

- 1. С. РИНДИК Міцність матеріялів, курс високих технічних шкіл, 364 ст. 8° 3 додатком термінологічного словника та 214 рисунками. Ц. \$ 3 00
- 2. С. РУСОВА Теорія і практика дошкільного виховання. 128 ст., Ц. \$ 0.60.
- 3. Проф. Др. В. ЯНОВСЬКИЙ Сучасне лікування венеричних хороб, з чеської мови перекл. Др. А. Гончаренко. 118 ст. Ц. \$ 0.50
- Др. Ф. БУРІАН Пластична хірургія, з 24 ілюстр., з чеської мови перекл.

- Др. А. Гончаренко, 32 ст. Ц. \$ 0.30.
  5. Проф. О. ШУЛЬГИН Нариси я нової історії Європи. 220 ст. Ц. \$ 1.00
  6. Др. А. ГОНЧАРЕНКО Загальна гігієна. 204 ст. Ц \$ 1.00
  7. Проф. Ф. ЯКИМЕНКО Практичний курс науки гармонії в 2-х част. підручник для шкіл ріжних типів. З задачником. 132 ст. Ц. \$ 1.00.
- 8. М. ПАВЛІЧУК Коротка анатомія для студентів медицини. З передмовою акад. А. Старкова. 116 ст. Ц. \$ 0.75.
- 9. Проф. А. АНТОНОВИЧ Триста років українського театру (нарис історії українського театру). 276 ст. Ц. \$ 1.35.
- 10. Др. ЯКИМ ЯРЕМА Провідні ідеї філософії Т. Г. Масарика. Ц. \$ 0.30.
- 11. Проф. G. ІВАНЕНКО Курс аналітичної геометрії. 424 ст. Ц. \$ 3.45. 12. Проф. Ф. ЩЕРБИНА Статистика історія статистики і статистичних установ. 288 ст. Ц. \$ 1.50.
- 13. К. МИХАИЛЮК Молочарство. Підручник для вищих сільсько-господарських шкіл. Ч. І. Молокознавство 164 ст. З 63 мал. Ц. \$ 0.90.
- 14. Проф. ф. ЧАЙКОВСЬКИЙ Алгебра, курс середньої школи і для самонавчання. Кн. І. Ст. XII + 452. Ц. \$ 3.75.
- Модерне українське мистецтво; Вип. І: Проф. Д. Антонович Група Пражської Студії. Франц. і укр. текст в 32 репродукціями. Ц. \$ 0.90. 16. Проф. С. БОРОДАЄВСЬКИЙ — Історія кооперації. Ст. 448. Ц. \$ 2.50.
- 17. М. РАШЕВСЬКИЙ Рафінація цукру, під редакцією і з додаками інж. Л. Фролова та в 30 мал. 224 ст. Ц. **\$** 1.50.
- 18. ЮРІЙ ДАРАГАН Сагайдак. Вірші. Ст. 64. Ц. \$ 0.45. 19. Акад. А. СТАРКОВ Загальна біологія, в малюнками. Ст. 184. Ц. \$ 1.00.
- 20. М. ГАЛАГАН Атомістично-молекулярна теоріч. З мал. Ст. 188. Ц. \$ 1.35.
- 21. Проф. М. ЧАЙКОВСЬКИЙ Алгебра, курс середньої школи і для само-освіти. Кн. II. Стор. VIII+300. Ц. \$ 2.55.
- 22. Проф. Д. ЩЕРБАКІВСЬКИЙ Українське мистецтво, т. ІІ. Старя церкви, надгробки й придорожні камені на Українськім Поділлю, Буковині та на Покутті. Стор. 40+64 стор. ілюстрацій. Ц. \$ 2.05.
- 23. Гр. ЧУПРИНКА *Твори*, І. посмертне видання. Ст. XXIX+544. Ц. 2·10 24. У країнське мистецтво: В. СІЧИНСЬКИЙ — Архітектура старокнявівської доби (X—XIII ст.) Стор. 50+24 стор. ілюстрації. Ц. \$ 1.50.
- 25. Др. В. ГАРМАЩОВ Шкільна еігісна, в малюнками. Ст. 144. \$ 0.80.
- 26. Інж. Л. ФРОЛОВ Цукроварство, з малюнками. Ст. 440. Ц. \$ 3-
- Акад. Проф. Др. Ст. СМАЛЬ-СТОЦЬКИЙ Розвиток поглядів про семю словянських мов і їх взаїмне споріднення. Ц. 0.70.
- 28. Проф. Л. БІЛЕЦЬКИЙ Основи української літературно-наукової критики. Ст. 312. Ц. **\$** 1.95.
- 29. Проф. Хв. ВОВК  $Cmy\partial ii$  з української етнографії та антропології. З мапами та малюнками в тексті (19 звч. і 4 кольор.) Ст. 356. Ц. \$ 3 —
- 30. Проф. М. ГУГАН-БАРАНОВСЬКИЙ Політична економія. Ст. 184. Ц. \$1 -
- 31. Інж. Р. КАХНИКЕВИЧ, Задачник до «Міцности матеріялів». Ст. 160. Ц. \$ 180
- 32. Проф. Л. ГРАБИНА Геодезія. Частипа перша, вип. І-ий і ІІ-ий. Ст. 600. 191 рис. й 44 таблиці та 3 мапи. Ц. І-го вип. **\$** 3.75 і 2-го **\$** 2.50.
- Проф. Л. ГРАБИНА Короткий історичний нарис розвитку геодезичних вимірів. Ст. 75. Рис. 28. Ц. \$ 0.75.
- 34 Проф. 1. ШОВГЕНІВ Гідравліка підземних вод. Підручник для гідротехніків і меліораторів. 34 рис. й 17 таб. Стор. 115. Ц. **\$ 1.35.** 35. Проф. Д. ЧИЖЕВСЬКИЙ—Нариси з історії філософії на Україні. 35 мал.
- Стор. 176.